إرادة المهدي وصراع الإرادات

الكثير من المؤمنين تنتابهم في أغلب الأحيان مجموعة من الافكار تتمحور حول الكيفية التي يجلبون بها رضا الله سبحانه وتعالى ويأمنون عقابه ، ولكن الغالب منهم وفي ميدان العمل يجد نفسه بعد فترة من الزمن وانقضاء أغلب العمر، قريباً من سخط الله وبعيداً عن رضاه!.

والحرى بالمؤمن الكيس أنْ يلتفت إلى هذه الحقيقة ويجعلها من مهمّات قضاياه اليومية بل الآنية ، لأنها تدخل في حقيقة صراع الإرادات وإذابة الإرادة الشخصية في إرادة الله سبحانه

ولكي نرسو على بر الأمان ونلتمس نتائج هـنه القضية المصيرية لابدّ للمؤمن أنْ يأخذ بيده شخص يقوده فكرياً ويجذبه عملياً من خلال الفكرة الصحيحة والممارسة الدقيقة لهذه القضية. فالنبى الأكرم على والأئمة الكالله نظّروا لصراع الإرادات فكرياً، قال رسول الله على (ايها الناس انما هما نجدان نجد خير ونجد شرفما بال نجد الشراحب اليكم من نجد الخير)، ومارسوه عملياً. والعلماء والصلحاء لم يتخلّفوا عن ذلك.

وكل مؤمن عاقل يؤمن بحقيقة ذلك لابد له من السير على هذا النهج، إلا ان الخوف من زلة القدم في الميدان.

هنا يأتي دور المحاسبة الدقيقة والمراقبة الدائمة وفي اخف القضايا، واشدها وفي كل حالة يمر بها الانسان لابد أن يرجع إلى صراع الإرادات، وان أية ارادة يغلب في هذا القرار او تلك الممارسة؟.

لا مزید علی حدیث السماء وکلام الأولياء في انّ من اذاب ارادته في ارادة مولاه وانصهرت الإرادتان لتنتج إرادة المولى، فقط أنْ يكون هو الناجي في الآخرة بل هو السعيد المطمئن في الدنيا.

فإذا اردنا انتاج الافكار، أو اتخاذ قرار، أو عمل ناجح باستمرار فلابد ان نلتفت الى مركز ذلك وإلى ان سره ومكنون النجاح فيه هو عرض إرادتنا على إرادة الإمام الله ، فان غُلبت صلُحت وان غُلِبت فسدت، وهنا مكمن الخطر وأصل القضية.

فأنا أريد، وأنت تريد، والآخرون يريدون، والإمام الله يريد، فمن هو الذي تذوب إرادته في الآخر ومن هو الذي يتقدم أو يتأخر، أليس المتقدم عليهم مارق، والمتأخر عنهم زاهق، فلا يبقى إلا المتمسك بهم، أى الذائبة ارادته في ارادتهم هوذاك الوحيد الفائز والمطمئن.

والقضية ليست بتلك البساطة وإلا لكان الكل صلحاء، بل هي نادرة إلى حد يتحدّى القرآن فيها الناس ويصف المتمسكين بها بأقل القليل، (وَقَلِيلٌ مِنْ عِبادِيَ الشَّكُورُ) واللهَّفت للنظر انّ الكل يتحدث عنها عندما يتحدث وكأنه متمسك بها وسائر على خطاها والآخرون هم المخالفون!.

رئيس التحرير

عن أبيه انّ النبي عَلَيْهُ قال لفاطمة المهدي من ولدك، وعن أبي أيوب الأنصاري قال: قال رسول الله الله لفاطمة الله ، والذي نفسى بيده لابد لهذه الأمّة من مهدي وهو والله من ولدك ، وفي (كنوز الحقائق) لعبد الرؤوف المناوى عن النبي ﷺ انَّه قال لفاطمة الله المهدي يا فاطمة المهدي

عن سعيد بن المسيب قال: كنا

عند أم سلمة ، فتذاكرنا المهدى الله

فقالت سمعت رسول الله عَلَيْ يقول:

المهدي حق وهو من ولد فاطمة،

وعن الزهري عن علي بن الحسين

قرأ في

منك. وعن جابر عن أبي جعفر الله قال: (المهدى رجل من ولد فاطمة). انّ أمهات المهدي كثيرات، فاطمة أمه، وخديجة أم فاطمة هي أمَّه أيضاً ، وكل أم لأحد أبويه من

أحد الطرفين هي أمّ له. انّ المهدي الله كما هو معلوم من ولد فاطمة الله ، من ولد ولدها الحسين الله ، فكل زوجة كانت أنجبت إماماً بعد الحسين الله هي أيضاً

أم للمهدى الله ، فلماذا فاطمة الله

ولماذا التركيز على فاطمة الله ؟ أنه

لاشك أن شرافة الأبوين تعطي معنى

سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين أماً للمهدى الله يعطى شرافة خاصة ، وقيمة خاصة لشخص المهدي الله ولدوره، ويعطي أيضاً تسلية خاصة للزهراء ﷺ ، لانّنا نلمح في الأحاديث انّ الخطاب دائماً كان لفاطمة ﷺ، انّ منجي البشرية، مقيم دولة العدل الإلهية، الذي على يديه قـدّر الله انْ تشـرق الأرض بنور ربها ، وانْ يرث الصالحون هذه الأرض هـو مـن ولدهـا ، فهذه تسلية للزهراء الله التي كانت تعيش نوعاً

شرافة الإنسان بتقواه، وبورعه، لطاعته لله، وكل أئمتنا المنكا كانوا كذلك، لكن لاشك ولا ريب في انّ الأصلاب الشامخة والأرحام المطهرة لها حظ أيضاً من شرافة الإنسان 🌭 وبني البشر، وهذا قانون عقلائي عام في هذا العالم، وقد جرت الشريعة المقدسة عليه أيضاً، في انْ يكون النبي الأعظم اللهدي، 

www.m-mahdi.com/sada-almahdi

sada-almahdi@m-mahdi.com

من الضيق وهي ترى رسول الله عليه للشرافة يزيد فيه الإنسان شرافة يرتحل عن الدنيا، وترى إرهاصات



سواء في الدنيا او في الآخرة في وعترتها هم الناجون سواء في الدنيا

الحلقة الثامنة عشرة

منه الائمة المنافية اقتضت الحكمة الإلهية

أنْ يكون التركيب الاستمراري بين

النبوة والإمامة بكيفية تستدعى وجود

علم الإمام اللدني وإشكالية تغير الشريعة المهدي الله من ولد فاطمة الله 💠 💠 الشيخ حسان سويدان على شرافته ، نعم أنّ الإسلام جعل

العدد: ٥٨ السنة الخامسة /ربيع الأول/ ١٤٣٥. 2014/1

المجتمع القرشي وما سيحدث فيه، وهي العالمة بما سيحدث، بإخبار من أبيها الله وبإخبار من ربها عزوجل أيضاً، والشك في أنّ تركيز النبي عَلَيْهُ على هذه الفكرة، وانّ المهدي من ولدها وبالأخص في مرض موته علا الله يعطي تسلية خاصة لقلبها الشريف لانها انْ عرفت هذا فسيهون عليها ما يقع عليها وعلى ولدها، لأنّ النجاة النهاية \_ولاشك\_ لها ولعترتها فانها

التتــــــة

حملة متى ترانا ونراك العالمية الثانية تحقق أعلى النتائج لتحصد الرقم

يطرح اليوم في الفضائيات

نظرية تقول بأن كل شيء في هذا

العالم متغيّر، وأنّ العالم في تطور

يوما بعد يوم، فشريعة موسى الله

نسخت الشرائع التي كانت قبلها،

وشريعة عيسى الله نسخت شريعة

موسى الله وكان بينهما ما يقارب

ألف وستمائة سنة ، وشريعة نبينا عَيْلاً

نسخت شريعة عيسى الله وكان بينهما

ما يقارب خمسمائة سنة ، هنا يأتي

سؤال حاصله أنه اذا كانت الفترة بين

موسى الله وعيسى الله وجيزة، وهكذا

أيضا اقتضت أنْ يغير الله تعالى

الشريعة ويأتي بشريعة جديدة،

فكيف نبقى على شريعة الإسلام أكثر

من ألف سنة، ومن يدري لعل الإمام

المهدي الله لا يظهر إلا بعد آلاف

السنين، فالغيب لا يعلمه إلا الله وهل

بإمكان الشريعة الإسلامية أن تلبي

جميع حاجات الإنسان؟ حتى الإنسان

الذي يأتي بعد آلاف السنين؟.

الشبهة في أوساط المجتمع، ويحاول أن يفصل الدين عن الحياة، بل يحاول التشكيك في الإمام المهدي الله ، ويقول: نحن لسنا بحاجة إلى الإمام المهدى الله إلا في زمن ظهوره، وأما الآن فلسنا بحاجة ﴿ اليه، وكذلك لسنا بحاجة إلى الصلاة والحج وغيرها من العبادات، فالإنسان اليوم أصبح فكره ناضجا وباستطاعته أن يحل مشاكله بفكره وعقله ، فلسنا بحاجة إلى شريعة سماوية تعين التكليف

عن رسول الله

نجيره نها في نهيا.

الفترة بين عيسى ونبينا ع وجيزة ونقول في الجواب عن هذه الشبهة: إنّ الله تعالى قد ضرب في القرآن الكريم مثلاً وهو قصة موسى والخضر التيلان ، فموسى كان لديه علم الشريعة الظاهرة، وهي لا تقتضي خرق السفينة، ولا قتل الغلام، ولا بناء الحائط، فإذا كان الله تعالى يقتصر على الشريعة الظاهرية لما قتل الغلام وبسببه كان الناس فاليوم هناك من يسعى لبث هذه يحرمون من سبعين نبيا، لكن أوجد

الله تعالى الخضر ليعمل في الخفاء بواسطة علمه اللدني ما فيه المصلحة للبشرية يقول تعالى: (فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا) (الكهف:٦٥)، يقول العلماء: ان المراد من (عبادنا) أن هناك مجموعة من العباد زودناهم بالعلم اللدني، وبواسطته يعملون في الخفاء ويحدثون تغييرات مهمة تكون في صالح المجتمع الإنساني.

♦ ♦ ♦ الشيخ علي الدهنين

التتــــــة.

ما زال الحديث متواصلا وشرح فقرات هذا الدعاء الشريف، وقد وصل بنا الحديث إلى شرح الفقرة

(وَزَوَّجَهُ ابْنَتَهُ سَيِّدَةَ نِساء الْعالَمينَ، وَاحَلَّ لَهُ مِنْ مَسْجِدِهِ ما حَلَّ لَـهُ ، وَسَدَّ الأَبْوابَ الاّ بِابَـهُ ، ثُـمَّ اَوْدَعَـهُ عِلْمَـهُ وَحِكْمَتَهُ فَقَالَ: اَنـَا مَدينَةُ الْعِلْم وَعَلِيَّ بِابُها، فَمَنْ أَرِادَ الْمَدينَةَ وَالْحِكْمَةَ فَلْيَاتِها مِنْ بابها ، ثُمَّ قالَ: أَنْتَ أَخِي وَوَصِيتِي وَوارِثِي، لَحْمُكَ مِنْ لَحْمى وَدَمُكَ مِنْ دَمي وَسِلْمُكَ سِلْمَى وَحَرِّبُكَ حَرْبِي وَالإيمانُ مُخالِطٌ لَحْمَكَ وَدَمَكَ كُما خَالَطَ لَحْمِي وَدَمِي، وَاَنْتَ غَداً عَلَى الْحَوْض خَليفَتي وَأَنْتَ تَقْضي دَيْنِي وَتُنْجِزُ عِداتَي وَشيعَتُكَ عَلى مَنابِرَ مِنْ نُور مُبْيضَّةً وَجُوهُهُمْ حَوْلي فِي

الْجَنَّةِ وَهُمَّ جيراني). قلنا في الشرح السابق إنّ الفقرات التي بصدد شرحها والتي ستأتي والتي سبقت كلها مترابطة حول محاور ثلاثة، تحدثنا في المحور الاول منها وتحت عنوان (صفات توجب استمرار

خط الهداية الإلهية) وسنتحدث عن المحور الثاني في (آشار ونتائج تترتب على تلك الصفات)، فيما سنتحدث عن الحلقة القادمة في

المحور الثالث عن صور من الممارسات العملية التي اوجبتها صفات استمرار خط الهداية الإلهية.

وحديثنا الآن عن المحور الثاني بعد أنْ تم الحديث عن المحور الاول.

المحور الثاني: يفرّع الدعاء المبارك على الصفات والكمالات التي لابد انْ يتحلّى بها الإمام مجموعة من الآثار بعضاً منها تكوينياً والآخر اجتماعياً، وأول أثر يترتب على صفات الامامة وهو يختص بأمير المؤمنين الله دون بقية الائمة الله وليس بتكويني، وإنما اجتماعي وناشئ عن ضرورة أنْ يكون هناك علقة ورابط بين عنصري النبوة والإمامة ، فكانت الزهراء الله هي ذلك العنصر الرابط، وأشار الدعاء المبارك الى هذه الحقيقة مفرّعاً إيّاها على صفات الإمام التي

يجب أن توجد في الإمام ، ولكي يتفرع

وساطة تنتقل عبرها الإمامة من النبي الإمام إلى الإمام غير النبي، فتحدث الدعاء عن انّ أوّل الأئمة الله إمام وليس بنبى بواسطة فاطمة الله التي ستقوم بنقل هذا الإرث من النبي محمد عَلَيْهُ إلى على الله ، ليتفرع منهما أغصان شجرة الإمامة ، فجاء الدعاء ليفرع على قوله (إلا أنه لا نبى بعدى) قوله (وَزَوَّجَهُ ابْنَتَهُ سَيِّدَةَ نِساء الْعالَمينَ)، ومن هنا يمكن لنا أنْ نفهم مجموعة من الاحاديث التي صدرت بحق فاطمة الزهراء الله كحديثه على (انها روحه التي بين جنبيه) اي روح الإمامة، وكحديث الائمة اللِّه من انها حجّة الله

عليهم وكحديثهم المن أنّ معرفتها دارت عليها القرون الأولى، وأنّه لولاها لما حصلت المعرفة الإلهية ولما كانت من (مهدويات معصومية) نحاول

مهدوبات معصومية

الحلقة الأولى مجموعة من المقالات تتناول أحاديث العترة المعصومة عن الإمام الممدي وصفاته وغيبته ونكات أخرى يقف عليها القارئ لهذه السلسلة

## المهدوية المحمدية النبوية:

وبجهد المقل الاستنارة بكلمات ذكر الصدوقﷺ في كماله رواية أهل البيت الميلا النورانية لإلقاء عن رسول الله عَلَيْ أَنَّه قال: (المهدي ضوء، وإضافة بصمة، من ولدي، اسمه اسمي، وكنيته كنيتي، أشبه الناس بي خَلقاً وجُلُقاً، وإعطاء إشارة لطبيعة هذه 🥕 العقيدة الإسلامية المهمّة تكون به غيبة وحيرة تضلّ فيها الأمم، ثمّ يقبل كالشهاب الثاقب يملأها عدلاً

> وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً) (كمال الدين: ٢٨٦/ باب ٢٥/ ح١). أولى أهل البيت البيال وعلى رأسهم سيّد المرسلين عَلَيْ أهمية خاصة لمنقذ البشرية ومهدى الأمم، فلا غرابة أن نجد أكثر من (٥٠٠) رواية عن طريق الخاصة والعامة رويت عن لسان رسول الله عَلَيْهُ فقط فضلاً عن العشرات بل المئات عن لسان الأئمّة الأطهار الله عيث وضّحت هذه الروايات الشريفة الكثير من أبعاد وجوهر وأهداف العقيدة المهدوية ، وركّزت على المصداق الأوحد لهذا المفهوم المهدوي. ونحن في هذه السلسلة

من خلال شرح مختصر لرواياتهم الشريفة. وحينما نتأمُّل في هذه الرواية المهدوية النبوية

نلاحظ أنَّ النبيِّ قد ركَّز على ثلاثة أبعاد في العقيدة المهدوية، حيث يسلِّط البعد الأوَّل الضوء على توضيح الشخصية المهدوية، بينما يتكفَّل البعد الثاني في بيان وتوضيح حال الأُمَّة في عصر هذه الشخصية، أمّا البعد الثالث والأخير فيتمحور في خلاصة الهدف المشروع الذي تنهض به تلك الشخصية. إذن فأمامنا ثلاثة أبعاد استعرضتها الرواية الشريفة ببيان

رائع ووصف دقيق يعطينا صورة

واضحة وجليّة لعصر الظهور المقدّس. البعد الأوّل: التعريف بالشخصية: وفي هذا البعد الجوهري يرشدنا رسول الله ﷺ إلى الفحص والبحث عن ذات الشخص وعن منهجه، فلا يمكن الاعتماد على ركيزة واحدة، بل لا بدُّ من النظر إلى السالك والسلوك والناهج والمنهج.

التتــــــة.

## شرح زیـ ارة آل ياسين

ما زال الحديث متواصلاً وشرح فقرات الزيارة المهدوية المباركة ، زيارة آل ياسين ، وقد وصل بنا الحديث إلى شرح فقرة (السَّلامُ عَلَيْكَ ياتالِيَ كِتابِ اللهِ وَتَرْجُمانَهُ). وشرح الفقرة المباركة من الزيارة يقع في محور واحد تحت عنوان أهل البيت المِيُكُ أهل القرآن.

إنّ الحديث عن أهل البيت المِين المعزل عن القرآن ليس بحديث عنهم ، كما ان الحديث عن القرآن بمعزل عنهم ليس بحديث عن القرآن، وانما هـوحديث عن شيء آخر وهذه الحقيقة التلازمية من الطرفين، كما انها بحقيقة واقعية، إذ انّ واقع القرآن يستدعي وجودهم كما أنّ وجودهــم يسـتدعى القرآن، فهي أيضــاً مؤكد عليهـا قرآنياً ونبوياً ، فالقرآن الذي يخاطب المسلمين دون استثناء ، بل الناس كلهم يتحدث عن نفسه بأن وجوده وجود يحتاج في الاستجلاء والبيان إلى أهل العلم وأهل القرآن وإلا فإن القرآن بمعزل عن أهل البيت المنافي ، ويكون اتباع آياته

اتباعاً للمتشابه الذي يؤدي إلى زيغ القلوب، بخلاف الاتباع المقترن الذي ينتج الاستقامة ، قال تعالى: (مِنْهُ آياتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتابِ وَ أُخَرُ مُتَشَابِهاتٌ فَأُمَّا الَّذينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبُعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِعَاءَ الْفِتْنَةِ وَ ابْتِعَاءَ

تَأْوِيلِهِ وَ مَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاَّ اللَّهِ وَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾. امًّا النبي الأكرم عَيِّا الذي ما فتئ يؤكد هذه الحقيقة ويصرّح بها مجهراً أنّ بغير التلازم بين القرآن والعترة يكون اتباع تعاليم الإسلام منتجاً لدين جديد ومؤديّاً بصاحبه إلى الضلال والانحراف، حيث خاطب الأمّة مراراً وتكراراً بانّه وباعتبارها سنة طبيعية ، تاركها وملتحق بربّه وانه مخلّف فيها ما يجب التمسك به وهو حبل الله المتين الموجب لاستمرارها في خط الهداية والاستقامة ، وان تركه ضلال وانحراف ألا وهو كتاب الله وعترته أهل بيته ذلك الحديث

المعروف بحديث الثقلين. فحقيقة الارتباط الملكوتي بين القرآن وأهل البيت

النُظم الربانيّة بالشكل الذي نراه.

التتـــــة.

\_الحلقة السابعة\_ ♦ ♦ ♦ ♦ هيئة التحرير

الوحيد بالنجاة من يرغب بالنجاة. وهنا تأتى الزيارة المباركة لتخاطب الإمام المهدى اللا بانَّه هو التالي لكتاب الله ، وأنَّه ترجمان الآيات القرآنية وهذا يعنى أنّ تلاوة الكتاب وترجمته إلى أحكام ونَظم، بل ان وجوده لا يكون إلا بوجود عدله وهو الفرد المعصوم كما أنّ القرآن معصوم فلابد أنْ يكون القائد إلى القرآن والرائد إليه منزّه عمّا من شأنه أنْ يحرف الناس عن الاستقامة فالقرآن الذي جاء لقيادة الناس إلى الهدى، ولا يتصور فيه أنْ يقودهم إلى انحراف وضلال بعد التسليم إلى احتياجه إلى رائد وقائد لابد أنْ يكون ذلك معصوماً بعصمة الكتاب ولابد أنْ يكون موجوداً في كل زمان لوجود الكتاب في كل

زمان، ولحاجة كل إنسان إلى الهداية القرآنية التي لا تتأتّى

المِيَّا حقيقة لا تخفي على أحد ، إذ كيف تخفي وهي السبيل

إلا بوجود الهادي والترجمان فكان إمام الزمان.

الوعد الالهى باستخلاف الانسان في الأرض كجوهر الوجود، ومن ثم تمكينه فيما لوعمل صالحاً لخدمة الانسانية من أجل تحقيق آمالها وطموحاتها بأنْ يعيش الناس احراراً. قد أكده القرآن الكريم يخطابه و الانساني الجليل (وَعَدَ الله الَّذينَ

أي أنْ يستبدل الباري عز وجل خوفهم أمنا واطمئنانا لتحقيق المجتمع الصالح، بوراثة الأرض كما وعد الأنبياء من قبل.

فالتوحيد الحقيقي واتباع دعوات الرسل والأنبياء يدعو إلى الصفاء والوئام والسلم والسلام العالمي، ومن خلال المشروع المهدوي الانساني يصل صوت الإمام العدل

آمَنُ وا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَهُ مَ مَغْفِرَةٌ وَ أَجْرٌ عَظِيمٌ) (المائدة: ٩).

لمن يستصلحها... إن تحقيق الاكتفاء الاقتصادي،

المنتظر إلى ارجاء الانسانية لتؤمن بدعوته التي هي استمرار لمنهج السلف الصالح من الانبياء، والأولياء، ويتحقق الأمن والسلام...وتخلو ا الأرض من الرذيلة... وتعم الفضيلة...وينزوي العنف...ويوأد الغل... ويتراجع الكره...وينحسر

الحقد...ويعم الحب... ويظهر الرخاء...وتنبلج السعادة...ويذوي الألم...وتخرج الأرض كنوزها وتزرع الأرض

والزراعي، والصناعي، مع الايمان العميق يشعر الانسان بحلمه الضائع من فردوس الأرض المفقود



طيلة تأريخ البشرية، فالاستقرار الاجتماعى رديف للاستقرار الاقتصادي، فتوزيع الثروة العادل يلغي التفاوت الطبقي...



## ممن كتبوا في الإمام المهدي

لقد كتب وألف الكثير عن الإمام المهدي ﴿ وسفراءه الأربعة (رض)، ولكي نتيح للقارئ المعرفة بتلك الجهود والوقوف على ذلك الكم الكبير من المؤلفات عن الإمام المهدى،، حرصنا أن نقدم هؤلاء المؤلفين والكتاب إزاء ما ألفوه.

| على ذلك الكم الكبير من المؤلفات عن الإمام المهدي، حرصنا أن نقدم هؤلاء المؤلفين والكتاب إزاء ما ألفوه. |                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المؤكف                                                                                                | المؤلِف                                                                                            |
| حاشية على القول المختصر في علامات المهدي<br>المنتظر                                                   | رضي الدين بن عبد الرحمن بن احمد بن محمد بن<br>حجر الهيثمي المتوفى سنة ١٤٠١هـ                       |
| الحجة البالغة                                                                                         | السيد خلف الحويزي الموسوي المتوفى سنة ١٠٧٤ هـ                                                      |
| الحجة البالغة في اثبات الرجعة                                                                         | جلال الدين الجعفري                                                                                 |
| الحجة البالغة في اثبات وجود الحجة المنتظر الله                                                        | السيد محمد مهدي بن علي بن حيدر البهيكبوري الهندي                                                   |
| الحجة البالغة والنعمة السابغة في اثبات وجود امام العصر                                                | السيد محمد حسين بن محمد علي الحسيني المرعشي<br>الشهرستاني المتوفى سنة ٥١٣١ هـ                      |
| الحجة عجل الله فرجه                                                                                   | آقا مهدي اللكهنوي                                                                                  |
| الحجة في ابطاء القائم الله                                                                            | ابي الحسن محمد بن بحر الرهني السجستاني المتكلم                                                     |
| الحجة والرجعة                                                                                         | الشيخ محمد بن الحسين بن المهدي المهدوي<br>السعيدي اللاهجي                                          |
| حرز الأمان من فتن آخر الزمان                                                                          | الشيخ علي بن الحسين الكاشفي                                                                        |
| الحضارة في عهد الامام المهدي                                                                          | السيد عباس المدرسي                                                                                 |
| الحق المبين                                                                                           | احمد بن محمد علي بن كاظم الشاهرودي                                                                 |
| حقيقة الخبر عن المهدي المنتظر                                                                         | صلاح الدين عبد الهادي المعاصر                                                                      |
| الحكومة العالمية المثلى                                                                               | الدكتور جواد جعفر خليلي                                                                            |
| حوار عن الامام المهدي                                                                                 | ناصر الحائري                                                                                       |
| حواشي الفتن                                                                                           | ميرزا نجم الدين جعفر بن محد الطهراني                                                               |
| حول الامام المهدي الله                                                                                | السيد محمد حسين فضل الله                                                                           |
| حول الامام المهدي عليه المهدي                                                                         | السيد محمد حسين فصل الله<br>الشيخ ناصر الدين الالباني                                              |
| حول المهدي المنتظر الله                                                                               | السيد مرتضى العسكري                                                                                |
|                                                                                                       |                                                                                                    |
| خروج المهدي                                                                                           | علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي البرهان الفوري المتوفى سنة ٩٧٥ هـ                       |
| الخصائص المهدية                                                                                       | الفقيه الاصفهاني                                                                                   |
| خمس رسائل في اثبات الحجة                                                                              | الشيخ المفيد                                                                                       |
| دار السلام                                                                                            | الشيخ محمود بن جعفر بن باقر بن قاسم                                                                |
| داعي البشر                                                                                            | السيد مهدي بن علي الغريفي البحراني                                                                 |
| الدجال عند الجمهور                                                                                    | الشيخ محمد بن جعفربن محمد                                                                          |
| دحض البدعة في انكار الرجعة                                                                            | الشيخ محمد علي الحائري السنقري                                                                     |
| الدر المنضود في ذكر المهدي الموعود                                                                    | السيد صديق حسن بن أولاد حسن بن أولاد علي<br>القنوجي                                                |
| دراسة عملية لروايات عصر الغيبة                                                                        | السيد كاظم الحائري                                                                                 |
| دراسة في الخريطة السياسية لعصر الظهور                                                                 | الشيخ علي الكوراني                                                                                 |
| الدرر الغيبية                                                                                         | الشيخ محمد بن مقيم بار فروشي مازندراني                                                             |
| الدعاء من صاحب الزمان في مسجد الصعصعة                                                                 | عبد الرسول فيروز كوهي                                                                              |
| دعائم الدين وكشف الريبة: في أثبات الرجعة                                                              | ملا محمد حسن بن ملا عناية الدين المشهدي المتوفى<br>سنة ٢٠١١. هـ                                    |
| دعوى السفارة في الغيبة الكبرى                                                                         | محمد سند                                                                                           |
| دفع شبهة طول عمر الحجة ﷺ وأثبات حقيقة الاثني عشرية                                                    | مولی محمود بن محمد حسن بن محمد جعفر<br>شریعتمدار                                                   |
| دلائل خروج القائم الطلا                                                                               | الحسن بن محمد بن احمد الصفار البصري                                                                |
| دلائل الرجعة أو الايمان والرجعة                                                                       | الشيخ غلام علي العقيقي الكرمنشاهي                                                                  |
| دليل العرفان في تحقيق وجود امام الزمان                                                                | أحمد علي الواعظ                                                                                    |
| دليل المؤلفات حول الامام المهدي                                                                       | الشيخ ناجي النجار                                                                                  |
| دوحة الأنوار في كشف الاسرار                                                                           | محمد يزدي المتوفى سنة ٧٣٣١ هـ                                                                      |
| دولة مهدي الثلا                                                                                       | محمد الصادقي                                                                                       |
| الدين والرجعة                                                                                         | حسن بن حسين السردرودي                                                                              |
| ذخيرة المحشر في احوال المهدي المنتظر                                                                  | محمد ابوعزيز الخطي                                                                                 |
| ذكر الرجال الذين خرجت اليهم التوقيعات                                                                 | محمد ابو عرير الحصي<br>الشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين<br>بن موسى بن بابوية            |
| ذكر الفتن والكوائن في اخر الزمان                                                                      | بن موسى بن بابويه<br>سراج الدين ابي حفص عمر بن الوردي                                              |
| د كر القائم الله وغيبته                                                                               | سراج الدين ابي حفض عمر بن الوردي<br>الشيخ حرز بن علي بن الحسين البحراني                            |
| د فقر ، نصفه) ميد وسيد                                                                                | السيع حرر بن سي بن دن پر پ                                                                         |
| ذكر ما جاء أن المهدي ﷺ في آخر الزمان                                                                  | الحافظ محب الدين احمد بن عبد الله الطبري                                                           |
| ذكر المهدي ونعوته وحقيقة مخرجه وثبوته                                                                 | الحافظ ابي نعيم أحمد بن عبد الله بن احمد بن اسحاق<br>بن موسى بن مهران الاصفهاني المتوفى سنة ٤٣٠ هـ |
| ذكرى الامام المهدي ٷ                                                                                  | الشيخ محمد نديم فليح الطائي                                                                        |
|                                                                                                       |                                                                                                    |

الوهابية ومعوقات التمهيد

التاريخ السعودي الوهابي اليهودي

🛊 🔷 🔷 السيد مرتضى الرضوي

الجلالين)، لتكفيره أهل (لا إله إلا الله محمد رسول الله)

ولاشك (أنّ التكفير سمة الخوارج وكل المبتدعة الذين يكفّرون مخالفي رأيهم من أهل القبلة، ولا تفيد هذه الخلاصة من مرق إلى الجهة الاخرى، لأنّ العلماء قالوا:

إنّ البدعة إذا رسخت في قلب لا يرجع صاحبها عنها ، ولورأى ألف دليل واضح وضوح الشمس يبطلها، إلا إذا أدركته عناية الله، وإنما هي عاصمة إن شاء الله تعالى من

لم يدخل في بدعهم). ونشرت مجلة المرشد البغدادية في عددها العاشر

(الوهابية فرقة حديثة التكوين وجدت مند قرنين، أو قام بالدعوة إلى مذهبه في بلاده، وأيّدته السلطة السعودية آنئذ ، وكانت أهم مبادئه بادئ بدء هدم القبور التي يتوجّه المسلمون إليها لطلب الحوائج، وتقديم النذور، والقرابين والحكم على أولئك المتوجهين بالكفر، والشرك، وقد نشر

إن ابن عبد الوهاب نشأ في بلدة العينية من بلاد نجد، فقرأ على أبيه الفقه على مذهب أحمد بن حنبل، وكان من صغره يتكلم بكلمات لا يعرفها المسلمون، وينكر عليهم أكثر الذي اتفقوا على فعله ، لكن لم يساعده على ذلك أحد ، فسافر من العينية إلى مكة ثم إلى المدينة، فأخذ عن الشيخ عبد الله بن إبراهيم بن سيف، وشدد النكير على الاستغاثة بالنبي عند قبره، ثم رحل إلى نجد، ثم إلى البصرة يريد الشام. فلما ورد البصرة أقام فيها مدة، وأخذ فيها عن الشيخ محمد المجموعي، وأنكر على أهلها أشياء كثيرة فأخرجوه منها فخرج هارباً ، ثم جاء بعد عدة تحولات إلى بلد حريملة من نجد، وكان أبوه بها فلازمه وقرأ عليه، وأظهر الإنكار على مسلمي نجد في عقائدهم، فنهاه أبوه فلم ينته حتى وقع بينهما نزاع، ووقع بينه وبين المسلمين في حريملة جدال كثير، فأقام على ذلك سنتين حتى توفي أبوه سنة (١١٥٣هـ)، فاجترأ على إظهار عقائده، والإنكار على

> المسلمين فيما أطبقوا عليه، وتبعه حثالة من الناس. وعقيدة ابن عبد الوهاب تنحصر في أربعة أمور: ١. تشبيه الله سبحانه وتعالى بخلقه. ٢. توحيد الإلوهية ، والربوبية.

٣. عدم توقيره النبي عَيِّالُّهُ. ٤. تكفير المسلمين.

قال أبوحامد بن مرزوق في مقدمة كتابه عن (التوسل بالنبي وبالصالحين):

(فهده خلاصة علمية في عقائد محمد عبد الوهاب ومقلديه ، جمعت أكثرها من المنقول والمعقول من تحقيق علماء الإسلام الأعلام، وشيدت صرحها بتاريخ الإسلام، ودعمتها بكثير من آيات الكتاب الحكيم، وسنته عليه الصلاة والسلام، فجاءت بحمد الله حصناً منيعاً لا يرام).

وقد ردّ بعض أتباع الأئمة الأربعة عليه وعلى مقلديه بتآليف كثيرة جيدة، وممن رد عليه من الحنابلة: أخوه سليمان بن عبد الوهاب.

ومن حنابلة الشام: آل الشطي، والشيخ عبد القدومي النابلسي في رحلته، وكلها مطبوعة، في ناحيتين: زيارة النبي عَلَيُّ ، والتوسل به وبالصالحين من أمَّته ، وقالوا: إنه مع مقلديه من الخوارج.

وممن نص على هذا: العلّامة المحقق السيد محمد أمين بن عابدين في حاشيته (رد المحتار على الدر المختار) في باب البغاة ، والشيخ الصاوي المصري في (حاشيته على

سلسلة من الابحاث تسلط الضوء على الحركة الوهابية وتكشف إرتباطاتها الخفية

مجلد ۲ ص۳۸۸ والصادرة عام (۱۳٤٦هـ-۱۹۲۷م) ما يلي: أقل، وقائدها الأول محمد بن عبد الوهاب من علماء نجد،

دعوته في كتبه، ورسائله).

## الإمام عند الظهور بين الإنكار والقبول

إنّ المتتبع للأحاديث الواردة عن أهل بيت العصمة ﴿ لِللَّهِ سيجد أنَّ الإمام المهدى اللَّهِ سيواجه بعد ظهوره قبولاً من طائفة، ورفضاً واستنكاراً من طائفة أخرى، وهذا القبول والاستنكار سيؤدي إلى معارك وحروب ومناوشات يسقط فيها نفر كثير، ولكل من القبول والإنكار أسبابه الخاصة، لـذا وإتماماً للفائدة، سنذكر إن شاء الله بعض تلك الأسباب الداعية لكل من الموقف الايجابي و السلبي اتجاه الإمام على من قبل مجتمع عصر الظهور

أولاً: أصحاب الموقف الايجابي:

وهم ثلة من الأصحاب الخاصين الذين سيظهر بهم الإمام الله في مكة ، ومعهم الذين سيجتمعون فيها بعد ظهور الإمام وإقامته هناك ، حتى يتوجه نحو المدينة ، وأضف إليهم الحركات الموالية له في باقي البلدان التي ستنظم إليه الله قبل و أثناء بعض الحروب و المعارك. هؤلاء سيكون بعضهم قادة وبعضهم جنوداً في حركة الإمام الله في فترة وضع السيف، والبعض الآخر سيقومون بأدوار أخرى ذات أهمية في مناطقهم. أما أهم الأسباب الموجبة التي جعلت هؤلاء يقفون هذا الموقف الحسن اتجاه الإمام فنستطيع أنْ نلخَّص بعضها

١ ـ سبب يرجع إلى عالم الذر، وهذا بحث ليس هنا محله، إلا أن مختصره هو حديث الرسول ﷺ الذي مضمونه (السعيد سعيد في بطن أمه والشقى شقى في بطن أمه)، وعن الإمام الصادق الله (لوقد قام القائم الله الأنكره الناس...لا يثبت عليه إلاّ مؤمن قد أخذ الله ميثاقه في الذر الأول). روى ذلك النعماني في غيبته. وعن الإمام الصادق الله قال: (إياكم و التنويه! أما والله ليغيبن إمامكم سبتاً من دهركم ، ولتمحصن حتى يقال مات أو هلك بأي واد سلك! ولتدمعن عليه عيون المؤمنين، ولتكفأنَّ كما تكفأ السفن أمواج البحر، فلا ينجو إلاَّ من اخذ الله ميثاقه وكتب في قلبه الإيمان و أيَّده بروح منه...).

٢ ـ سبب يرجع إلى حياة الانتظار الصحيحة التي قضاها الشخص أيام الغيبة الكبرى: فمن إحدى ثمرات الانتظار الصحيح هو نصرة القائم عند إدراك ظهوره، بل الأمر أكثر من ذلك فإن بعض المنتظرين يرزقون نصرة الإمام حتى بعد وفاتهم، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله ﷺ: (ليعدّن أحدكم لخروج القائم ولوسهما، فإن الله تعالى إذا علم ذلك من نيته، رجوت أن ينسي في عمره حتى يدركه، فيكون من أعوانه و أنصاره. عن أبي بصير قال: قال الصادق جعفر بن محمد ﷺ في قول الله عز وجل: (يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً)، يعني خروج القائم المنتظر اللهِ منا ، ثم قال الله : يا أبا بصير طوبي لشيعة قائمنا المنتظرين لظهور في غيبته و المطيعين له عند ظهوره، أولئك أولياء الله: (ألا إنَّ أولِياءَ الله لا خُوفِيِّ عَلَيْهِمْ وَلا هَمْ يَحْزَنُونَ). وعن أبي بصير ، عِن أبي جعفر ﷺ قال سـألته َعن قول الله : (إنَّ الله اشْـتُرى مِنَ الْمُؤْمِنينَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمْوالَهُ مْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقاتِلُونَ في سَبيل الله فَيَقْتُلُونَ وَيقْتَلُونَ وَعْداً عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْراةِ وَ

الْإِنْجِيلِ وَ الْقُرْآنِ وَ مَنْ أُوْفِي بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذي بايَعتُمْ بهِ وَ ذلِكَ هُوَ الْفُوْذُ الْعَظيمُ)؟ قال: يعني في الميثاق، قال ثم قرأت عليه: (التائبون العابدون)، فقال أبو جعفر: لا، ولكن اقرأها: التائبين العابدين... وقال: إذا رأيت هؤلاء، فعند ذلك هؤلاء اشترى منهم أنفسهم وأموالهم يعني في الرجعة.

٣ ـ الآيات و الكرامات و المعجزات التي يأتي بها الإمام الله قبل وأثناء الظهور المقدس: فعن الإمام الصادق الله : (ما من معجزة من معجزات الأنبياء والأوصياء الأويظهر الله تبارك وتعالى مثلها في يد قائمنا ، لتمام الحجة على الأعداء. فكل هذه الأمور بلا شك ستؤثر على الوضع العالمي ككل، بل سمعنا بعض الروايات بأنّ السفياني نفسه يتزعزع ويقرر الانضمام خلف الإمام الله لولا حواشيه ومريديه، عن حنان بن سدير، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قول الله عز وجل: (إنْ نَشَا نُنَزِّلْ عَلَيْهم مِنَ السَّماء آيَةً فَظَلَّتْ أَعْناقُهُمْ لَها خاضِعينَ)؟ قال: نزلت في قائم آل محمد صلوات الله عليهم ، ينادي باسمه من السماء.

٤ - تطلع بعض الأشخاص إلى أي نظام جديد أو حركة جديدة عسى أنْ تخلصهم من ولاة الظلم والجور التي ستمتلاً بهما الأرض قبيل الظهور على حد تعبير بعض الروايات. ثانياً: أصحاب الموقف السلبي:

وهم طائفة وللأسف الشديد أكبر وأوسع من الطائفة التي تنصر الإمام عليه ، ويتمثلون في أشخاص وحركات ودول، وهم الذين سيواجهون الإمام في القول وفي الفعل وسيواجههم الإمام ﷺ ويضع عليهم السيف ويذيقهم شر عذاب، ولكي نستطيع أنْ نحصي هؤلاء ونذكر أكبر عدد منهم، يمكننا أن نقسم هذه الطائفة الضالة إلى صنفين من حيث الإنكار للإمام

الصنف الأول: هم المنكرون لأصل الفكرة الإسلامية بالنسبة للمهدى الله ولا يعتقدون بها وسيواجهونها ويقفون ضدها. ونقصد بهم هنا من كانوا خارج الإسلام من روم وترك ما شابه ذلك، فيخوض الله معارك كبيرة مع اليهود والروم وباقي الطوائف والحركات، مثل الدجال ويأجوج و مأجوج وقد ذكرنا بعض الروايات التي تشير لذلك.

الصنف الثاني: من كان داخل الإطار الإسلامي، وهؤلاء سيكون أكثر إنكارهم للأعمال التي سيقوم بها الإمام المهدي الله والطريقة و الهيئة التي سيظهر بها ، فسينكرونه وعلمه ويخوض الله بعض الحروب ضدهم، اما أهم الأعمال التي تكون سببا لإنكار هؤلاء فهي: مجيئه شاباً وكذلك أصحابه: عن على بن أبي حمزة. عن أبي عبد الله الله الله الله الله الله الله قال: لو

قد قام القائم لأنكره الناس، لأنه يرجع إليهم شاباً موفقاً، لا يثبت عليه إلا من قد اخذ الله ميثاقه في الذر الأول! وفي غير هذه الرواية أنه قال الله : وان أعظم البلية أن يخرج إليهم صاحبهم شابا وهم يحسبونه شيخاً كبيراً. وعن الإمام أمير المؤمنين الله : ان أصحاب القائم شباب لا كهول فيهم الا كالكحل في العين أو الملح في الزاد واقل الزاد الملح.

روايات منها:

## الرج

نافذة نطل من خلالها على دولة آل محمديي

تحدّثنا في الحلقات السابقة عن عمومية الرجعة وخصوصيتها، وعن خصوصيات من يرجعون، وكيف سيرجعون، وهل أنها من عالم البرزخ، أو من عالم الدنيا وما هي خصوصياتها، ومن هم الذين يرجعون، وهل الرجعة واحدة أو هي متعددة ، وسنتحدث الآن عن: متى تبدأ الرجعة وهل يرجع جميع الأئمة؟.

إنّ الحديث عن بداية الرجعة ومتى تكون ينبغى أنْ يكون

عن خصوص الرجعة التي تقع بعد ظهور الإمام المهدي الله وإلاً فغير هذه الرجعة قد بدأت منذ زمن بعيد، إذ قد وقعت في بني إسرائيل وفي أزمان أخرى وقد تحدث عنها القرآن بشكل واضح وآيات متعددة (الَّذينَ خَرَجُوا مِن دِيارهِم وَ هُم أَلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ...)و(كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خاوِيَّةٌ عَلَى عُرُوشِها قالَ أنَّى يُحيي هذِهِ الله ) وغيرها.

فضلاً عن الرجعات التي وقعت لأناس في ازمان بعض الانبياء وفي زمن نبينا على الله بل وفي أزمان الأئمة الميلاً ، فقد روى الصفار في (بصائر الدرجات) أنّ رجلاً جاء الى ابي عبد الله الصادق الله الله عنه المناك أبي وأمي إن اهلي توفيت وبقيت وحيداً فقال ابو عبد الله الله أكنت تحبها؟.

قال: نعم. قال ارجع الى منزلك فإنك تراها وهي تأكل...). إذن فالرجعة رجعتان أو أكثر ، على ما تقدم ، منها ما بدأ مذ قرون، ومنها ما يبدأ عند قيام القائم الله ، وقد تحدث أهل الاخبار والحديث عن اصناف وألوان من الرجعات التي تفاوتت في كيفية حصولها ومدة وقوعها وبقاء من رجع فيها، وإذا الحظنا الأحاديث العامّة والتي تتحدث عن إنّ ما جرى في الأمم السابقة سيجرى في هذه الأمة حذو القذة بالقذة ، وانّ ما وقع في الامم السابقة من رجعات سيقع في هذه الأمة ، نفهم أنّ هناك تفصيلات في الرجعة التي ستقع وإنْ لم تكن لنا عليها أدلة خاصة ، ولكنه ولله الحمد توجد مجموعة من الاخبار تتحدث عن جملة من خصائص الرجعة التي ستقع عند ظهور الإمام المهدي الله عن تساؤل بداية الرجعة ، وانها متى تبدأ؟ إذ انه إنْ كان المقصود هو رجعات ما قبل الظهور المبارك فانها قد بدأت، أما هي فستبدأ عند الظهور

مباشرة، وقد نصت جملة من الاخبار على ذلك، نقرأ بعضها، ففي (إرشاد المفيد) عن أبي عبد الله الله الله قال: (يخرج القائم الله من ظهر الكوفة مع سبعة وعشرين رجلاً ، خمسة عشر من قوم موسى الذين كانوا يهدون للحق وبه يعدلون وسبعة من أهل الكوفة، ويوشع بن نون وسلمان وأبى دجانة الانصاري والمقداد ومالك الاشتر، فيكونون بين يديه انصاراً وحكاماً، وفي رواية يرويها الكشي عن أبي جعفر الله يقول فيها: (كأني بعبد الله بن شريك العامري عليه عمامة سوداء ذوابتاها بين كتفيه بين يدي قائمنا أهل البيت في أربعة آلاف...).

وفي خبر آخر يتحدث الصادق الله عن رجل أسمه نجم بن أعين ويصفه بأنه ممن يجاهد في الرجعة.

ولم ينته الحد عند ذكر من يرجع مدافعاً عن الحق وتحت لواء القائم اللهِ بدين الله ، انَّما أخبرنا أهل البيت المِّيِّا عمن يرجعون قتالاً لأهل الحق وطمساً للدين وانتشاره، إذ يقول الصادق الله : (إنّ أول من يكرّ الى الدنيا الحسين بن على وأصحابه الم المالية ، ويزيد بن معاوية وأصحابه ، فيقتلهم حذو القذة

وعنه الله يقول: (اتقوا دعوة سعد، قلت: وكيف ذاك ان سعد يكر حتى يقاتل أمير المؤمنين).

وفى خبر عن أبى جعفر الله انه كان يقول: (كان أمير المؤمنين الله يقول من اراد أنْ يقاتل شيعة الدجال فليقاتل الباكي على دم عثمان وعلى دم أهل النهروان).

فيما يخبر الصادق الله أحد اصحابه عندما قال له: إنا نتحدث أنّ عمر بن ذر، لا يموت حتى يقاتل قائم آل محمد الله ، فقال إنّ مثل بن ذر مثل رجل كان في بني اسرائيل يقال له عبد ربه وكان يدعو اصحابه إلى ضلالة فمات فكانوا يلوذون بقبره ويتحدثون عنده، اذ خرج عليهم من قبره ينفض التراب من رأسه ويقول لهم كيت وكيت.

بل يخبرنا أبا جعفر الله عن عمومية هذا الأمر حيث يقول: (...ما من هذه الأمة برولا فاجر الأسينشر).

ومن لطائف هذا الباب يحكى أنّ لأبى حنيفة مع الباقر اللهِ حكاية ، حيث قال له يوماً يا أبا جعفر تقول بالرجعة ؟ فقال الله

نعم، فقال اقرضني من كيسك هذا خمسة مئة دينار فإذا عدت أنا وأنت رددتها إليك. فقال الله له في الحال اريد ضميناً يضمن لي أنْ تعود إنسان، فإنّي أخاف أن تعود قرداً فلا أتمكن من استرجاع ما

💠 🔸 💠 💠 الشيخ حميد الوائلي

أما فيما يرتبط برجعة جميع الأئمة الما فيما يرتبط برجعة جميع الأئمة الماقي فإن الاحاديث في ذلك كثيرة ، فضلاً عن الذي ورد من نصوص في دعاء أو زيارة ظهر منها عمومية رجعتهم ، وأنّ دولتهم يحكمون فيها بأجمعهم

واحداً بعد واحد، بل تعدى ذلك الى رجعة الانبياء جميعاً. ودليل هذا القول فضلاً عن عمومية ما دل على رجوع ممحضي أهل الايمان وهم منهم بلاشك،

- عن أبى جعفر الله قال: (اخذ الله ميثاق الرسول على على الانبياء أنْ يخبروا اممهم به وينصروه، فقد نصروه بالقول وأمروا أممهم بذلك وسيرجع رسول الله السلام ويرجعون وينصرونه

والأئمة إليك ).

بل نصت بعض الاخبار على تعدد رجعة بعضهم حيث روى أبى جعفر الله قائلاً: (إنّ لعلى الله الارض لكرة، كرة مع الحسين الله على الله على عنه عنه يكون مع رسول الله على حتى يكون خليفته في الأرض، يعطى الله نبيه ملك جميع أهل الدنيا حتى ينجز له موعده في كتابه).

والاخبار في ذلك ليست بالقليلة، وفي خبر لا ينبغي المرور عليه سريعاً إذ يثبت لنا ما تحدثنا عنه سابقاً في إحدى الحلقات، من أنّ الرجعة هي الى الدنيا وبقوانينها، حيث يقول الصادق، ﴿ (ما زالت الارض إلا ولله تعالى فيها حجة يعرف، الحلال من الحرام، ويدعو الى سبيل الله، ولا تنقطع الحجة من الارض إلا أربعين يوماً قبل القيامة، فإذا رفعت الحجة أغلق باب التوبة).





## ما حقيقة رجعة الأئمة عند ظهور المهدي ١١٠١ هل يوجد فرق بين ظهور الإمام، وخروجه وقيامه؟

كيف تكون العلامات غير الحتمية علامة إذا كانت محتملة الانطباق على الأشخاص؟

لماذا وقع الاختيار على الإمام المهدي الله ليقوم بمهام آخر الزمان ولم يقع الاختيار على غيره من الأئمة الله

الأسئلة الموجهة إلى مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي

### ما حقيقة رجعة الأئمة عند ظهور المهدي ﴿ وَا

## كرار كريمي

السؤال:

هل صحيح إعادة انبعاث بعض الأئمة المعصومين المن عند ظهور الأمام الله ؟ . ورد في الروايات الشريفة روايات عديدة عن رجعة المعصومين عليه أو بعضهم زمن الظهور،

وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهُمْ أَخْرَجْنا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ...). وهكذا قضية رجوع الإمام الحسين الله ، فقد ورد في تفسير قوله تعالى: (ثُمَّ رَدَدْنا لَكُمُ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَ أَمْدَدْناكُمْ بِأَمْوال وَ بَنينَ وَجَعَلْناكُمْ أَكْثَرَ نَفيراً ) عن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله خروج الحسين الله في الكرَّة في سبعين رجلاً من أصحابه.. إلى أنْ يقول اللهِ: ثم يملكهم الحسين

وأشهرها هي قضية رجوع أمير المؤمنين على ، حيث فسرت دابّة الأرض به الله في قوله تعالى: (وَ إِذَا

الله حتى يقع حاجباه على عينيه... كما جاء في (بحار الأنوار ج٥١ ص٥٦).

هل يوجد فرق بين ظهور الإمام؛ وخروجه وقيامه؟

جواد عباس الشبكي

هل هناك فرق بين ظهور الإمام الله ، وخروجه ، وقيامه؟ حيث أنه من المعلوم أنّ الروايات نطقت بالمصطلحات الثلاثة؟ وكما نعلم أنّ المعصوم الله لاينطق بلفظ جزافاً.

يفهم من بعض الروايات أنّ الظهور يُعنى به الظهور العلني للمهدي ﷺ في مكة ، وأنّ الخروج يعنى به خروجه على من المدينة إلى مكة ، حينما يبعث السفياني جيشه خلفه ، وان القيام هو قيام دولته الله وتصرفاته عقيب ذلك.

فعن الأول ورد مثلاً عن أبي جعفر الباقر على: (إذا ظهر القائم الله على ظهر براية رسول الله على الله على وخاتم سليمان وحجر موسى وعصاه...)، فهذه المعاني تتناسب مع الظهور العلني له الله الله المالك. وعن الثاني في رواية طويلة: (...ويبعث السفياني بعثاً إلى المدينة، فينفر المهدي الله منها إلى

مكة ، فيبلغ أمير جيش السفياني أنّ المهدي قد خرج إلى مكة فيبعث جيشاً على اثره...). فهذه الرواية عبرت عن المهدي الله بأنّه خرج من المدينة إلى مكة. وعن الثالث (القيام) وردت روايات كثيرة، مثل ما ورد عن الإمام الباقر الله : (إذا قام قائمنا

وضع يده على رؤوس العباد فجمع بها عقولهم وكملت بها أحلامهم ). هذا، والصحيح من القول هو بانّ هذه الألفاظ إذا اجتمعت اختلفت، وإذا تفرقت اجتمعت،

بمعنى انها لووردت في رواية واحدة فيكون لكل لفظ منها معنى يغاير معنى اللفظ الآخر، أمَّا إذا وردت في روايـات مختلفـة فتكـون معانيها متحـدة ، وهذا معنـاه أنّ الإمام ﷺ قد يعبّر عن الظهور بالخروج أو القيام.

## كيف تكون العلامات غير الحتمية علامة إذا كانت محتملة الانطباق

والأشخاص أي متحمل الانطباق-فكيف تكون هذه-العلامات-علامات لنا؟.

رغم ذلك ، فإن هذا لايوجب الحيرة - لأنّ الروايات الشريفة أكّدت أنّه في الوقت الذي تتشابك فيه الأمور وتضيع الحقيقة، في حين عندما يأتي أمر أهل البيت الله فانه سيكون واضحاً جداً ولا خفاء فيه. لكن لمن كان يعرف تلك العلامات، وكان قد درسها وتابعها ووضعها في أولويّات أموره.

فأمًّا عن وضوح الأمر رغم كثرة الفتن، فقد ورد عن المفضل بن عمر قال: كنت عند أبي عبد 

قال المفضل: فبكيت فقال على الله عليه الله على على الله على على الله على على الله على على الله على المفضل المفضل الله على اثنتا عشر راية مشتبهةٌ لايعرف أيّ من أي! قال: فنظر الله إلى كوّة في البيت التي تطلع فيها الشمس في مجلسه فقال: أهذه الشمس مضيئة؟ قلت: نعم. فقال اللهِ : والله لأمرنا أضوء منها). (غيبة النعماني ص١٥٣ ب١٠ ح٩).

وعن ضرورة معرفة العلامات ودخالتها في الثبات على الأمر، ورد عن الإمام الصادق الله: (هما صيحتان، صيحة في أول الليل، وصيحة في آخر الليلة الثانية، فقال هشام بن سالم: كيف ذلك؟ فقال الله : واحدة من السماء وواحدة من إبليس. فقلت: كيف تعرف هذه من هذه؟ فقال الله : يعرفها من كان سمع بها قبل أنْ تكون).

وفي رواية أخرى قال عبد الرحمن بن سلمة للإمام الصادق الله : (انّ الناس يوبّخوننا، ويقولون: من أين يعرف المحق من المبطل إذا كانتا؟ فقال إلله : ما تردُّون عليهم؟ قلت: فما نردّ عليهم شيئًا! فقال الله : قولوا لهم : يصدّق بها إذا كانت من كان مؤمناً بها قبل انْ تكون).

قـال الله عـز وجل: (أ فَمَنْ يهْدي إلَى الْحَقُّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إلاَّ أَنْ يُهْدي فَما لَكُمْ كَيْفَ تَحَكُمُونَ) (بحار الأنوار ج٢٥ ص٢٩٦ ب٢٦ ح٤٨ - ٤٩).

ما لا يحتمل الشك، كالخسف والصيحة وقتل النفس الزكية.

## على الأشخاص؟

إبراهيم المرهون

إنّ علامات الظهور وإنْ كانت محتملة التطبيق على حوادث متعددة وشخصيات مختلفة لكن

إذا كان مصداق علامات الظهور غير الحتمية غير قطعي، بل محتملاً في شأن الإحداث

هـذا مضافاً إلى انّه ليس كل العلامات هي محل للشك في الانطباق، بل هنالك من العلامات

ويضاف إليه انّ العلامات لا تأتي مفردة ومعزولة عن أخواتها ، بل هي سلسلة من العلامات المترابطة التي بمجموعها تولّد عندنا القطع بحصولها.

### ولايخفى عليك انّ من العلامات ما هو من قبيل المفاهيم المشككة التي لها مراتب متعددة، فمثلاً، كيف بكم إذا رأيتم المعروف منكراً والمنكر معروفاً ، ومثلاً الظلم الذي سيقع في الأرض، فهذه العلامات نقطع بحصولها لكن لا نستطيع الجزم بأنّ المرتبة التي وصلت إليها اليوم هي المرتبة الواقعية باعتبارها علامة للظهور. لماذا وقع الاختيار على الإمام المهدي الله ليقوم بمهام آخر الزمان ولم يقع الاختيار على غيره من الأئمة ١١٤٠

مرتضى حميد السؤال: لِمَ اختير الإمام المهدي الله لمهام آخر الزمان، ولمَ لمْ يتم اختيار إمام آخر، كأن يكون الإمام

إنّ هذا التساؤل يجرى حتى في رسول الله علي وأمير المؤمنين الله فهما بلا شك أفضل من الإمام المهدى الله ، فلماذا لم يكن أحدهما هو المختار لمهام آخر الزمان ، بل لماذا كان الخاتم

### هو محمد عَيْنَ وليس عيسى الله مثلاً ، وهكذا. والجواب في الجميع واحد وهو:

العسكري الله أو الإمام الحسن المجتبى الله ؟.

أُوِّلاً: إنَّ مسألة اختيار النبي على والإمام الله ليست بيد البشر، إنَّما هي بالجعل الإلهي (وَ جَعَلْنا مِنْهُمٌ أَيِّمَّةً يَهُدُونَ بأمرنا ) وحيث انَّ أفعال الله تعالى حكيمة لا عبث فيها ، فهذا يعنى انّه عز وجل عندما يختار إماماً لمهمة ، فإنه تعالى قد كان رأى المصلحة والحكمة المناسبة لذلك ، وليس مهماً ـ بعد هذا ـ أنْ نعلم بتلك الحكمة والمصلحة مادمنا نؤمن بأنّها موافقة للحكمة.

ثانياً: على انّه يمكن القول إنّ المانع من اختيار غيره اللَّه من الأَتْمة اللَّه الله المهام آخر الزمان ليس في الأئمة أنفسهم، وإنما المانع هو عدم وصول المجتمع آنذاك للنضج الملائم لقيام دولة الحق. وهذا يفسر لنا بعض الحكمة من طول الغيبة ، إذ لعل طول الغيبة كان لأجل أنْ يمحّص الناس حتى يصلوا إلى المستوى المطلوب لقيام دولة الحق، وقد أشارت الروايات الشريفة إلى ذلك. فعن الإمام الصادق الله: (والله لتمحصن والله لتطيرن يميناً وشمالاً حتى لايبقي منكم إلاّ كل امرئ أخذ الله ميثاقه وكتب الإيمان في قلبه وأيده بروح منه). (غيبة النعماني ص٣٣).

وَعن الإمام الرضا ﷺ: (والله لايكون ماتمدّون إليه أعينكم حتى تمحصوا وتميزوا وحتى لايبقى منكم إلاَّ الأندر فالأندر). (مكيال المكارم ج٢ ص٣١٨، عن البحار ج٢٥ ص١١٤ ب٢١ ح٣٠).

### في رحلة الظهور مواقع وحواضر، أماكن، مثابات، نقاط ينطلق منها، أخرى يقصدها الإمام؛ في رحلته التغييرية، سيراً في طريقه المبارك لتحقيق دولته، دولة العدل الإلهي، دولة الحق القدسية.

## الكوفة تدرّس القرآن الكريم كما نزل



- جاء في غيبة النعماني ص٣٣٤، وعن أبي عبد الله جعفر
- وجاء في الغيبة أيضاً ص٣٣٣ ، عن حبة العرني ، قال: قال أمير المؤمنين الله (كأني أنظر الى شيعتنا بمسجد الكوفة ، وقد ضربوا الفساطيط يعلمون الناس القرآن كما أنزل...).
- هبيرة، عن أبي عبد الله على قال: قال لي: يا رفيد كيف أنت اذا رأيت أصحاب القائم قد أخرجوا فساطيطهم في مسجد الكوفة...). ويبدو من مفردة - فساطيط - الفساطيط التي تنصب وجوراً .. فى مسجد الكوفة آنذاك، كما تقول الروايات ذلك وتؤكده.. أن

هذه الفساطيط تنصب داخل المسجد وما ندري لماذا ، وهل

توضح منظومة الحديث، برواياتها أنّ الكوفة تعود كما أراد لها أبو الأئمة على بن أبي طالب الله اله محمدية علوية ، تعتمد الثقلين ، آل محمد عَيَّ والقرآن الكريم، فما أنْ يدخلها الإمام المهدى الله المرام المهدى الله المرام المهدى الله المرام المرا ويستقر حتى تعد الأمكنة المناسبة لتدريس الناس كتاب الله كما أنزل، وما أراده الله له من معنى على الناس أن يدركوه، وينبري أصحاب الإمام الله لتعليم قراءة القرآن وتفسيره كما جاء من عجل القرآن أبناء العترة الطاهرة.

- بن محمد عَيْنَ أنه قال: (كيف أنتم لوضرب أصحاب القائم الله الفساطيط في مسجد كوفان ...).
- وجاء في الهداية الكبرى ص٤٣ ، (عن رفيد مولى أبي

يحتاج الأمر أنْ تنصب مثلها في المسجد.. الا تكفي أروقته لاحتواء المجاميع التي تتلقى الدرس.

ويظهر من ذلك هو أما أنّ المسجد لا يكفى لهذه الأعداد من الدارسين، أو أن السرعة التي ينشدها الإمام الله وأصحابه من استيعاب عدد أكبر وبسرعة قياسية لإعداد الناس لصحبة الإمام الله والامتثال لقيادته المباركة للقيام بما يأمرهم للقيام به في سبيل إحقاق الحق وملئ الأرض قسطاً وعدلاً بعدها ملئت ظلماً

## في أروقــة المكتبة المهدوية

وهو تعريف بما تحفل به المكتبة المهدوية وما في جنباتها من مؤلفات ـ نشرت أو تنشر ـ وعرض ما تناولته هذه المؤلفات بأسلوب موجز وجذاب، خدمة للقراء وتذليلاً لسبل البحث امامهم

## الأساليب الإنشائية في التوقيعات المهدوية / دراسة نحوية للشيخ بدر حسين علي المحمداوي

والتي قدمت إلى مجلس كلية التربية للبنات في جامعة الكوفة لنيل درجة الماجستير في اللغة العربية.

طبعت الرسالة في جمادي الأولى ١٤٣٤ هـ، نيسان ٢٠١٣ ، بـ (٢٤٣) صفحة من القطع الكبير ٨٤.

تشير محتويات الرسالة إلى أنها تتكون بعد مقدمة وتمهيد من أربعة فصول تتبعها خاتمة ، والفصول هي.

اسلوب الاستفهام، ويشمل: مفهوم الاستفهام لغة واصطلاحاً، الاستفهام وموقعه من الجملة ، أدوات الاستفهام ، الأصل في أدوات الاستفهام، الاستفهام بالهمزة، بهل، بأم، بمن، بما، بأي، بأين، بكيف، وبمتى.

أساليب الأمر والنهي والدعاء، ويشمل: أسلوب الأمر، مفهوم الأمر ، الأمر بصيغة افعل ، بصيغة ليفعل ، بصيغة اسم الفعل ، بصيغة الخبر، أسلوب الدعاء، مفهوم الدعاء، الدعاء بالجملة الأسمية، بالجملة الفعلية.

اسلوب النداء، ويشمل: مفهوم النداء، أدوات النداء، المنادى وعامل النصب، اقسام المنادى، نداء المبني، نداء المعرب، استعمال في النداء.

الأساليب الإنشائية غير الطلبية، وتشمل: أسلوب القسم، مفهوم القسم، حروف القسم، أسلوب المدح والذم، مفهوم المدح والندم، المدح والندم القياسيان، المدح والندم غير القياسي، أسلوب التعجب، مفهوم التعجب.

- تقول الرسالة تحت عنوان (التوقيعات المهدوية):

(...جاءت توجيهاته الشريفة الله والإجابة على أسئلة المؤمنين في الغيبة الصغرى عن طريق التوقيعات.. وقد خرجت هذه التوقيعات من الناحية المقدسة.. عن طريق السفراء الأربعة).

- وتقول الرسالة في فصلها الأول (أسلوب الاستفهام): (وعند دراستنا للاستفهام في التوقيعات المهدوية وجد أنه جاء بأسلوبين.. الاستفهام بالأحرف.. بالهمزة.. (بالأداة.. هل.. بالأداة أم)والاستفهام بالأسماء، ويشمل: من، ما، كيف أين، أي، متى.

- وتقول الرسالة في فصلها الثاني (أساليب الأمر والنهي والدعاء) وتحت عنوان (أسلوب الأمر):

أمًّا الاستفهام بالأدوات الأخرى فلم يرد منها في التوقيعات

(وجاء اسلوب الأمر بصيغة (أفعل) في التوقيعات المهدوية في مائة وثمانين موضعاً... وبصيغة (ليفعل)... في ثمانية مواضع... وباسم فعل الأمر.. في موضع واحد وبصيفة الخبر.. مائة وستة وثلاثين موضعاً..

وتحت عنوان (اسلوب النهي) تقول الرسالة.. (...جاء النهي ب(لا) الناهية في تسعة وعشرين موضعاً.. وقد ورد النهي بلفظ الخبر... في ستة عشر موضعاً... وبصيغة (كـلا) بمعنى الزجر والنفي في موضع واحد...).

- وتحت عنوان (اسلوب الدعاء) تقول الرسالة:

(وقد ورد الدعاء الأساليب الإنشائية في الجملة الأسمية في اثنين وأربعين في التوقيعات المهدوية مورداً... وبصيفة الأمر (لتفعل) في موضعين فقط... وبصيغة النهي دراسة نحوية (لا تفعل) في سبعة مواضع ... وبأسلوب الاستفهام في ثلاثة

• • • • • اعداد: محمد الخاقاني

الفعلية الخبرية في الشيخ بدر حسين علي المحمداوي تسعة وثلاثين مورداً... وجاء بإسم الفعل في موضعين.. وصيغة أسم المفعول في أربعة مواضع...).

مواضع ... وبالجملة

- وتقول الرسالة في فصلها الثالث وبعنوان (المنادى المبني): (..وقد ورد (نداء العلم) في التوقيعات في ثلاثة عشر موضعاً... ونداء (النكرة المقصودة).. في خمسة وثلاثين موضعاً.. ونداء (لفظ الجلالة).. في موضع واحد.. والنداء بـ(اللَّهم) في ستة عشـر

- وتحت عنوان (نداء صفات الله بصيغة المبالغة): تقول

(ورد نداء (صفات الله) في التوقيعات المهدوية بصيغ المبالغة في أربعة مواضع... وبصيغة (اسم التفضيل) في أحد عشر موضعاً... وبصفات الله بـ(ذو) التي بمعنى صاحب... والمضاف المبدوء بـ(أب) كل منهما في تسعة مواضع ... والمضاف المبدوء ب(ابن) في ثلاثة مواضع... و(الشبيه بالمضاف) في مورد واحد... وباستعمال (اي) في

- أما في فصلها الرابع (الأساليب الإنشائية غير الطلبية) فتقول الرسالة وتحت عنوان (أسلوب القسم):

(...ولم يأت من (أحرف القسم) في التوقيعات إلاّ (الياء و الواو)... ولم ترد (جملة القسم أسمية في التوقيعات المهدوية وإنَّما الذي ورد هو (القسم بالجملة الفعلية)... والذي ورد منها.. هو الماضي المثبت... والفعل المضارع المنفي فقط... و(ما يقسم به في الخبر)، كل منها في موضع واحد ... و(ما يقسم به في الطلب) في تسعة وثلاثين مورداً...).

- وفي (اسلوب المدح والذم) تقول الرسالة: (...وقد ورد المدح في الفعل (نِعمَ) في التوقيعات المهدوية في سبعة مواضع... وبأسلوب (الاختصاص).. و(النعت)، كل منها في مورد واحد... وقد ورد (الذم) في أربعة مواضع.



# چئيل رئي ري هي هنتيل رئي ري هي



ليس صدفة انْ يقترن يوم تتويج الإمام المهدي الله بيوم هلاك الطاغية، وليس صدفة انْ يقترن يوم تتويجه الله بأول يوم من غيبته الصغرى، وليس صدفة خروج الإمام المهدى الله للملأ العام والصلاة على جنازة أبيه العسكري إلله بل ليس للصدفة أي موقع من الأعراب في علاقة أولياء الله بالسماء اذ: (إنَّا كُلَّ شَيْءِ خَلَقْناهُ بقَدَر) غاية الأمر لابدّ من تفسير هذه التقارنات وبيان وجه الحكمة فيها بما ينسجم مع مسلّمات المدهب الحق.

سمعت يوما في صباي من احد خطباء المنبر الحسيني أيدهم الله بتأييداته قال:

يوم جاء القوم بالجزل والقبس لحرق دار فاطمة على وجرى ما جرى من الرجل وأعوانه من أمر الباب وسقوط الجنين خلفه بعد عصر ريحانة المختار ﷺ بين الحائط والباب ونبوت المسمار في أحشائها صاحت ﷺ: يا مهدي ، وسواء صح النقل أو لم يصح فإنّ لسان الحال في تلك اللحظة

كيف لا وانّ كل الأنبياء استغاثوا إلى الله بالمهدي الله من آل محمد عليه وأمّه أحق بالاستغاثة به لأنّها الأعرف بمقامه وشأنه نافذة ارسمها بريشة الولاء لقائم آل محمد ﷺ علّه من ينفعني

السلام عليكم

فى المنظور الإسلامي لامعنى للصدفة إطلاقا، سواء كانت للأولياء المرتبطين بالسماء أو للأشقياء وكما دلت الآية التي تفضلت بها (إنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْناهُ بقَدَر) كما انه لم يثبت هلاك البعض في مثل هذا اليوم بل الثابت خلافه لمن راجع التاريخ.

بقى أمر يحتاج إلى دليل بعمومه وهو استغاثة الأنبياء جميعا؟؟؟ صحيح ان لوطاً استغاث كما في تفسير قوله تعالى (لَوْ أَنَّ لي بكُمْ قُوَّةً أَوْ آوي إلى رُكْن شَديدٍ ) ان المقصود هم المهدي الله

أخى الكريم غائب

إذا ثبت انتظار الأنبياء جميعاً ثبتت استغاثتهم لانّ الاستغاثة من شؤونات الانتظار، وبما انكم قبلتم انتظار الانبياء للمخلّص الذي هو الحجة بن الحسن العسكري الله فإنّكم قبلتم ضمنا 

نعم ليس صدفة في البين وانما هي في ذهن من لم يحصل عنده الترابط. وليس من الضروري أن يكون هناك تقارن زماني تام ليحصل ربط الأحداث بل يكفي التقارن

التقريبي، خصوصاً أنّ الأحداث المنقولة فيها ترددات كثيرة مما تزيد في حجم وسعة مقبولية إيجاد التقارن الزماني وان لم يكن هناك تقارن فعلي منقول ألينا.

وفي ذهني القاصر انّ مثلث التقارن المهدوي الطاغوتي الامتحاني. اي زاوية المهدي إلى التي تشير إلى العدل والقوة والحزم وعدم المهادنة في إحقاق الحق: والأخذ بالثأر تشكل أول أضلاع هذا المثلث.

والزاوية الثانية، وهي زاوية الاغتصاب للحقوق، وتصدّر غير الكفوء، واهتضام الحقوق وتقمّص الأدوار، هذا المثلث وانْ على شأنه وتمادى في الزمان تأريخه إلاّ انّ الزاوية الأولى لابد لها من ان تنقض عليه يوماً ما.

اما الضلع الثالث فهو ضلع الصبر وتحمل البلاء على مايحصل ويجري من الضلع الثاني أملاً وانتظاراً لما يحققه الضلع الأول.

زمـزم الخيـر لم تزل تفتـح الأذهان بلطيف موضوعاتك ، فقضية استغاثة الأنبيـاء والأولياء بالإمام المهدي ﷺ لفتت انتباهي مذ كنت أتابع مسلسل قصة النبي يوسىف ﷺ ، ففي مشهد من مشاهده ظهر مشهد يصور استغاثة النبي يوسف بالموعود الني العل هذا الأمر يحتاج إلى كثير من البحث والتأمل خصوصاً واني قرأت في إحدى موضوعات المنتدى ان الاستغاثة بصاحب الأمر عليه ليست واجبة ولعله ليس هنا مقام بحثها ، ولكن أقول لماذا يستغاث بصاحب الأمر من قبل الأنبياء والأولياء مع انهم لاترد لهم دعوة؟؟؟

لاينكر مؤمن إمامي استحباباً شبه وجوبي وليس ضرورة وجوبية وهو الاستغاثة بالأنبياء والصالحين فكيف بهم المَيْلِاً.

وأعيد ما اعتقده وهو الاستحباب وليس الوجوب، وفرق بين الاثنين، امّا إن قلتم هو الوجوب فلأن لم يضع أي منكم دليلاً نقلياً أو عقلياً ممكن القبول، فإذا ثبت الوجوب بالاستغاثة بهم ﷺ فبالتأكيد سيكون من باب أولى ان تكون هذه الوجوبية محمولة أيضاً عليه الله الله المالية.

وهناك تتمة شيّقة للموضوع لنتابعها على رابطه في منتدى مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي اللها

المُعطيات العَقْديّة والشرعيّة لوجود الإمام المهدي الله

إننّا نعتقد أنَّ نصب الإمام المعصوم وتعيّينه هـ و واجب عقـ لا على الله تعالى، فهـ و مـن يختـاره لا غير ذلك ، لكونه تعالى مُطّلعاً على ذات ووجود المعصوم، ولعلمه بأهليّته وطهارته وقدرته على تحمّل مقام الإمامة الإلهيّة الجعل، وانَّ نصب وجعل الإمام المعصوم حجةً على الناس أجمعين هو مُقتضى من مقتضيات الحكمة الإلهيّة في الوجود ، لأنَّ الله تعالى لمَّا أوجد الخَلق فيقيناً أنَّه أوجدهم لحكمة ومصلحة ، وهذه الحكمة أو المصلحة راجعة إلى نفس الخَلق،

ومـن هنـا كان علـي الله تعالـي بفعـل ومـلاك حكمتـه أنْ ينصّب لهم إماماً معصوماً يُرشدهم إلى ما فيه مصلحتهم وصلاحهم دنيويا وآخرويا ويردعهم عما فيه فسادهم وانحرافهم، وقد ذكر علماء الكلام والإعتقاد أنَّ وظيفة الإمام المعصوم تنبسط بواجباتها على أحوال الناس الحياتية الدنيوية وحتى الأخروية ، ولخّصوا مهام الإمام المعصوم بنقاط رئيسة أهمها.

أولاً: إنَّ الضرورة الحياتية في إجتماع الناس تقتضي إجتماعهم وفق نظام صالح يحفظ بقاءهم بصورة آمنة وعادلة ، تُجنبهم التجاذب والصراعات فيما بينهم، وهذا لن يتسنى ما لم يوجد المعصوم، بحيث يستطيع أنْ يشدّهم إلى عقيدة الله تعالى

ثانياً: إذا لم يوجد للناس عقيدة وتُركوا وشأنهم لأتخذككل واحد منهم سبيله ورأيه بما يقتضيه عقله

وهواه وميله وما يوجبه طبعه. وبالتالي تظهر عقائد متنوعة ومختلفة ومتنافية في وجودها وآثارها، ويحصل الضلال والفساد

والتناحر والهلاك، لذا كان من اللازم في الحكمة الإلهيَّة أن يوجد إمامٌ معصومٌ منصوبٌ من قبل الله تعالى تتوفر فيه الحجَّة العَقْديَّة الدالة على حقّانيته

والتي يتمكن معها من إرشاد الناس إلى الإعتقاد الحق والنافع لهم بما يؤِّمّن صلاحهم وهدايتهم في الدنيا والآخرة.

ثالثاً: بما أنَّ على الإنسان أنْ يعتقد جازماً بحقيقة وجود الله تعالى، والآخرة، والحساب والجزاء، فذلك يتطلب وجود إمام معصوم يوضِّح البراهين على ذلك بإزالة الشبهات عن أذهان الناس، وتذكيرهم بخالقهم الحق وتقرير العبادات والأعمال الصال لهم، وترغيبهم بالثواب على ذلك وتحذيرهم من

وإنَّ كون الإمام حجة شرعية لله تعالى على الناس أجمعين يَتَمثَّلُ في المُنجزيَّة والمُعذِّريَّة العقلانيَّة

جميع المُكلّفين من الناس أجمعين، بمعنى أنَ مَنْ يعتقد بإمامة الإمام المنصوب ربانيًا سيكون مُلَزِمَا فكرياً وشرعياً أمام الله تعالى في ضرورة إتّباع الإمام المعصوم منهجياً في قوله

وفعله وتقريره، وستلاحقه هذه الإلزامية بالمساءلة الإلهيَّة ، حتى فيما لو خالف إمامه المعصوم المنصوب إلهيّاً، ومعنى المُعِّذريّة العقلانية والشرعية لِمَن يتبع الإمام المعصوم المنصوب ربانيّاً والمُكلُّف بطاعة إمام زمانه أنه سيكون معذوراً أمام الله تعالى في حال امتثاله لأوامر الإمام المعصوم ونواهيه التي هي من الله تعالى تشريعاً ، بخلاف مَـنْ لا يتبع الإمام المعصوم، فإنّه سيكون غير معذور عقلانياً وشرعياً أمام الله تعالى في حال مخالفته الإمام زمانه المعصوم، وإلى هذا المعنى أشار الله تعالى في قوله سبحانه: (يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاس بإمَامِهمْ فَمَـنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُوْلَـئِكَ يَقْـرَؤُونَ كِتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ الإسراء:٧١.

فعن أبي جعفر اللهِ قال: لما نزلتْ هذه الآية (يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُناسَ بإمامِهِمْ )قال المسلمون يارسول الله ألست إمام النّاس كلهم أجمعين؟ فقال رسول الله عليه الله عليها أنا رسول الله إلى الناس أجمعين، ولكن سيكون من بعدى أئمة على الناس من الله ، من أهل بيتي يقومون في الناس فيُكَذَّبون، ويظلمهم أئمة الكفر والضلال وأشياعهم فمن والاهم، واتبعهم وصدّقهم فهو مني ومعى وسيلقاني. ألا ومن ظلمهم وكذّبهم فليس منّى ولا معي وأنا منه برئ.

## تطور الحياة الاقتصادية والعلمية في دولة الإسلام العالمية الدكتور محمد حسين علي الصغير

تتفتح أبواب السماء بخير منهمر، وتخرج الأرض أرزاقها، وتنقشع سحب الفقر والجوع، وتبرز في الأفق علائم الانتعاش الاقتصادي في ظل عدالة تفرضها إرادة السماء في دولة العدل الإلهي، فعن أبي سعيد الخدري انّ الرسول الأعظم محمد عليه ، قال:

(يخرج المهدي في أمتي، يبعثِه الله غياشاً للناس، تنعم الأمة، وتعيش الماشية، وتخرج الأرض نباتها ، ويعطى المال صحاحاً ). فالأمّة وهي تعيش أزمات الماضي ينقذها الله بالمهدي فيغيثها في الحاضر، ويتابع الله

البركات وينزل الخيرات، ويهب الإمام من المال ما لايعد عدّاً، ويعضده ما عن رسول الله عليه، أنه قال: (يكون في آخر الزمان خليفة يقسم المال ولا يعده).

وهو إيحاء بكثرة المال في عصره فيكتفي بتقسيمه بين الناس دون العدّ، ويكون تقسيمه على السواء مراعاة للعدل الاجتماعي بمعاييره المثلى، فعن الإمام محمد الباقري الله أنه قال: (إذا قام قائم أهل البيت الله : قسم بالسوية وعدل بالرعية ).

وأعطى الإمام عطاء من لايخاف الفقر، فيقضي على ظاهرة الحرمان وعوالم الاضطهاد

(ويكون المال كدوساً ، قال ﷺ : يجيء الرجل إليه فيقول : يامهدي اعطني!! قال : فيحثي له في ثوبه ما استطاع أنْ يحمل ﴾.

ولايرفض الإمام على طلب محتاج لكثرة ما في يده، ولعطفه الروحي على الناس، فعن أبي سعيد الخدري عن النبي عَيِّهُ متحدثاً عن وفرة المال في عصر المهدي وكرم المهدي الله: (والمال كدوس، فيقوم الرجل فيقول: يا مهدي أعطني، فيقول خذ).

ومن خطبة لأمير المؤمنين الله يصف حال المسلمين في الرخاء والغنى وشهامة الإمام المهدي

(وتخرج لهم الأرض كنوزها، ويقول القائم الله : كلوا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام الخالية...). وعن بشر بن غالب الاسدى، وهو ينقل لنا شذرات ثمينة من افاضات سيد الشهداء الحسين بن علي إلا في ولاء أهل البيت وحبهم في ذات الله أو للدنيا فحسب، يقول سيد الشهداء:

(يا بشر بن غالب من أحبّنا الايحبّنا إلا لله، جئنا نحن وهو كهاتين وقدر بين سبابتيه، ومن أحبّنا لايحبنا إلا للدنيا، فإنه إذا قام قائم العدل وسع عدله البر والفاجر).

ويتولى الإمام الله تنظيم الحياة الاقتصادية تنظيماً دقيقاً لا نظير له، فتكون الاعطيات الضخمة نصف سنوية للمسلمين، وتكون المرتبات المنظمة نصف شهرية، أو يكون التموين الغذائي بالمواد العينية نصف شهري، وبذلك يضمن الإمام الله إتاحة الفرص بين أيدي الناس بامتلاك أكبر كمية من المال والغذاء لسد الاحتياجات المعاشية دون انقطاع، فعن الإمام محمد

(كأني بدينكم هذا لا يزال موليّاً يفحص بدمه، ثم لا يرده عليكم إلا رجل منا أهل البيت الميِّك ،

فيعطيكم بالسنة عطاءين، ويرزقكم في الشهر رزقين...). وإذا علمنا ان هذين العطائين غير محدودين برقم معين، وان هذين الرزقين غير مقيدين بكمية غير مقننة في التقتير، فهما كرم غامر وسخاء مستفيض، أدركنا ما يصل إليه الإنسان

المعاصر للإمام المهدي الله من الرخاء والازدهار الاقتصادي. وتكون هذه الرفاهية في المرتبات والأرزاق عامة وشاملة ، فيغني الله كلاً من فضله ، حتى لايحتاج أحد إلى أحد، ولايقبل مؤمن من مؤمن صلة، واستغنى جميع الناس، هذا المكسب

العظيم يحدثنا به المفضل بن عمر عن الإمام الصادق الله ، أنّه قال: (إنّ قائمنا اذا قام أشرقت الأرض بنور ربها ... ويطلب الرجل منكم من يصله بماله ، أو يأخذ

منه زكاته ، فلا يجد أحداً يقبل منه ذلك ، واستغنى الناس بما رزقهم الله ومن فضله ). ولا شك انّ هذه التنظيمات الاقتصادية المثلى مما يحقق الاكتفاء الذاتي، ويضمن للإنسان

حياته الحرة الكريمة، ويكون جهده وكدِّه بإزاء التطور نحو الأفضل في مجالات الحياة. ومن البديهي عادة انّ الإنسان المتكامل الإيمان أو من هو في سبيل تكامل إيمانه، إذا توافر له الأمن والأمان وفي دولة المهدي لا يأمن الإنسان وحده، بل تأمن الطيور في أوكارها، والسباع في غاباتها كما عليه الروايات، واستقام لديه المورد الاقتصادي بأروع صوره فإنه يتجه بمشاعره وأحاسيسه نحو الصلاح المطلق، فاذا كان ذلك الاتجاه برعاية ولي العصر وهدايته، كانت المهمة القصوى قد تحققت لديه، في بناء الشخصية على الإيمان والورع والتقوى، واتجه بكل القوى الفاعلة نحو الانابة لله تعالى، وكان داعية جريئاً في ذات الله، واختفت الأمراض النفسية والعاهات عنه ، وكان مثالاً بارزاً لما أنباً عنه الإمام زين العابدين الله بقوله:

(إذا قام القائم اذهب الله عن كل مؤمن العاهة ، وردّ إليه قوته ).

علماً بأنّ الراوى لهذه الرواية هو الإمام الصادق عن أبيه الباقر عن زين العابدين المُثِلاً. وفي هذا الضوء لا يكون لهذا الإنسان الذي ذهبت عاهته ، وردّت إليه قوته ، إلاّ الاندماج الكلي

فى ثورة الإمام المهدي الله ودولته، وهو ما تتحدث عنه الرواية عن الإمام محمد الباقر الله: (إذا وقع أمرنا، وجاء (خرج) مهدينا، كان الرجل من شيعتنا أجرأ من ليث، وأمضى من سنان، يطأ عدونا برجليه، ويضربه بكفيه، وذلك عند نزول رحمة الله وفرجه على العباد). وبلوغ درجة التكامل الاجتماعي توحي بهذا الاعداد وتلك الخصائص، فلا يهاب المسلم

الملتزم خطراً، ولا يخفق عند النوازل، وتكون قوته مستمدة بعناية غيبية، وهوليس بالأمر

المستبعد، كما تؤكد الرواية عن الإمام محمد الباقر الله أنه قال: (...لو كان ذلك (حكم المهدي

وقيامه) أعطي الرجل منكم قوة أربعين رجلاً ، وجعلت قوتكم كزبر الحديد، لوقذف بها الجبال لقلعتها، وكنتم قوام

وإذا استقرت الحياة بهذا الشكل من الرفاه والقوة، يتفرغ الإنسان لبناء نفسه بالعلم الذي يسيره الإمام الله في الشرق والغرب، وحينئذ يكون الانتصار العلمى للإمام قائماً بذاته من خلال ما يضخه من ينابيع المعرفة الإنسانية العليا مما لا يخطر على أذهاننا اليوم، وهومما لا يخضع لتجربة أو قياس أو معادلة ، لانه فوق المعايير المتداولة فيما بيننا ، وهنا يتضاءل أمام الإمام الغرور العلمي، ويقصر عن بلوغه الحساب التقليدي، وبه نقف على حقيقة ما تكون عليه الحياة العقلية والعلمية من خلال هذا التطور المفاجئ العظيم بالشكل

الـذي يجعل الإمام المهدي رائداً جديداً في الانفتاح على الحركة العلمية الهادفة ، بل نعتبره قائداً مظفراً لهذا الركب الزاحف علماً وهداية بوقت واحد، وذلك من سمات دولته العالمية الجديدة التي لم تألف البشرية أمثالها عبر التاريخ، وهنالك يبدو دور التطور العلمى الحديث في تصديق هذه المعالم البارزة، فعن الإمام الصادق الله أنه قال: (ان المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليرى أخاه الذي هو بالمغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المشرق). وكان هذا الطرح غير وارد تصوراً وتصديقاً في عصر الإمام الصادق الله وحتى عهد قريب الأ

تعبدا بصدق قوله الطِّإ. إلاَّانَ الكشف العلمي المعاصر لأجهزة التلفزة المتطورة اثبت انَ هذا الطرح أمراً اعتيادياً، فكيف لو دعم بملحظ إعجازي. وهذا نفسه يفسر به قول الإمام الصادق المناهور، (التراه عين في

وقت ظهوره إلا رأته ألف عين، فمن قال لكم غير هذا فكذبوه). وكذلك الرواية القائلة: (فلا يبقى أهل بلد إلا وهم يظنون أنه معهم).

وهكذا إذا نودي باسم المهدي الله ، فيسمع ذلك كل قوم بلغتهم ، فإن أجهزة الترجمة الفورية تكون بإزاء وظيفتها العاجلة بترجمة النداء، فعن الإمام الصادق الله أنه قال:

(ينادي مناد باسم القائم. قلت: خاص أو عام؟ قال الله على علم على قوم بلسانهم). وقد يكون ذلك آية سماوية على سبيل الإعجاز، ولا مانع منه، فيقترن التطور العلمي، بالإيحاء الإعجازي، وتبدو الحقيقة واضحة المعالم في عاملين فني وروحي، فتتلاشى الشبهات.

## المهدي الله من ولد فاطمة الله

وهذا يدخل في الشرافة ، ولا يدخل عنصراً يمثل شرطاً في إمامة الإمام، لانّ الرسول الأعظم ﷺ وبقية الأنبياء، حتى أولو العزم منهم لم يكونوا من امهات معصومات بالمعنى الذي يعدّ شرطاً في نبوتهم أو شرطاً في إمامة الأوصياء بعد هـؤلاء الأنبياء ، ولذلك فإنّ كون أمه الزهراء الله المامة الأوصياء بعد هـؤلاء الأنبياء ، من مصاديق آية التطهير ، ومن مصاديق آية المباهلة ، ومن مصاديق آيات الأبرار في سورة الدهر البارزة، يزيدها شرفاً إلى شرفها، ويزيد أبناءها شرفاً عظيماً إلى شرفهم العظيم، وهذا أمر لا شك فيه.

إنّ هذه المقولة من الرسول على البضعته فاطمة الله تأتى في اللحظات الأخيرة من حياته الشريفة ، وتأتي بهذه الطريقة: (ابشري يا فاطمة)، وهو عليها بشرى، فلماذا جاء الرسول على بكلمة (إبشري) ولم يطلق

إنّ هذا يصبّ في إتجاه تسلية قلبها الشريف، لأنّ الزهراء علا كانت تعيش نوعاً من القلق في أواخر حياة الرسول الأعظم عليه ، ففقد أعظم عظماء العالم من الأولين والأخرين يبعث القلق وكانت الله تستشرف الواقع، وتعرف بعض ما سيجري أو كل ما سيجري، فانْ يبادرها الرسول الأعظم عِنَّا اللهُ ، يسلِّي قلبها ويسلِّي نفسها ، ويقول لها إنَّ هذه المأساة التي تعيشينها بفقدي، والأحزان والآلام وما سيجري عليك وعلى بيتك وعلى أولادك، كلُّه بعين الله، وخواتيم هذا كله هو المهدي الله ، الذي يخرج فيفتح صفحة جديدة ، يفتح كتاباً جديداً ، ليس فقط لمحمد وآل محمد الله الأنبياء والمرسلين، فيحقق حلم الأنبياء ويطوى صفحة

الظلم والضلال والفساد في هذا العالم ، ليفتح صفحة ناصعة ويقيم دولة العدل الإلهية على أساس قوله تعالى: (وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بنُور رَبِّهَا). انّنا نجد الروايات في مجملها قد تحدثت عن انَّ المهدي الله من ولد فاطمة ، كلها أو جلَّها تأتي عن طريق الأخوة من أهل السنَّة ، وأيضاً

نلاحظ في الأبحاث المختلفة انّ من قالوا بمولد الإمام المهدي الله ، ومن قالوا بأنَّه سوف يولد أيضاً يقولون بانَّه من ولد فاطمة. وانها فكرة متفق

لقد جعلت فاطمة على بيت القصيد من جهة كونها امًا ، وهي البنت الوحيدة لرسول الله ﷺ كما تقول بعض النظريات والمحققين والعلماء، وامًّا البنت الأكمل، بل هي البنت الكاملة لرسول الله، وانَّ المهدي اللهِ

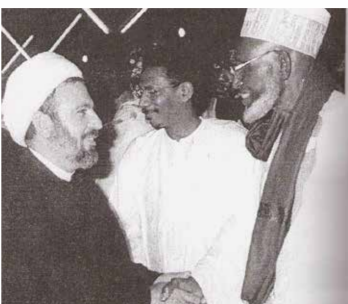
من جهة الأمهات حسنى ومن جهة أبيه حسيني علوي، وقبل هذا وذاك

وأحب أنْ أشير إلى بشارة الرسول الأعظم على الله لفاطمة الله ، فقد لفت نظري وانا ابحث في الروايات انّ المهدي من ولد فاطمة الله (وهو مما زاد استغرابي واستعجابي) ان مصادر أهل السنة والجماعة قد اهتمت بهذا الحديث أكثر من مصادر الشيعة ، بحيث لا أبالغ إنْ قلت أنّها لو أردنا أنْ نؤلُّف كتاباً نجمع فيه أسانيد ومتون هذا الحديث من الصحاح والمسانيد والسنن، لا أبالغ إنْ قلت أنها تصبح مجلداً كبيراً وهو حديث أرق وقلق

هو محمدي، لانّه ينتسب إلى نبينا الأعظم عَيَّاللهُ.

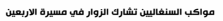
### انَ انتشار مذهب أهل البيت حالة حتمية سيؤول إليها أمر البشرية لا محالة، وان مسألة تحقيقها امر بات قريبا؛ لاسباب كثيرة، من ابرزها الفكر الضخم والاطروحة المفعمة بعلاج المشاكل البشرية المزمنة، فالديس المحمدي يمثل حالمة التواصل الحيسوي مع مبادئ السماء وإلى يومنا هذا من خلال ولي الله الأعظم الحجة بن الحسن الله الأعظم الحجة بن الحسن الله.

ونحسن في ((صدى المهدي)) سنفرد لهسذه الظاهرة الحتمية صفحة خاصة نتناول خلال اعمدتها انتشار التشيع فكراً وعقيدة في أغلب بلدان العالم والذي يسهم ان شاء الله في تهيئة الأرضية المناسبة والجو الملائم للظهور المبارك لصاحبب العصر والزمان ﷺ.



INSTITUTION ISLAMIQUE SOCIALE مرتاي فالأريس جهور والشنفال A ETE INAUGUREE LE 14 MAI 1981 الانادعندد دويت SIDENT DE LA REPUBLIQUE DU SEMEGAL SINGLE SUN CHINESTE SUN COLONISCE SUN ME CHEIKH ABOUL MONEM EL - OFF المنابقة المنابق سنغال وبعود ماحة العلامة الشيخ عدالتعمالين

افتتاح العؤسسة الاسلامية الاجتماعية ١٩٨١





والمعمري المسعمال المحمير وفيام



مبنى حوزة الرسول الاعظم لوحة إعلانية من الخارج

مدخل كلية الزهراء

السنغال/الموقع والحدود:

تقع جمهورية السنغال في الغرب الأقصى من قارة افريقيا، وتطل على المحيط الأطلسي، يشكّل نهر السنغال الحدود الشمالية لها، وغينيا وغينيا بيساو جنوباً، كما يحدّها من الشرق والجنوب جمهورية غامبيا، ومناخ السنغال مداري.

تبلغ مساحة السنغال ٠٠٠، ١٩٧٠كم ٢، أمَّا عدد سكانها فيبلغ ٧ ، ١٣ مليون نسمة. واللغة الرسمية فيها هي الفرنسية. الواقع الديمغرافي الديني:

أكثر من ٩٥ من تعداد شعب السنغال من المسلمين، وهم على طريقة أهل التصوف، ومن المسلمين من الشيعة والذين تبلغ

نسبتهم ۱،۵ من مجموع سكان البلاد. اما الباقون من السكان فهم ما بين نصراني ووثني وملحد.

الوقاع الاقتصادي:

أغلب أراضي جمهورية السنغال سهول منبسطة ، وهي أراض خصبة صالحة للزراعة ، لذلك فإنتاجها المحاصيل الزراعية ، ومن منتجات هذا البلد كذلك السمك والفوسفات وخامات الحديد. وهي \_ أي جهمورية السنغال\_ من دول الاتحاد الاقتصادي والنقدي الافريقي الغربي.

## دخول الاسلام ربوع السنغال:

دخل دين الاسلام العنيف إلى أراضي السنغال في القرن الحادي عشر الميلادي وذلك مع دخول قبيلة صنهاجة التي كانت تقطن موريتانيا، أو عن طريق حركة المرابطين بقيادة عبد الله بن ياسين، أو عن طريق التجاربين جمهورية مالي، فكان الدين

### أبواب القلوب تُفتح أمام التشيّع:

السعي الإنساني الحثيث للوقوف على الحقيقة والعمل بها هدف الأحرار في هذه الحياة، وسعى الجميع إليه لا يقف عند لون أسود فيضعف أو أبيض فيقوى، بل قد يعطي اسوداد اللون بياضاً أنصع للقلب، وقوة أكبر في تقبّل الحقيقة والإنصياع لها، تفوق وبلا شك فاعلية من كان أبيض اللون أسود القلب.

والقارة السوداء التي تتلهف لاحتضان الحقيقة وتتوجه إليها الانظار حديثاً، لا لشروة تكتنزها أرضها، بل لأجل أنّ بوادر تشيّع

بدأ ينمو هناك، فهب المغرضون لمنع نموه بل واقتلاعه من جذوره، فلابد أنْ يسعى أصحاب الحق للدفاع عنه وتثبيته لكى أنْ يؤتى ثمره، هذه هي الحقيقة في حال التشيع في أفريقيا.

ومن بين أهم البلدان التي ينمو فيها التشيع سريعاً دولة السنغال التي تحتل اهمية بالغة نسبة إلى أفريقيا ، وذلك لما لها ـأي السنغال من تأثير كبير على البلدان التي تحاذيها ، إذ يقال إنّ الكثير من اتباع الطرق الصوفية السنغاليين يؤثرون على الملايين من ابناء البلدان المجاورة كنيجيريا وموريتانيا وغيرها ، فلذلك تعدّ أرض السنغال من أخصب الأراضي التي يمكن أنْ تمثّل منطلقاً ترويجياً الاصحاب المعتقدات، ومن هنا يفسر التوافد الوهابي المتكاثر عليها ، كذلك التهجّم غير المبرر على ما يقوم به الشيعة لممارسة أبسط حقوقهم ، حيث أنّ غالبيتهم من السكان الأصليين والذين يقومون بنشر عقيدتهم دون المساس بالعقائد الأخرى كما يفعل الوهابية، الذين ينشرون عقائدهم بإقصاء الآخر وتكفيره.

الشيعة اليوم يتمتعون بوجود مريح في السنغال ومؤسساتهم تتناسب وحجم وجودهم المتنامي، إذ تكثر هناك الحسينيات والمساجد والممؤسسات والمدارس الحوزوية ، فضلاً عن الاكاديمية التي تتبع لهذه المؤسسات الشيعية المعنيّة بنشر الفكر الشيعي الإمامي وتوجد شخصيات كثيرة يقع على عاتقها إقامة البرامج التثقيفية والتعبوية استفادة من المناسبات السنوية والتي تهيئ المناخ المناسب للتبليغ وترويج المذهب الحق، كأيام شهر محرم الحرام وصفر الخير، والنصف من شعبان الأغر، وشهر رمضان المبارك وغيرها ، ومما ينبغي أنَّ يلفت إليه أنَّ العوامل المساعدة للانتشار هناك لا تكاد تخفى على من يتابع شؤون هذا البلد، إذ أنّ نفوس أهل هذا البلد تتمتع بقابلية التقبّل لما هو صحيح وحق أكثر من غيرها ، فضلاً عن انعدام عنصر التعصّب والتحجّر الفكري ، وخلو نفوسهم عن عقيدة حقّة تمارس ، فتلبية للحاجة الملحّة لمن يسعى، بل ولغيره لاكتساب عقيدة حقة تتهيأ الأرضية الخصبة للنمو

من هنا ينبغي على المعنيين بهذا المجال إيلاء أهمية تتناسب وحجم هذه المعطيات، وجعل العمل في هذا البلد من الاولويات. مؤسسات شيعية سنغالية:

ما أن انتشر أمر التشيع بين صفوف الشعب السنغالى ورغم موقف الدعاة من المعادين لأهل البيت المَيِّ هناك من رفضهم لنشر التشيع في البلاد السنية ، وما يقوم به اولئك من نشاطات من شأنها إيقاف أي تحرّك شيعي حتى كانت للشيعة المتكاثرين مؤسساتهم وحسينياتهم ومدارسهم وكلياتهم المتميزة التي ينشرون فيها علوم آل محمد على ، وفيها يمارسون شعائرهم الاسلامية والحسينية ويقومون بنشاطاتهم بشكل ملحوظ، ويقيمون مراسم مناسبات

### افراح ال البيت الميالي واحزانهم. ومن هذه المؤسسات:

حوزة الرسول الله الكار المي (aoine): وهي مركز يضم مدرسة حوزوية تمنح طلبتها بعد أربع سنوات

مديرها/ محمد شاهدي الرضوان

- كلية فاطمة الزهراء ﷺ /في داكار بومبييه وهي مدارس متدرجة تبدأ من رياض الأطفال وحتى الثانوية ،
- مستوعبة أكثر من ستمائة طالب وطالبة ، ومحلق بهذه الكلية مسجد.
  - مؤسسة المزدهر الدولية:
- وقد أسسها السنغالي محمد علي الشريف حيدر. وتنشط هذه المؤسسة في بناء المدارس الشيعية وكذلك المساجد، وكفالة الدعاة، وحفر الآبار، وإيجاد مشاريع استثمارية ، وغير ذلك من الاعمال كإصدار الكتب والمجلات.
  - المؤسسة الإسلامية الاجتماعية/سانداغا:
  - ومعها مسجد جامع كبير، وقاعة للمحاضرات.
    - كلية الحسنين المَثِلا / داكار:
    - وهى كلية تتبع مؤسسة المزدهر.
- مركز الإمام الرضائي الإحد عن العاصمة داکار ۱۹۲کم:
  - وهذا المركز عبارة قاعة للمحاضرات ومكتبة.
  - مدرسة الرسول الأعظم ﷺ /بكازماس:
- ومديرها الاستاذ نوح مانبي وتنشط بنشر مذهب الحق مذهب أهل البيت الكرام التَّلِاُ.
  - المركز الإسلامي/في وليغارا\_نييل/الجنوب

المركز الثقافي الإيراني/داكار: ويحوى هذا المركز على مكتبة عامرة كبيرة يستفيد منها من أراد من أبناء المذهب وغيرهم.

- جمعية حلقة المثقفين.
- منظمة العمل الإسلامي/في داكار:
- وتصدر مجلة للدراسات الإسلامية باللغة الفرنسية.
  - جمعيّة الهدى:

وهي جمعية نسوية خيرية. ومن أهدافها مساعدة الفقراء من الجالية اللبنانية والسنغالية وتعليم اللغة العربية.

### ما كان لله ينمو:

أكّد زعيم الشيعة في السنغال محمد علي حيدري: أنّ عدد اتباع المذهب الشيعي هناك يزداد ويتنامى بصورة متكررة شأن هذا البلد شأن قارة افريقيا كلّها.

وقال حيدري في لقاء صحفي خلال زياراته للمزارات الشيعية

(اسسنا مؤسسة المزدهر في سنة ٢٠٠٠م، والمؤسسة تتحرك فى مجال التربية والتعليم وبناء المدارس وإقامة المناسبات كمناسبة عاشوراء وعيد المولد النبوي الشريف ومولد الزهراء، وعيد الغدير، وفي نفس الوقت تطبع الكتب وتنشر المقالات، وعندنا كذلك برامج في تلفزيون السنغال.

وأضاف حيدري:

إنّ افريقيا فيها المسلمون هم الاغلبية ، مما يجعلها أرضاً خصبة لنشر افكار أهل البيت الكل مع انّ الامكانيات محدودة ونحن بحاجة إلى الكتب والاساتذة والمبلغين، وبحاجة أيضاً إلى الدعم المادي والمعنوي...

وإنّ ذلك جلّه مسؤولية كل من اتخذ مذهب آل محمد عليه مذهباً، وارتضى به طريقاً ومركباً، ومن له القدرة على تحمل مسؤولية نشر مذهب آل البيت المي ونشر مبدأ الحق في ربوع الدنيا، وذلك من أجل تحقيق أرضية صلبة يقف عليها من أراد أنْ يعبّد الطريق ويمهّد السبيل أمام مصلح ومنقذ البشرية الإمام المهدي الحجة بن الحسن الله على الدين كلّه رغم انف الكافرين.

## نافذة نطل من خلالها على حياة افراد عرفوا الحق فانحازوا اليه فبصرهم الله دينه فكانوا من المستبصرين في الدنيا ومن الفائزين في الاخرى نطلع على حياتهم فنستكشف اسرار تحولهم

السبع سنوات في المدارس الزيدية.

بداية الهداية:

## يحيى ظالب مشارى \_ اليمن \_ زيدي

ولد (یحیی) عام ۱۹۷۶م بمحافظة (الجوف) في اليمن، ونشأ في أوساط عائلة زيدية المذهب، ودرس قرابة

يقول الأخ يحيى: (كانت هوايتي مطالعة الكتب الدينية، وحيث أنّ الزيدية تعتبر من فرق الشيعة، فكنت أقرأ بعض الكتب الإمامية الاثنى عشرية، وكان محور قراءاتي تدور حول

مسألة الإمامة والخلافة بعد رسول الله عَلَيْ ، لأنّني الخلافة والإمامة ، وأدركت بأنّ الحق يتجسد فيما كنت أرى ان هذه المسألة هي منشأ الاختلاف الذي أدّى إلى تفرق المسلمين بعد وفاة الرسول ﷺ.

## نهاية المطاف:

تمنع بصيرتي من الاهتداء إلى الحق في مسألة مدينة صنعاء عام ١٩٩٧م.

يذهب إليه الاثنا عشرية، وانّ الأئمة اللِّي هم الذين نص عليهم رسول الله عَيْقُ كناية وصراحة ، فالتزمت من ذلك الحين نهجهم وتمسكت بحبلهم، وواليت أزالت النصوص التي قرأتها الحجب التي كانت وليهم وتبرأت من عدوهم، واعلنت استبصاري في

## علم الإمام اللدني وإشكالية تغير الشريعة

نحن الشيعة نعتقد بأن الله تعالى زود إمامنا المهدى الله بل جميع الأئمة بالعلم كله، قال تعالى: (وَعِنْدُهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْـر وَمَا تَسْـقُطُ مِـنْ وَرَقَةٍ إلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِيْ ظُلُمَـاتِ الأرْض وَلاَ رَطْب وَلاَ يَابِس إِلاَّ فِي كِتَابِ مُبِيْن) (الأَنعام:٥٩)، فكل شيء أودعه الله تعالى في كتاب مبينَ، فما هو المراد من الكتاب المبين الذي أودع الله تعالى فيه كل شيء؟ إنّ المراد هو الإمام الله ، فقد ورد عن الحسين بن خالد ، قال: سألت أبا الحسين ﷺ عن قول الله: ...(في كتاب مبين)، قال: (في إمام مبين).

نقول في جواب شبهات العلمانيين: إنّ الله تبارك وتعالى خالق الكون، وهو تعالى صاحب الكمالات اللامتناهية والعلم اللامتناهي، إذن فهو يعلم بحاجات البشرية في جميع الأوقات والأزمان، وقد زود الإمام المهدي الله بهذا العلم، وهذا هو معنى ما ورد في زيارة الإمام المهدي على السلام عليك يا خليفة الله وخليضة آبائه المهديين، السلام عليك يا وصي الأوصياء الماضين، السلام عليك يا حافظ أسرار رب العالمين، السلام عليك يا بقية الله من الصفوة المنتجبين، السلام عليك يا ابن الأنوار الزاهرة، السلام عليك يا معدن العلوم النبوية ، السلام عليك يا باب الله الذي لا يؤتي الا منه ، السلام عليك يا سبيل الله الذي من سلك غيره هلك ، السلام عليك يا ناظر شجرة طوبي وسدرة

المنتهى، السلام عليك يا نور الله الذي لا يطفئ ...)، ومن جملة أسرار رب العالمين هو ما يحتاج إليه الإنسان في جميع الأزمان. إذن لسنا بحاجة إلى أن نرفع اليد عن الدين و الشريعة ، لانها تلبي كل طلبات الإنسان وتحتوي على كل

### أنواع الأحكام في الشريعة.

وفي تكملة الجواب على الشبهة السابقة نقول: هناك في الشريعة نوعان من الأحكام: ثابتة ومؤقتة ، فالأحكام الثابتة هي الأحكام التي لا تتغير إلى يوم القيامة ، كالصلاة الواجبة إلى يوم القيامة ، والحج ، فهوواجب إلى يوم القيامة، وأما الأحكام المتغيرة فهي التي تتغير بحسب الظروف، مثلاً قد منع النبي عِيدٌ الناس من حبس فضل الماء ، هذا حكم مؤقت خاص بظروفه أما اليوم فيجوز على الإنسان أنْ يحبس فضل الماء حتى لو مات زرع جيرانه بناء على رأي بعض الأعلام وإن كان خلاف المشهور.

هنا يأتي سؤال يقول: من هو ذلك الشخص الذي يشخّس أن هذا الحكم داخل في الأحكام الدائمة أو في الأحكام المؤقتة؟ ، ومشكلتنا اليوم هي أنّ كل شخص يدّعي بأنه قادر على تشخيص الأحكام، كأن يأتي طبيب أو مهندس أو مثقف يقول: انا عندي قدرة على تشخيص أن هذا الحكم من القسم المؤقت

وهـذا من القسـم الدائم، يأتي ويقول: نحن اليوم بحاجـة إلى أنْ نطور المنبر، بحاجة إلى أنْ نطور آلية معينه نوصل بها رسالة الحسين ﷺ ولسنا بحاجة إلى

وأقول رداً على هؤلاء: نحن نقبل أنّ هناك أحكاماً ثابتة و أخرى متغيرة ، وقد جاء بها النبي الأكرم على الله ، ولكن لا نقبل أنْ يأتينا أيّ شخص ويشخّس لنا أنَّ أي حكم من الثابت وأي حكم من المتغير ، فـلا نقبل أن يأتي شـخص غير متخصص ويقول البكاء على الحسين الله من القسم المؤقت، بل ولا نقبل منه أن يقول بأنَّ البكاء من القسم الدائم ، لأنَّ هذا الشخص ليس من أهل الخبرة ، فمثلاً الطبيب أو المهندس نقبل رأيه في مجال تخصصه فقط، أذن علينا أنْ لاندخل في مجال غير مجال تخصصنا ، فلو دخل الخطيب في مجال الطب وقال بأنى قرأت الكتب الطبية وأظن أن فلاناً مريض علاجه كذا، لعاب الناس عليه وقالوا له بأن هذا ليس من تخصصك ، وهكذا الفتوى فلا يجوز لأحد أن يفتى برأيه، نعم بمكانه أن ينقل رأى المجتهد وأما أن يفتى برأيه فلا يجوز له، فينبغى علينا اذا رأينا شخصاً يتحدث في غير اختصاصه أنْ لانقبل منه ذلك.

عوداً على بدء: ونرجع إلى صلب الموضوع ونقول بأن الإمام المهدى القد زوده

اللَّه تعالى بالعلم اللدني، والعلم اللدني يلبي كل حاجـات البشر، أذن لا نقص في الشريعة وعليه نرفض قضية التعدد أو عدم الحاجة إلى الدين والشريعة، أو عدم الحاجة إلى البكاء على الإمام الحسين الله.

إنّ الإمام المهدي الله قد زوده الله تعالى بالعلم اللدني ما لم يزوّد دبه عيسى و موسى وغيرهما من الأنبياء الله ، منها ما ورد عن أنّ المهدي الله \_ فيقال: صل الصبح، فإذا كبر ودخل في الصلاة نزل عيسى بن مريم الله - فيضع يده بين كتفيه ويقول: صل فإنّها أقيمت لك الصلاة، فيصلي عيسى وراءه، فعيسى الله مع عظمته يصلي خلف الإمام المهدي الله ، وهذا دليل على أفضلية المهدي الله الله الله عنه الله عنه الله

وهكذا نبي الله موسى الله فقد ورد عن سالم الأشل، قال: سمعت أبا جعفر محمد بن علي الباقر الله يقول: (نظر موسى بن عمران في السفر الأول إلى ما يعطى قائم آل محمد من التمكين والفضل، فقال موسى الله : ربّ اجعلني قائم آل محمد، فقيل له: إنّ ذاك من ذرية أحمد، ثم نظر في السفر الثاني فوجد فيه مثل ذلك ، فقال مثله ، فقيل له مثله ). فنبى الله موسى الله يتمنى مقام الإمام المهدي الله ، وهذا أيضا دليل على أفضلية الإمام المهدي الله على نبي الله موسى الله وهكذا.

## مهدویات معصومیة

التعريف بالصفات الشخصية للمهدي علا

فأعطى على المنتظر الله علامات في سمات المهدي المنتظر الله :

إنَّ هـذه الشخصية يجب أن تكون من ذرّية رسول الله عَلَيُّ ، واكتفى ل النبي الله القدر من تشخيص النسب في هذه الرواية تاركاً التفاصيل لأحاديث أخرى صدرت منه على ومن أهل بيته الله عيث تنص (٤٢٧) رواية على أنَّه من أولاد على وفاطمة ، و(٢٠٨) رواية تنصَّ على أنَّه من ذرّية الحسين الله ، و(١٦٠) رواية تنصّ على أنَّه التاسع من ولد الحسين الله ، فهده العلامة تنفي وتكذِّب كلّ ادّعاء خارج عن هذه الضابطة

### الثانية: الاسم والكنية:

حيث صرّحت هذه العلامة بموافقة اسم المنقذ وكنيته لاسم رسول الله عليه وكنيته على الله وبمعرفتنا لهذه العلامة تتضيّق الحلقة كثيراً للتعرّف عليه ، فهي تنصّ على أنَّ اسم مهدى الأمم والمنتظر الموعود يواطئ اسم وكنية رسول الله ﷺ. وقد حاول بعض مرضى القلوب الدسّ والتزوير في مضمون هذه الرواية ، فزاد فيها: (واسم أبيه اسم أبي)، وهي رواية ضعيفة ينص علماء الجرح والتعديل على ضعفها ، وأنَّ هذه الزيادة جاءت من الرواي (زائدة) حيث قال الكنجي: (وقد ذكر الترمذي الحديث في جامعه ولم يذكر: (واسم أبيه اسم أبي)، وذكره أبو داود في معظم روايات الحفّاظ والثقات من نقلة الأخبار: (اسمه اسمى) فقط، والذي روى: (واسم أبيه اسم أبي) فهو زائدة وهو يزيد في الحديث، وإن صحّ فمعناه: واسم أبيه اسم أبي أي الحسين الله وكنيته أبو عبد الله، فجعل الكنية اسماً ، كنايةً منه عن أنَّه من ولد الحسين دون الحسن ، ويحتمل أن يكون الراوي توهّم قوله: (ابني) فصحّفه فقال: (أبي)، فوجب حمله على هذا جمعاً بين الروايات) (أنظر: كشف الغمّة ٣: ٢٢٧).

وهنالك ردود وافية كافية لبيان ضعفها وعدم معارضتها للروايات الصريحة بخلوّها من هذه العبارة: (واسم أبيه اسم أبي) لا نريد الاسترسال في عرضها خشية الخروج عن منهجية البحث.

## الثالثة: التشابه في الشمائل:

وهي الضابطة الثالثة التي رسمها رسول الله عليه التعريف بشخصية المهدي الذاتية ، حيث تنصّ على تشابه الملامح واتّحاد الشمائل بين المهدى الله على وبين رسول الله على ، وبما أنَّ رسول الله على قد وضَّحت شمائله وصفاته الجسدية لآلاف المسلمين وقد نقل ذلك بالتواتر، فيكون من السهل جدّاً التعرّف على المهدي الله من خلال استعراض صفات رسول الله على ، فإن لم تتوفّر فيه فهو كاذب لا محالة ، وإن توفُّرت فيه فتعطينا بعداً إيجابياً واطمئناناً نسبياً يضاف إلى بقيّة ما ذكره رسول الله على التعرف عليه الله حتى نصل إلى القطع واليقين

### التعريف بالمنهج

وهنا تصرّح الرواية المهدوية النبوية بأنَّ منهج مهدي الأمم يجب أن لا يتقاطع مع منهج رسول الله عليه ، فقالت: (أشبه الناس بي خُلُقاً)، فالخُلُق الرسالي المحمّدي هو عينه يتجلّى في الخُلُق المهدوي المحمّدي، وليس المقصود من الأخلاق هنا مفهومها الضيّق كما قد يتصوّرها البعض ، بل المقصود منها عموم المنهج الذي خطّه رسول الله ﷺ باختلاف أبعاده وتنوع مستوياته ممّا يشمل أخلاقه في السلم والحرب وعلى مستوى الفرد والمجتمع، والصبر على البلاء وتحمّل الخطوب والتعالي على صغار الأمور وسفاسفها بحيث يكون مصداقاً ثانياً لقوله تعالى: (إنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم) (القلم: ٤)، بعد رسول الله عَلَيْ.

وهناً نكتة مهمّة ينبغيُّ الالتفات إليها ، وهي حركة الإمام المهدى الله ومواجهته لأعدائه ، فالبعض يحاول تصوير حركته بأنَّها حركة دموية بامتياز، لا تعرف إلَّا لغة السيف والسيف فقط، وهذا التصوَّر يعطي أبعاداً غاية في السلبية على أتباعه فضلاً عن الآخرين، بينما نجد البعض ونتيجة لردّة الفعل من التصوير الأوّل يحاول سلب حركة الإمام الله من هويتها الواقعية ويصوّرها حركة مثالية نرجسية مفروشة بالأزهار والورود، وهذا مجاف للواقع أيضاً، بل مخالف لحركة الأمم وكلّ حركات الإصلاح في العالم، والصحيح أنَّ حركة الإمام الله كجدَّه رسول الله عَلَيْهُ، فهو يقوم بالقسط والعدل والحكمة والرحمة ، فربّما يتمثّل ويستدعي العدل في بعض الاستثناءات والمنعطفات \_أثناء حركته\_ إراقة الدم، وربَّما لا يقتضي ذلك، فإنَّنا نجد أنَّ حركة النبيِّ الإصلاحية كانت كذلك تختلف باختلاف الظروف والمناخات والأزمنة ، فقد حارب النبيّ وسلَّ سيفه بوجه الكافرين والمعاندين، وسامح عليه في أحيان كثيرة خرى، فقال: (اذهبوا فأنتم الطلقاء) (سنن البيهقي ١١٨١)، ولعلّنا نوفَّق في بحوث أخرى لإيضاح الفكرة بشكل أفضل وأوسع تفصيلاً.

البعد الثاني: بيان حال الأمَّة في زمانه إ والمقصود من زمانه الله هو من يوم ولادته إلى يوم ظهوره الله ، وفي هذا البعد تركّز الرواية المهدوية المحمّدية على ثلاث خصائص:

حيث نرى أنَّ هذه الخصوصية أخذت جانباً كبيراً من التأصيل لها والتركيــز عليهــا فــي مرويــات اهل البيـت النِيُلا جميعا ، وشــغلت مســاحات واسعة في أدبيًا تهم المِين ، ممَّا يدلُّل على أهمّية الغيبة بالنسبة لهم وغرسها في عقيدة أتباعهم لعلمهم بأنَّها أساس الشبهات ومرتكز التشكيكات التي يحاول أعداؤهم بنُّها في صفوف أِتباعهم، ولذلك نجد أنَّ أهل البيت المِيَكُّ اعتبروا الإيمان بغيبة مهدى الأمم من الإيمان بالغيب ومصداقاً أجلى لقوله تعالى: (ذلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بالْغَيْب) (البقرة: ١و٢)، وجعلها من أبرز علائم الإيمان والتقوى، ولذا

وربُّما يكون من المفيد الإشارة إلى أنَّ المقصود بالغيبة هنا هي مقابل الظهور وليس في مقابل الحضور، إذ إنَّ هل عاضر دائماً مع الأمم، وحضوره حضور فاعل إيجابي حركي ريادي، وليس حضوراً هامشياً جانبياً غير فاعل.

فالعمل الدؤوب منه الله في تسديد الأُمَّة ورعاية شؤونها والمثابرة على إصلاح أمورها بالقبدر المستطاع وبما لا ينافي الغيبة من جهة، محاولة منه الله تجنيب الأمَّة أقلّ خسائر ممكنة في ظرفية غيبته وعدم ظهوره، وهذا ما نص عليه بتوقيعه الله ين المفيد الله عند الله على الله على الله على الله على الله على الله على ال مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء أو اصطلمكم الأعداء) (الاحتجاج ٢: ٣٢٣).

ولعلُّنا نفرد بحثاً خاصّاً للتفصيل في الغيبة وعللها وثمراتها والمقصود منها إن شاء الله تعالى.

تداعيات الغيبة:

أشارت الرواية الشريفة إلى حدوث تداعيات سلبية من وراء غيبة الإمام المهدي اللهِ تنسحب على واقع الأمَّة حتَّى واقعنا المعاصر، وتتمثَّل هذه التداعيات على نحوين:

الأوّل: حصول الحيرة لدى أتباع مدرسة أهل البيت على: وهي من الإفرازات المباشرة التي حدثت وتجلَّت في الساحة الإمامية بعد شهادة أبيه العسكرى الله حتّى أصبحت ظاهرة استدعى الإشارة إليها من قِبَل أهل البيت المن من خلال العشرات من المرويات المهدوية الشريفة حتّى نقل الصدوق أن عن أبي غانم أنّه قال: سمعت أبا محمّد الحسن بن على النِّ يقول: (في سنة مائتين وستّين تفترق شيعتي)، ففيها قُبِضَ أبو محمِّد اللهِ وتفرُّفت الشيعة وأنصاره، فمنهم من انتمى إلى جعفر ، ومنهم من تاه ، ومنهم من شك ، ومنهم من وقف على تحيّره ، ومنهم من ثبت على دينه بتوفيق الله 🛘 . (كمال الدين: ٤٠٨ / باب ٣٨ / ح ٦)، ممَّا يؤكِّد حصول الحيرة ليس لدى الرأى العامّ فقط وإنَّما تسـرَّب إلى خواص أهل البيت المن المناه وإن اختلفت فتراتها بين الأفراد، فالبعض سرعان ما انزاح عنه ضباب الحيرة وانجلي عنه غبارها ببركة نور شمس مهدى آل محمّد الله ، والبعض الآخر بقى لفترات أطول ، والبعض الأندر بقى فى حيرته ولم يهتد إلى سواء السبيل حتّى وفاته.

فعن أمير المؤمنين الله أنه قال: (كأنّي بكم تجولون جولان الإبل تبتغون المرعى فلا تجدونه يا معشر الشيعة) (الإمامة والتبصرة: ١٢٢/

ويمكن القول إنَّ الحيرة والتيه عن معرفة إمام زماننا قد ولَّى زمانها ، إذ أنَّها حدثت بين الشيعة أبَّان الغيبة وبعد شهادة العسكري اللَّهِ ثمَّ عاد الحقّ إلى مستقرّه، ولكن هذا لا يعني زوال الحيرة، بمعنى صعوبة اتّخاذ القرارات المصيرية الصائبة سواء عند أجلَّة القوم وأكابر الشيعة كالنوَّاب العامين من الفقهاء ومراجع الدين وصولاً إلى الإنسان المكلُّف البسيط،

••••••

فالجميع يحس ويستشعر هذا الفقدان الأليم والفراغ القاتل الذي لايملؤه إلَّا ظهوره المقدَّس أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء. فالجميع يتطلُّع إلى اليوم الذي يحفُّ به المؤمِنون بمهدي الأمم وهو يؤم الملأ. الثاني: ضلال الأمم والمجتمعات:

الإضراز الثاني لغيبة الإمام الله هو انحراف الأمم، وليس المقصود بها أمَّة الإسلام فحسب، بل يعمّ غيرها أيضاً، وهذا إفراز طبيعي للانحراف عن أهل البيت الله عموماً مع ظهورهم وحضورهم بين أظهر الأمَّة ، ولذا قال رسول الله على : (إنَّما مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح من ركب فيها نجى ومن تخلُّف عنها غرق ) (بصائر الدرجات: ٣١٧/ باب ١٣ / ح ٤)، فكيف الحال وأنَّ إمامهم غائب عنهم؟

ولعلُّ محاولات البعض في النيل من العقيدة المهدوية بالقول مع هذه الإفرازات السلبية والتي تمثُّك بحيرة أوليائه من جهة وضلال المجتمعات من جهة أُخرى: ألم يكن الأجدر بالإمام أن لا يغيب، ويكون كآبائه الكرام متحمَّالاً لمسؤولياته اتَّجاه أمَّته، فضلاً عن أتباعه؟ نعم، لعلَّ أمثال هذه الترّهات تلقى آذاناً صاغية عند ضعاف النفوس والذين في قلوبهم مرض، لكنّا نعلم أنَّ إحدى حِكم الغيبة وثمراتها هي: (وَليُمَحِّصَ الله الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكافِرِينَ ) (آل عمران: ١٤١).

فالاختبار والامتحان أصبح على أشده، ولذا عبّرت الروايات عن المؤمنين بالغيبة بأنَّهم كالكبريت الأحمر ، فعن رسول الله عليه أنَّه قال: (إنَّ علي بن أبي طالب اللهِ إمام أُمَّتي وخليفتي عليها من بعدي، ومن ولده القائم المنتظر الذي يملاً الله به الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً ، والذي بعثنى بالحقّ بشيراً إنَّ الثابتين على القول به في زمان غيبته لأعز من الكبريت الأحمر) (كمال الدين: ٢٨٨/ باب ٢٦/ح٧)، ومن قبل جعلته الآية القرآنية من مميّزات المتّقين كما سبق.

### البعد الثالث: أهداف الظهور المقدُّس:

فبعد خروج الأمم بشكل سريع ومفاجئ مع أحداث متلاحقة مترابطة كالخرزيتبع بعضه بعضاً ، كما جاء في تعبير الروايات المهدوية ، يكون أساس هدفه وحركته المهدوية هو القسط والعدل ودفع الظلم والجور، وسنتعرَّض في مقالات لاحقة إلى ذكر الفوارق بين هذه المفاهيم. ولكن المهم هنا التركيز وباختصار على وحدة الهدف والغاية واتّحادها مع جميع الرسالات السماوية وحركة الحقّ ضد الباطل والتضادات الكونية والاجتماعية والفردية والتدافعات البشرية واختلاف الإرادات، فالهدف والغاية التي هي السبب في خلق الخليقة وهو الوصول إلى كمال المعرفة والعبودية الحقّة، قال تعالى: (وَما خَلَقْتُ الْجِنّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ) (الذاريات: ٥٦)، وسوف يتحقَّق على يد صاحب العصر والزمان وهو عين منهج رسول الله وآبائه عليهم أفضل الصلاة والسلام.

## كالمنتخلاف والتمكين ودور الإعلام في التهيئة لذلك المنتخلاف والتمكين ودور الإعلام في التهيئة لذلك

الأولى: الغيبة:

فيجعل الناس سعداء بما يملكون وينتفي الفقر والفاقة والعوز وينتفي الحرمان والقهر في دولة العدل الالهي وذلك ، حينما يستخلف بقية الله في أرضه ، ليتنعم الجميع بظلاله الوارفة التي تغدق خيرا ومسرات على المستضعفين بالأرض بإحقاق الحق.

ان جميع النظريات الاقتصادية لم تحقق العدالة الاجتماعية بل خلقت تفاوتاً طبقياً بين أفراد المجمتع، عن طريق استغلال الانسان لأخيه الانسان وامتهان كرامته وتقييد معصمه...من اجل الربح وتوسيع دائرة الثروة وجمعها بالشكل الفاحش بالربا، وتجارة الحشيشة، والخمور، وتجارة الجنس والرذيلة، فيتولد اليأس والإحباط من التغيير.

لكن الامل في خروج الموعود وإقامة العدل، وهنا يأتي دور الإعلام الهادف في إشاعة هذا الأمل، والذي ينبغي أن يشيع الانتظار الإيجابي، فالإعلام المهدوي الاسلامي يبعث في القلوب الحائرة الكسيرة الطمأنينة والبشارة القادمة التي تمد النسغ الروحي بالتفاؤل العميق والقضاء على مارد اليأس والإحباط والقنوط بسبب انتشار الانحراف والظلم والفساد الاداري والمالي والأخلاقي. فعن الإمام الباقر الله قال: (يقاتلون والله حتى يوحد الله

ولا يشرك به شيئاً). وعن أبي بصير أنه سأل الإمام الصادق الله : فما يكون من أهل الذمة

قَدَّمت على (يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ).

قال ﷺ: (يسالمهم كما سالمهم رسول الله ويؤدّون الجزية وهم

صاغرون). فتحقيق الاصلاح من حيث وجد الفساديتم عن طريق التمكين الالهي بالاستخلاف، والتمكين الالهي يتم بعد نصرة الامام بالانتظار الايجابي ووجود القادة الـ(٣١٣) الذين يناصرونه وهم بعدد أصحاب بدر لينتصر الحق ويدحر الباطل بعد أن تستنفذ النظريات الوضعية كل تجاربها ، فاشتراطات الحلم الانساني يحققها الأمل الموعود ، ويحقق الله سبحانه وتعالى ارادته عن طريق أوليائه المخلصين.

والتكليف الشرعي ليس الصمت على الظلم، بل مقاومته ونقده، فالاعلام يهيئ للاصلاح بالنطق بالحق ويجاهد بذلك كما جاهد العلماء والأبرار بمقاومتهم الفساد ومجابهة الطغاة ومطالبتهم بالإصلاح، كما حث القرآن الكريم على ذلك آناء الليل واطراف النهار (الَّذينَ آمَنُوا يُقاتِلُونَ في ••••••••••••

إِنَّ كَيْدُ الشَّيْطانِ كانَ ضَعيفاً ﴾ (النساء: ٧٦) ﴿ وَجاهِدُوا فِي الله حَقَّ جهادِهِ هُوَ اَجْتَباكُمْ وَ ما جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّين مِنْ حَرَج مِلَّةَ أَبيكُمْ إبْراهيمَ هُوَسَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَ في هذا لِيَكُونَ الرَّسُولُّ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَ تَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّـاس فَأَقيمُوا الصَّلاةَ وَ آتُـوا الزَّكاةَ وَ اعْتَصِمُوا بالِلَّهِ هـُـوَ مَوْلاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلِي وَ نِعْمَ الِنَّصِيرُ ) (الحج: ٧٨ ) (وَ قاتِلُوا في سَبِيلِ اللَّهَ الَّذِينَ يُقاتِلُونَكُمْ وَ لا تَعْتُدُوا إِنَّ اللَّه لا يُحِبُّ الْمُعْتَدينَ ﴾ (البقرة: ١٩٠٠ ﴿ وَ أَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وْمِنْ رِباطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَ آخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ لا تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهِ يَعْلَمُهُمْ وَما تَنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ في سَبِيلِ اللَّهِ يَوَفَّ إِلَيكُم وَ أنتَم لا تُظْلَمُونَ) (الانفال: ٦٠).

وقول أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب الله في هذا المجال شمس لا يحجبها غربال (أما والذي فلق الحبة ، وبرأ النسمة ، لولا حضور الحاضر

وقيام الحجة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء، أنْ لا يقارّوا على سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا يُقاتِلُونَ في سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقاتِلُوا إِوْلِياءَ الشَّيْطانِ كظّة ظالم، ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها). وهذا سيد الجهاد وسيد الشهداء الإمام الحسين بن علي الله الذي قدم اروع نموذج في التأريخ الانساني بتضحيته في سبيل الله وسبيل الحق

ومقاومة الباطل والدعوة للإصلاح يروي عن جده النبي عليه : (من رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحرام الله ناكثاً لعهد الله مخالفاً لسنة رسول الله ﷺ يعمل فيعبد الله بالاثم والعدوان فلم يغير عليه بفعل ولا قول كان حقاً على الله أنْ يدخله مدخله). إنّ الاعداد التعبوي للقواعد الشعبية بالتعبئة الاعلامية الموجهة التي تربط الأمة بإمامها العادل سيمكن لها بالاستخفلاف لهداية البشرية

في سبيل العقيدة وحفظ المجتمع والدفاع عن الحقوق ونصرة المظلوم

لذلك أكدُّ النبي عَلَيْهُ وآل البيت اللَّهِ وبعدهم جميع الفقهاء على الجهاد

فإرهاصات التغيير والصيرورة الحضارية تنير الدرب بشعلة الإمام الموعود الذي سيحقق حلمها الطويل...

## شرح زيـــارة آل ياسين

وفي روايات أهل البيت المناطقة ما يؤكد على حقيقة كونهم ترجمان القرآن وأنهم الناطق الرسمي الوحيد لهذا الكتاب الإلهي المقدس حيث يقول الإمام السجاد الله : (...نحن تراجمة وحيه)، ويقول الإمام الباقر الله : (نحن خزَّان علم الله، ونحن تراجمة وحي الله)، فيما يقول الإمام المهدي اللهِ

في الزيارة المروية عنه والمعروفة بالزيارة الجامعة: (اَلسَّلامُ عَلَيْكُمْ يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ.... وَحُجَجاً عَلَى بَرِيَّتِهِ ، وَٱنْصاراً لِدينِهِ ، وَحَفَظَةً لِسرِّهِ ، وَخَزَنَةً لِعِلْمِهِ، وَمُستودَعا لِحِكْمَتِهِ، وَتَراجِمةً لِوَحْيهِ). ويؤكد الإمام الصادق الله هذه الحقيقة بقوله: (نحن معادن وحي الله...

من تبعنا نجا ومن تخلّف عنا هلك ). فضلاً عن الأدعية الكثيرة التي تحدثت عن هذه الحقيقة كما في بعضها حيث يرد هذا النص: (والمنزّل عليهم ما يتنزل في ليلة القدر وأصحاب

الحشر والنشر وتراجمة وحيه)، وفي خبر آخر عن الإمام الصادق الله يعبر

عن الأئمة الله بقوله: (نحن ... عيبة وحس الله) أي الإناء الوحيد والحامل الفريد للوحي الإلهي القرآني فكل من يؤخذ في هذا الزمان عن غير الإمام المهدى الله باعتباره تالى الآيات وترجمانها يكون قد اخذ الدين من غير

وانتشالها من دياجير الظلمة ، فالفساد ظلام والايمان نور...

## شرح دعاء الندبة في الندبة

ثم فرع الدعاء الشريف جملة من الآثار الأخرى التي يتحدث كل منها عن بعد وزاوية مما توجبه صفات الإمامة من آثار للإمام، وكل واحد منها يشير بطبيعة الحال إلى أكثر من لون، وكأنّ له ظاهراً وباطناً، فكون الإمام أحُلّ له من مسجد رسول الله ما أحله على يشير إلى البعد المادي ومرتبة القداسة للإمام ولما لمسجد رسول الله من مكانة ولزوم الطهارة على الغير وان الإمامة مطهّرة ذاتاً ، وكذلك يشير إلى بعد آخر في كون حقيقة الرسول ﷺ مع الأمّة هي الدعوة إلى المسجد وما يتفرع على المسجد ، والدعوة الى المسجد لا تحل إلا من قبل الإمام المنصب، فكأنّ الدعاء يشير إلى هذا المعنى، وهو أنّ مسجد رسول الله منصب إلهي ومرتبة للدعوة إلى الدين لا

فى إطار حديثه عن آثار الإمام فقال (ثُمَّ أَوْدَعَهُ عِلْمَهُ وَحِكْمَتُهُ) إجابة لما

يستحقها إلا من احل له رسول الله عَلَيُّ هذه المنزلة ، وحيث أنَّ الإمام اكتسب صفات ما توجب الاحلال جاء الدعاء ليحلها للإمام ويحرّمها على غيره. ثم تحدث الدعاء عن اثر آخر ملازم للإحلال ويقتضيه الإحلال وهو ان لا باب يصدر منه إلا الباب الذي يفتح بأمر رسول الله على فلا يحق لأحد أنْ يصدر من بابه احكام الدين الا الباب المعيّن، فقال الدعاء وسد الابواب الا بابه، وهنا قد يسأل سائل انه لماذا سد الابواب الا بابه وأحل له وحده ما حلله من \_مسجد الدين\_ فجاء الدعاء لتحدث عن صفة من صفات الإمام

يمكن أنْ يتوهّم من سائل عن علّه فتح بابه وحده وتحليل المسجد له وحده،

وقد صرّح الدعاء بهذه العلّة على لسان رسول الله على فقال (أنا مَدينَةُ الْعِلْم وَعَلِيٌّ بابُها ) اي انا مدينة الدين والاتصال بالله ، ومن أراد الدخول إلى الله َ فليأت من الباب، لأنَّ الإمام أخو النبي ووارث النبي ووصي النبي فقال (أنْتُ اَخِي وَوَصِيِّي وَوارِثِي، لَحْمُكَ مِن لَحمي وَدَمُكَ مِن دَمي) لانّ المنصب واحد والحقيقة النورانية واحدة والوظيفة واحدة.

وتفرع على هذه الحقيقة الواحدة أنّ سلم تجلّيها الاعظم وهو رسول الله ﷺ، تجلّيها الأول أمير المؤمنين الله ، ثم هو سلم تجلّيها الثاني هو الحسن الله ... وهكذا إلى تجلّيها الثاني عشر هو الامام المهدي الله وأنّ حربه حربه ، وان الايمان به ايمان به نفسه على وان حقيقة الايمان هي الإمام، وحقيقة

حله وتمسك بما لا ينجيه وانفق عمره هباء وكانت تجارته بورا.

الإمام هي الايمان، فهما ممتزجان، لذلك قال (وَالإيمانُ مُخالِطٌ لَحْمَكَ

ثم تحدَّث عن أثر أخروي يترتب على هذه الحقيقة الامامية من أنَّ هذه الخلافة والوصاية ليست دنيوية ، وانما استمرارية أخروية فقال (وَأَنْتَ غَداً عَلَى الْحَوْض خَليفَتي)، اما في الدنيا فأنت تقضي ديني وديني وما يترتب

قَإِذَا اتبعكَ أَحد وشايعكَ فإنّهم معي وحولي وجيراني فقال (وُشيعَتُكَ عَلَى مَنابِرَ مِنْ نُورِ مُبْيَضَةً وُجُوهُهُمْ حَوْلي فِي الْجَنّةِ وَهُمْ جيراني).

وَدُمَكَ كُما خالَطُ لَحْمِي وَدَمِي).

علي لانّك خليفتي وتنجز عداتي بما تقتضيه وظيفتي وكوني نبي إمام.

تمحى بفضل قيامها الظلماء

الناس في هذي الحياة سواءً

إلاّ هناك أشعة وضياءُ

فبورك للنصر من فيلق

ويهزم كل عدو شقي

لديه بها أمة ترتقى

تمتّع في غدها المشرق

لا يعتريها اللّبس والإخفاءُ

• حسن عبد الأمير الظالمي

يروي لها الآباء والابناءُ

من هم هداة للورى امناءُ

موت يبدد جمعهم وفناءُ

وبهاؤه والطلعة الغرّاءُ

وتسود فينا الشرعة السمحاء

منّي اليك وما سواء رجاءُ

قد يستحيل لمثلها الإحصاءُ

فالعيش مرّ والحياة شقاءُ

في كل بيت صرخة وبكاءُ

ظلماً ومن دفنوا وهم أحياءُ

وجزاؤها التعذيب والإقصاء

ويختم قصيدته بشكوى يقدمها للإمام

المهدي الله يبث فيها لواعجه وأحزانه من

طول الانتظار وما يعانيه المؤمنون من جحافل

يا سيدي المهدي تلك شكاية

طال انتظارك فالخطوب كثيرة

فلقد ظلمنا في عهود قد خلت

واشدها العهد الأخير فساوة

كم من اناس دون ذنب أعدموا

وزيارة السبط الشهيد جريمة

• • • • محمد حسن عبد

طفحت بها كتب الصحاح وقد غدت

(من عترتي المهدي) قال محمد

لا تذهب الدنيا ويأتى أهلها

من قبل انْ يغشي البرية نوره

ويعيد دين محمد بجهاده

الكفر، فيقول:

الشاعر عبد الحسين الظالي

كالشمس إنْ تشرق فما من بقعة

فالمصلح المهدى من في نهجه

التي يهد بها عروش الظالمين، فيقول:

يقود لنصر الهدى فيلقأ

ويملأ رعباً قلوب الطغاة

كنوز من الأرض مفتوحة

لعصر الاخاء وعصر الأمان

ولا ينسى الشاعر انْ يردّ على بعض

المشككين بالاعتقاد بحقيقة الإمام الموعود

الله ، فيورد الأحاديث التي صدرت عن النبي

الأكرم على وأهل بيته وهي تخبر بظهوره الله

كثرت أحاديث النبي بذكره

وهو يكرر اعتقاده هذا بكل قصائده،

ويعتقد جازماً بظهور الإمام الله وثورته الكبرى

ما تلك إلا ثورة نبويّة

### السيد جعفر بن محمد الحلي

يا قمر التم السكرار لنا قلوبً لكَ مشتاقةٌ فياقريباً شفَّناهجرُه دجى ظلامُ الغيّ فلتُجلهِ يستنظِرُ الدينُ ولا ناصرٌ متى نرى بيضك مشحوذةً متى نرى خيلك موسومة متى نرى الأعلام منشورة متى نرى وجهك ما بيننا متى نرى غُلب بنى غالب كلّ يُسرى مُقتعداً مُهرَهُ أولئك الأكفاءُ أرجوبهم هم أبذلُ الناس إذا ما دعوا يُطربهم لحنُ سليل الضُّبا وعندهم نَقعُ الوغي إنْ دجي تللوةُ الذكر لهم شيمةٌ إن تَـدر الحربُ كدور الرحى وليس منهم في الورى نسبةٌ رياسة الدين لنا فُصَّلَت

ذابَ محبُّوكَ من الانتظار

كالنَّبتِ إذ يَشتاقُ صَوبَ القِطار والهجرُ صعبٌ من قريب المَزار يا مرشِد الناس بداتِ الفِقار وليس إلا بكم الانتصار كالماء صاف لونها وهي نار بالنَّصر تعدو فتُثيرُ الغُبار على كُما إله تسعها القِفار كالشمس ضاءت بعد طول استتار يدعون للحرب البدار البدار لا يسال الصاحب أين المغار أنْ لا يفوت الهاشميين ثار نفساً ولكن أمنعُ الناس جَار كالصُّبَّ إذ يسمعُ لحنَ الْهَزار ليلُ زفافٍ والسرؤوسُ النَّثار وطاعة الله عليهم شعار فمنهم القطب وفيهم تُدار من لم يَسُد من قبلُ شدّ الإزار أبرادها والنّاسُ عنها قِصار

## جابر بن جليل الكاظمي

اتكله محبتك الك من الفرج سايلك

## سايلك

يالمجزي باحسان للي عن بغض سايلك كلبي هوه ابحضرتك يا مالكه سايلك شاهد نميره نضح لمودتك سايلك غذتني ابحبتك الجانت تهز مهدي ليك اهتديت الدرب ولغيركم مهدي للمهدي نخوة محب بيدك يبو المهدي

الله ، وهكذا هو ديدن المؤمنين المحبين.

الجميع وهم متشوقون إلى أن تكتحل عيونهم برؤية مشهد القباب المنورة ، وإلى أن تتبرك باسم صاحب تلك القباب قبل أن يعمّها شريف بركته.

اقترب الجميع من الوادي بغيّة عبوره، لكنّ السيل كان شديداً وجريان الماء جارفاً ولكنها \_هذه الزائرة ، التي يبدو أنّها قد حملت حمارها بأحمال تبدو ثقيلة ، ها انّ مركته من جرّاء قوة الماء وثقل الأحمال ..حاول القيام ومواصلة السير ، لكنّه لم يستطع.

## كادت أن تغرق فأنقذها الإمام إ

تهتز عند سماعها الأعداءُ

سيضيق رحب فيهم وفضاءً

قصرت تنال محله الجوزاء

ولد الهدى فأضاءت الأرجاء

وازدانت الدنيا بفضل وجوده

بوركت يا يوم الولادة إنه

عجباً وليد ما تشهّد ساجداً

فعليه من فيض الوجود مهابة

وهو بهذه الأبيات يصف ولادة الإمام

ويمضى الشاعر ليصف لناحركة ظهوره

الله المقدس، وثورة الإمام الكبرى ضد الظلم

والجور والطغيان، وما يصيب الكافرين من

حركته المباركة، فيقول:

سيقوم نسل الطيبين بثورة

ويقيمها شعواء من أهوالها

بيمينه سيف الهداية عالياً

الحجة الله ، وكيف تشهد عند ولادته بين يدي

والده الإمام العسكري الله ، وذكر أسماء أجداده

واستبشرت أرض به وسماء

لمّا استبان جبينه الوضاءُ

للعالمين سعادة وهناء

إلا وطوع يمينه الاسماء

قد اذعنت لمقامها الاشياء

هو الشاعر الحسيني عبد الحسين بن

الشيخ عبد الأمير الظالمي، ولد في النجف

الأشرف عام ١٩٤١م ودرس في مدارسها، ثم

دخل الحوزة العلمية ونهل من معارفها ، وواصل

دراسته الاكاديمية ، ثم عيّن موظفاً في دوائر

نظم الشعر منذ صباه، وهو مقلّ فيه، له

قصائد في مدح أهل البيت المن ورثائهم، تميّز

شعره في الإمام المهدي الله بصدق العاطفة

ورقّة الكلمة وجمال الصورة ، قال في قصيدة

له نشرتها مجلة الانتظار في عددها ١٢، السنة

تغيّب في علمه المسبق

وفيه شمائله تلتقى

على مغرب الأرض والمشرق

لتصحومن جهلها المطبق

إذا شد من شد في منطق

بما خصّ في الفضل لم يلحق

وله قصيدة في مولد الإمام المهدي الله

وآخرهم حجّة للإله

له كنية المصطفى واسمه

فيمحو الظلام ويهدي الأنام

ويحيى الكتاب ويحكى الصواب

وريث النبي ونجل الحسين

تفيض بالحب والولاء يقول في بعضها:

عــفــه صــبــرك

بُـطـه أمــرك

ول\_\_\_و ده\_\_\_رك

ف أ م واثار

جـــرح واثــنــيــن

ضـــع ضــعــن

ف والهفي

وابـــو الـيـمّـه

انسسفك دمسه

العقيله اتنوح

الجسم مطروح

ابدمے مسفوح

بنوالزهرا

منوالعدها

منوايردها

حـــرم عــدهــا دم أ تُ جري

إمام له طلعة ترتجي

الدولة، وهو متقاعد الآن.

ينوي الجميع الذهاب إلى النجف الاشرف، حيث مثوى أبي السبطين أمير المؤمنين

تجمعت القافلة بعد أن تم كراء واسطة النقل آنذاك من بغال وحمير لا غيرها، ركب

المسافة بعيدة ، وكل مسافة حينها كانت بعيدة ، وصل الزائرون الآن قرب قزانية ، وما عليهم إلا عبور هذا الوادي العميق ذي المياه الوفيرة لكي يكونوا في تلك القصبة، ففيها يستريحون ثم يعرجون وهم يشقون القفار إلى أرض الغري.

وعنيفاً، عبر منهم من عبر، وساعد البعض البعض الآخر على اجتياز المياه بصعوبة. رجلي الحمار قد انزلقت في جانب هذا النهر، مع المرأة بأحمالها، تخبّط الحيوان في شارفت المرأة على الغرق..لكنّها لم تفقد الأمل، فقد كانت تصيح وتستغيث باسم

ودولته فيقول:

إمامها الحاضر صاحب العصر والزمان الله.

كان السيد محمد - أحد الزائرين يرقب الحالة ، اقترب السيد أكثر وحاول مساعدة

المرأة، رمى بنفسه في الماء مع معرفته بالخطر. ولكن دون جدوى، فلم يستطع فعل فجأة والجميع في حيرتهم ، رأى السيد شخصاً يتخطّى على الماء ، وكأنّه يمشي

ويتحرّك على اليابسة ، وبكل ثبات ، مدّ هذا القادم يده إلى المرأة وحمارها ، لقد جرّهما معاً بسرعة البرق. ثم وضعهما على جناب النهر.

حقاً انها لقوة فائقة ، وسرعة خاطفة ، تلك التي انتشل بها هذا المهيب المرأة ، بحمارها وبجميع ما حمله ، وكأنّي بها لم تشعر بتلك الجذبة التي جذبها.

ظل السيد محمد طول الطريق إلى مشهد النجف الأشرف وبقية المشاهد المقدسة يحدَّث نفسه ويقول وهو يحمد الله عزوجل على إنقاذ تلك المرأة: لم أنس ذلك الرجل إنّه معتدل الطول، ذو وجه نوراني وانف مجرور، وكان فيه كلّ ما

تأكدته فيما بعد من أوصاف إمامي وسيدي صاحب العصر والزمان الله. نعم، لقد أنقذ إمامنا المهدي الله المرأة التي نادته، ولولا ذلك فإنّها كادت أنْ تغرق.

### شعر شعبي • السيد سعد الذبحاوي فهل تــــرضي؟

أمـــــا تــــدري ف ه ل ت رضی

نحرنحرين

ابركبتك دين

أمـــا يـكـفـي

بـــکـــه ابــهــمـّــه

انــســلــب جـسـمــه

العده ابنقمه

ق ضی صبرا

ابككب محروح

يسيره اتروح

غــــدوا حــيــرى

وتـشاهـدهـا

لــوطــن جـدهـا

وتناشدها

عسلسى السقُسبسر

. . . . .

اشبدينهعليك

ابلضه إنّاديك

فللاتخفيك

على البلوي

أشحمل صدرك اختفه سرتك حـجب نـصـرك مــــتـــى تــظــهــر وتخض العين

منواينصره انكطع نحره

ف هل ترضی

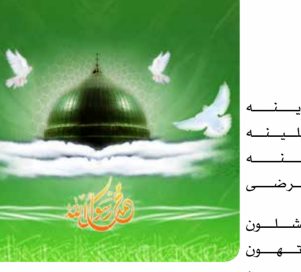
فــهــل تــرضـــى



اســحــکــت صــــدره ف ه ل ت رضی مـشـت لـلـشـام ابـو الأيــــام ابسبي الظلام

اجست هاليوم وحيده اتحوم على المظلوم ف ه ل ت رضی

يخايبنه تِ • ذَّبنه مصايبنه



## 

لطف رب الجلاله من علينه وصرت وكت الشدايد منعه لينه الك يالمهدي شيمه من علينه ومحمد أورثك طيب السجيه

## وما ييت

جتيل المحب بفراكك وماييت وينابيع الهجر طفحت وماييت احشم وانتخي واعتب وماييت وبكت نيراني يالغايب سريّه

ابحث عن الكلمة الضائعة

ضع خطاٍ على كلمات هذا الحديث المبارك واستخرج كلمة السرّ المكوّنة من (١٠) حروف لتعرّفك باسم المسجد الذي صلى فيه جميع الإنبياء K، وسيكون له اهتمام بالغ لدى الإمام الحجةQ عند الظهور، عن النبيّ N: (لا تقوم \_ الساعة \_ حتى \_ يقوم \_ قائم \_ الحق \_ وذلك \_ حتى \_ يأذن

\_ الله \_ عزَّ وجلِّ \_ له \_ من \_ تبعه \_ نجا \_ ومن \_ تخلُّف \_ عنه \_ هلك). \_ .

لو غايب يجي لهله

يطشوله ورود وهيل

وانه لجيتك يبو صالح

أطش روحي واخلها تسيل

• (أبو اسعد)

وغيابـك فـلا ينطـاق متى تظهر يبو صالح روحي لشوفتك تشتاق



الدقايق تثكل بحزنك العتب ياذيك نحشمبيك الوضع يرضيك لـــك الــشــكــوى



البريد الالكتروني: sada-almahdi@m-mahdi.com / موبايل: ۴۷۸ ۱۷۸۷۲۲۱ / ص.ب: ۳۷۷ بريد النجف الأشرف ما ينشر في صحيفة صدى المهدي ﴿ لا يعبر بالضرورة عن رأي الصحيفة بل هي آثار الكتاب والأدباء



ما كانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّين وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ

## تعلن مدرسة الإمامة (للعلوم الحوزوية) عن شروعها في دورتها العقائدية الأولى

فعلى الراغبين بالالتحاق مراجعة المدرسة على العنوان التالي: النجف الأشرف/ شارع المدينة/ مقابل جامع الجوهرجي. الفرع الثاني/ خلف كراج العذاري

الهاتف: ۲۸۰۸۰۳۲۳۹۰



مدرسة الثقلين- تلعفر.

صفحات الفيس بوك

نتائج واحصاءات

الدول المشاركة:

محمد وآل بيت محمد). ◊. صفحة (اقترب الظهور).

شخصاً، أما غير المباشرين فهم بعشرات الآلاف أو ازيد.

بلغ عدد المشاركات في الفيس بوك ١٢٠ مشاركة.

الدول المشاركة في الحملة ٢٣ دولة وهي:

١. بلغ عدد الرسائل التي وصلت الى ادارة الحملة ٨٠٠٠ رسالة

٣. بلغ عدد المشاركات المباشرة عن طريق الموقع ٢٠٠٠ اضافة.

لبغ عدد المشاركات عن طريق البريد الالكتروني ٣٥ رسالة.

مصر

## المناسبات المهدوية

## شهر ربيع الأول

من مناسبات هذا الشهر التي حدثت سنة (۲٦٠هـ):

وإعانته في وضوئه وصلاته. ١-٨- الإمام العسكري الله يعرض وفيه ظهور الإمام المهدى الله أمام ولده الحجّة على أربعين رجلاً من أصحابه قبل أيّام من شهادته العِلْاِ.

٥ - مكاتبة الإمام العسكرى الله إلى محمّد بن علي بن بالال يخبره بالخلف

٨ ـ شهادة الإمام الحسن العسكري الله في صباح يوم الجمعة ، وعمره (٢٩) سنة، وقد دُفن في سامراء، وانتقال يحملون. الإمامة إلى صاحب العصر والزمان الله ، وإبتداء الغيبة الصغرى للإمام المهدي التي انتهت بوفاة السفير الرابع الله ·. سنة ٣٢٩ هجرية.

وفيه حضور الإمام المهدي اليلافي ساعة احتضار الإمام العسكري للجا

(٣٩) شخصاً، وصلاته على جنازة أبيه

وفيه وصول وفد قم يوم شهادة الإمام ذكر علَّة غيبة الإمام المهدي الله . العسكري الله ورفضهم إعطاء المال لجعفر، وتشرفهم بمشاهدة صاحب العصر والزمان الله وإخباره إيّاهم بما

> ٩- سنة (٢٣هـ): محاججة ابن عباس بعد وفاة عمر بن الخطاب في يوم الشورى السداسية في أحقية على الله وذكره الأئمة الله بأسمائهم وإخباره

بغيبة الإمام الثاني عشر الله. ١٠ - سنة (٩٦١هـ): تشرّف الشهيد الثاني يُزُّنُ بلقاء الإمام المهدي الله قبل شهادته بخمس سنوات. ٢٥- سنة (٤١هـ): صلح الإمام

الحسن الله ، وفيه الحسن الله ، وفيه

ومن أحداث هذا الشهر: \_ سنة (٢٦٠هـ): ورود كتاب من الناحية المقدّسة لمنع إجراء المال على الجنيد إشارةً إلى وفاته.

\_ سنة (٣٠٤ أو ٣٠٥هـ): علم النائب الثاني بوقت وفاته وقد حفر لنفسه قبراً قبل شهرين من هذه الوفاة.

## حملة متى ترانا ونراك العالمية الثانية تحصد

## 0.2.7.1.449

## صلاة على النبي وآله

## لتعجيل فرج المولى صاحب العصر والزمان

## نتائج الحملة المباركة

بعد حمد الله سبحانه وتعالى وشكر الجهود المبذولة لجميع من ساهم في حملة متى ترانا ونراك العالمية الثانية من مؤسسات وأشخاص وبعد النجاح التي حققته حملة متى ترانا ونراك الاولى في العام السابق نقدم للقرآء الكرام تقريراً بنشاطات الحملة الثانية.

في ما يخص النشاطات التي اقيمت لاجل التعريف بالحملة والترويج لها نذكر الآتي:

۱. تم ارسال رسائل SMS من قبل ادارة الحملة الى (۹۰۰۰) رسالة ، إلى الأرقام المشتركة في حملة العام الماضي والى وكالات الانباء وشخصيات علمية ومهنية كاساتذة جامعيين ومدرسين ومدرسات..

٢. إعلان الحملة على مواقع التواصل الاجتماعي الفيس بوك لمدة (٤٠) يوماً ، وحصل على عدد (٨٨٩ ، ٤٤٥ ) ظهور.

٣. تم الاعلان عن الحملة في الفيس بوك لاكثر من ١٥٠٠ صفحة لشخصيات هامة ومشهورة.

 تم نشر اعلان الحملة الدعائي الصوري والفديوي والصوتي في وسائل اعلام المركز والمتمثلة بصفحاته على موقع الفيس بوك وموقع تويتر وموقع بلوجر وموقع اليوتيوب، وايضا تم ارسال اعلانات الحملة الى مجموعة كبيرة من وكالات الانباء كوكالة نون الخبرية ، وكالة انباء بغداد الدولية، النخيل للانباء، الكوفة للانباء، شبكة اخبار النجف الاشرف، موسوعة النهرين الاخبارية ، وكالة انباء براثا ، شبكة الصباح الجديد ، شبكة البلاغ، وغيرها من الوكالات حيث بلغ عددها ٣٠ وكالة انباء.

٥. تم الاعلان عن الحملة ولمرات عديدة في اذاعة المعارف فجزاهم

 ارسل اعلان الحملة الى ٤٠٠٠ بريداً الكترونياً وهم مشتركوا موقع ٧. تم الإعلان عن الحملة في قناة الأنوار الفضائية على هيئة شريط

متحرك (سبتايتل) ولمدة (٥٠) يوماً. ٨. تم الإعلان عن الحملة في قناة المهدي الفضائية على هيئة شريط

متحرك (سبتايتل) وايضا عرض لوحة اعلانية للحملة على شاشة القناة ولمدة (٥٠) يوماً. ٩. تم عمل تصميم إعلان فيديوي تعريفي بالحملة وأرسل إلى (١١٥٠)

والإعلان عنها بهذه اللغات.

شخصاً من خلال (الواتس آب). • ١. تم ترجمة إعلان الحملة إلى اللغة الانكليزي والفرنسية والفارسية

١١. تم طباعة بروشور تعريفي بالحملة وبيان فضيلة وفوائد الصلاة على النبي على النبي الله بواقع ١٠٠، ١٠٠، الف نسخة من قبل قسم التبليغ في مكتب المرجع الدينية الكبير السيد محمد سعيد الحكيم (دام ظله)، وبعدد ٢٠،٠٠٠ الف نسخة من قبل العتبة العباسية المقدسة ، ومن قبل العتبة

الكاظمية المقدسة ، وبعدد ٢٠،٠٠٠ الف نسخة من قبل امانة مسجد

الكوفة، وبعدد ٢٥،٠٠٠ الف نسخة من قبل جامع الإمام موسى الكاظم اللهِ في البصرة، وبعدد ٥٠٠٠ الآف نسخة من قبل هيأة سفن النجاة في

١٢. تم طباعة مجموعة كبيرة من الفلكسات باحجام مختلفة ووضعت على طرق الزائرين في طريق كربلاء المقدسة بواقع ٢٩٥ فلكس.

١٣. تم طباعة ٨٠ الف اعلان للحملة على هيئة نصف أي فور.

المشاركون في الحملة ألب التبليغ في مكتب المرجع الديني الكبير آية الله العظمى

> السيد محمد سعيد الحكيم (دام ظله الوارف). العتبة العباسية المقدسة.

العتبة الكاظمية المقدسة.

أمانة مسجد الكوفة المعظم.

أمانة مسجد السهلة المعظم.

- مؤسسة الغري للمعارف الإسلامية.
- ٨٠ مؤسسة العقيلة في النجف الاشرف.
- مؤسسة الخطيبات في النجف الاشرف.

### مكتبة الكوثر العامة في السماوة. المواكب والهيئات

 موكب الإمام الباقر الله في ذي قار. ٢. موكب طريق الجنة. ٣. موكب وحسينية الزهراء البتول الله في النجف الاشرف. ٤. موكب السجاد الله في بغداد. ٥. موكب كربلاء الحسيني في ذي قار. ٦. موكب أبي تراب الله . ٧. موكب قبيلة خفاجة في ذي قار. ٨. موكب أحباب الحسين الله في بابل. ٩. موكب أبي الأحرار الحسيني في ذي قار. ١٠. موكب وليد الكعبة في البصرة. ١١. موكب عزاء شهداء الطف. ١٢. موكب الرسول الأعظم ﷺ في البصرة. ١٣. موكب العقيلة زينب ﷺ في ذي قار. ١٤. موكب انصار الحجة عليَّة في السماوة. • ١ . موكب شباب ابي الفضل العباس عليَّة في البصرة. ١٦. موكب مشاية شهداء طريق الحسين الله في السماوة. ١٧. موكب حبيب بن مظاهر الم في الناصرية . ١٨. موكب مالك الاشترفي الناصرية. ١٩. موكب جنة الزهراء الله . ٢٠. موكب علي الاكبر الله . ٢١. موكب الزهراء على . ٢٢. موكب موسى الكاظم الله . ٢٣. الهيئة المحمدية في الديوانية. ٢٤. هيئة سفن النجاة في البصرة.

### الحسينيات والجوامع

 حسينية الزهراء ﷺ في النجف الاشرف. ٢. جامع الصاحب في النجف الاشرف. ٣. مسجد وحسينية البتولﷺ في الحلة. ٤. جامع وحسينية الإمام المهدي الله في السماوة. ٥. جامع فاطمة الزهراء الله في النجف الأشرف. ٦. حسينية آل ياسين في الكاظمية. ٧. المسجد الحسيني في بغداد. ٨. جامع الصادق الله . ٩. جامع الإمام موسى الكاظم الله في

# لجمع 5,000,000,000 خمسة مليارات صلاة على النبي وآله لتعجيل فرج مولانا صاحب العصر والزمان& من ١ معرم إلى ٧٠ صفر

 ١. مدرسة رام الله للبنات. ٢. مدرسة الافلاذ. ٣. مدرسة المعراج. مدرسة الشافعي الابتدائية. ٥. إعدادية الامام على الله للبنات. ٦. ١. صفحة (شيعي أنا والحزن شعاري). ٢. صفحة (شيعة المغرب العربي). ٣. صفحة (زوار سيد الشهداء). ٤. صفحة (اللهم صل على ١. بلغ عدد المشاركين المباشرين مع المركز في الحملة (٧٧٨٣)

اله اکبر البحرين هولندا ايران العراق الكويت السويد استراليا المغرب الأردن المانيا آذربيجان السعودية سوريا ايرلندا الدنمارك

النرويج

الامارات