

Scanned by CamScanner





# فيعلائم الظهور

آیتالله حاج سید محمد حسن میرجهانی طباطبایی الله تحقیق: سعید عرفانیان - محمد جواد اسلامی

# جزء چهارم کتاب

نوائب الدهور در علائم ظهور حجّت منتظر -عجّل الله تعالى فرجه وسهّل الله مخرجه-

#### جزء چهارم کتاب



# نوائب الدهور در علائم ظهور حجّت منتظّر ﷺ



| بخش یازدهم: [در اخبار کَهَنه و منجّمین و اهل شهود]                   |
|----------------------------------------------------------------------|
| گفتار اوّل                                                           |
| گفتار دوم۸                                                           |
| گفتار سوم                                                            |
| گفتار چهارم                                                          |
| كلمات محيى الدين                                                     |
| گفتار پنجم                                                           |
| گفتار ششم                                                            |
| گفتار هفتم                                                           |
| گفتار هشتم                                                           |
| گفتار نهم                                                            |
| گفتار دهم                                                            |
| گفتار یازدهم                                                         |
| گفتار دوازدهم                                                        |
|                                                                      |
| بخش دوازدهم                                                          |
| بهرهٔ اوّل                                                           |
| اخبار اشعيا راجع به بابل و عراق                                      |
| كيفيّت خواندن آيات صفحة ۶۶                                           |
| اخبار شعیای نبی بشارت به ظهور حضرت بقیّة الله عجّل الله تعالی فرجه٩٣ |
| بهرهٔ دوم                                                            |

| 1.7  | برهان دوم                    |
|------|------------------------------|
| ١٠٥  | برهان سوم                    |
| ١٠٨  | برهان چهارم                  |
| 17٣  | برهان پنجم                   |
| 175  | برهان ششم                    |
| 187  | بهرهٔ سوم از بخش دواز دهم    |
| 107  | فائدة                        |
| 104  | بشارت دیگر از زبور           |
| ١۵۵  | بشارت دیگر از زبور داود      |
| 18٣  | بيانٌ فيه التبيان            |
| 180  | بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم   |
| 1٧1  |                              |
| ١٨٤  | بشارت دیگر: رؤیای دانیال     |
| 190  | و امّا خواب دوم دانیال       |
| 19.7 | در بیان توضیح و شرح این رؤیا |
| ۲۰۴  | خواب دیگر دانیال             |
| ۲۰۴  | راجع به علائم آخرالزمان      |
| ۲۰۸  | باب دواز دهم از کتاب دانیال  |
| ۲۰۹  | بهرهٔ ششم از بخش دوازدهم     |
| ۲۱۷  | بشارت دیگر از کتاب حَبَقُوق  |
| ΥΥΛ  | بهرهٔ هفتم از بخش دوازدهم    |
| rm   | حرف الف                      |
| ٢٣٥  | حرف باء                      |
|      | وامّا حرف لام                |
|      | وامّا حد ف ميم               |

| 74  | وامّاحرف نون                 |
|-----|------------------------------|
| 740 | و امّا حرف سين               |
| Y¥A | و امّاحرف عين                |
| 749 | حرف فاء                      |
| ۲۵۰ | ح ف صاد                      |
| ۲۵۱ | حرف قاف                      |
| 707 | حرف راء                      |
| ۲۵۳ | حرف شين                      |
| ۲۵۴ |                              |
| 700 | حرفِ تاء از قسمت دوم         |
| YD9 | و امّا حرفِ شين از قسمت دوم  |
| YOY | و امّا حرفِ راء              |
| ΥΔΛ |                              |
| Y09 | و امّا حرفِ صاد              |
| 757 | و المّا قسمت سوم             |
| 758 | حرف یاء از قسمت سوم وحی کودک |
| 75٣ | و امّا حرفكاف                |
| 754 | واتماحرف لام                 |
| 790 | و امّا حرف ميم               |
| 799 | بهرهٔ هشتم از بخش دوازدهم    |
| Y8Y | بهرهٔ نهم از بخش دوازدهم     |
| ۲۷۰ | در اخبار حکی نبی             |
| YYT | بهرهٔ یازدهم از بخش دوازدهم  |
| YA¥ | بهرهٔ دوازدهم از بخش دوازدهم |
| YAY | تبصر ه                       |

| YAA                     | بهرهٔ سیزدهم از بخش دوازدهم                                 |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 79                      | بهرهٔ چهاردهم از بخش دوازدهم                                |
| <b>۲۹۴</b>              | بهرهٔ پانزدهم از بخش دوازدهم در بشارات وارده در انجیل م     |
| ٣٠٠.                    | بشارت دیگر از انجیل یوحنًا                                  |
| لاسلام به چندین وجه ٣٠٥ | استدلال بر بطلان قول قسّيس در ينابيع بنا برگفتهٔ مرحوم فخرا |
| T11                     | فائدة                                                       |
| ٣١٩                     | فهرست مندرجات جلد سوم                                       |
|                         |                                                             |
|                         | نمایهها / ۳۳۳                                               |
| mo                      | نمايهٔ آيات                                                 |
| ٣٥١                     | نمايهٔ احاديث                                               |
| ٣٨٣                     | نمايهٔ اشخاص                                                |
| *1V                     | نمايهٔ مكانها                                               |
| ¥rv                     | نمایهٔ کتابها                                               |
| ***                     | نمايهٔ اشعار فارسي                                          |
| FFO                     | مايهٔ اشعار عربي                                            |
|                         | يو. ست منابع                                                |

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الحيّ القيّوم، ذي العزّ والجبروت، والقدرة والملكوت، الذي يؤتي الملك من يشاء، وينزع الملك ممّن يشاء، ويعزّ من يشاء، ويذلّ من يشاء. بيده الخير، وهو على كلّ شيءٍ قدير، وأفضل صلواته وأكمل تسليماته وتحيّاته على أفضل سُفرائه وأكمل أنبيائه ورسله. أوّل بحر تشعب فيه الهُويّة، وأوّل نار أوقدت من مصباح القِدَميّة، في مشكاة الواحديّة، في زجاجة الأحديّة، نور الله الأضوأ الأتم، واسم الله الأعظم أبي القاسم محمّد على النفس التي للإمكان مصدر، وللممكن محوّر، وفي الكون مُضمّر، العدلِ المؤمّل، والحجّة المنتظر، م ح م د بن الحَسن العسكريّ – أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء، واللعنة الدائمة على أعدائهم أولى الكفر والجحود والردى.

امًا بعد، باقی گذارندهٔ این اثر، بندهٔ شرمندهٔ قاصر فانی، محمّد حسن میرجهانی طباطبایی محمّد آبادی جرقویی اصفهانی، نزیل عاصمهٔ اتهران، ابن مرحوم خلد مکان، علیّ بن قاسم چنین وانمود می نماید: پس از اتمام جزء اوّل و دوم و سوم کتاب نوائب الدهور در علائم ظهور امام مستور و غایب مشهور که با چشم علیل و فکر کلیل او تهاجم هموم و غموم به تأییدات ربّانیّه و توفیقات سبحانیّه و توجّهات خاصّهٔ ولویّه

١. عاصمه: شهر ، يا يتخت ، مركز مملكت.

۲. كليل: عاجز، درمانده، سست.

و قائمیّه از سرّ ضمیر بر لوح تحریر درآوردم و تا به حال جزء اوّل از آن کتاب به عنایت حضرت بقیة الله به حلیهٔ طبع و أفست درآمده ، با عزمی راسخ متوکّلاً علی الله و معتصماً بحبل الله به جمع و تألیف جزء چهارم پرداختم و توفیق اتمام آن را از خدای متعال با استمداد از ولیّ عصر و ناموس دهر عجّل الله تعالی فرجه می طلبم.

#### یا رب دعای خسته دلان مستجاب کن

و این جزء از کتاب مشتمل بر دو بخش است که باقی مانده از دوازده بخش باشد که بنیاد همهٔ کتاب بر آن گذارده شده و تا انتهای جزء سوم ده بخش آن به پایان رسید و اکنون از بخش یازدهم شروع می شود، ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ .٢

## بخش یازدهم [در اخبار کَهَنه و منجّمین و اهل شهود ]

در اقوال کَهَنه و منجّمین و علمای علم حروف و جفر و بعضی از مکاشفات اهل کشف و شهود.

#### گفتار اوّل

مشارق الأنوار از كعب بن حارث چنين روايت كرده كه گفت:

إنّ ذا خدن الملك أرسل إلى سطيح لأمر شكّ فيه. فلمّا قدم عليه ، أراد أن يجرّبَ علمَه قبل حكمه ، فخبأ له ديناراً تحت قدميه ، ثمّ أذن له ، فدخل فقال له : ما خبأتُ لك ، با سطيح ؟ فقال سطيح : حلفتُ بالبيت والحرم والحجر الأصمّ ، والليل إذا أظلم ، والصبح إذا تبسّم ، وبكلّ فصيح وأبكم ، لقد خبأتَ لي ديناراً بين النعل والقدم. فقال الملك : من أين

١. ناموس: شرف، عفّت، عصمت، راز و سر، صاحب سر، آگاه و مطّلع به باطن امور، ماهر و كاردان.

۲. سورهٔ هود، آیهٔ ۸۸.

٣. در مصدر: (ذا يزن).

علمك بهذا، يا سطيح ؟ فقال : من قِبَل أخ لي جنّي ينزل معي أنّى نزلت.

فقال الملك: أخبرني عمّا يكون في الدهور. فقال سطيح: إذا غارت الأخيار، وقادت الأشرار، وكُذِبَ بالأقدار، وحُمِلَ [المال] بالأوقار، وخشَعت الأبصار، لحامل الأوزار، وتُطِعّت الأرحام، وظهر الطعام، لمستحلّي الحرام، في حرمة الإسلام، واختلفت الكلمة، وحفرت الذمّة، وقلّت الحرمة، وذلك عند طلوع الكوكب، الذي يفزع العرب، وله شبيه الذنب، فهناك ينقطع الأمطار، ويجفّ الأنهار، وتختلف الأعصار وتغلو الأسعار، في جميع الأقطار."

ثمّ تُقبِل البربر<sup>4</sup>، بالرايات الأصفر، على البرازين السود<sup>6</sup>، حتى ينزلوا مصر، فيخرج رجل من ولد صخر، فيبدّل الرايات السود بالحمر، فيبيح المحرَّمات، ويترك النساء بالثدي<sup>6</sup> معلَّقات، وهو صاحب نهب الكوفة. فربّ بيضاء الساق مكشوفة، على الطريق مردوفة، بها الخيل محفوفة، [قد] قُتِل زوجها، وكُسِر مجزها، واستحل فرجها.

فعندها يظهر ابن النبيّ المهديّ، وذلك إذا قتل المظلوم بيثرب، وابن عمّه في الحرم، وظهر الخسفيّ، فوافق الوسميّ. فعند ذلك يُقبِل المشوّوم، بجمعه الظلوم'، فتظاهر الروم بقتل القروم. فعندها ينكسف كسوف، إذا حاد الزحوف'،

۱. در مصدر: (وغازت).

۲. در مصدر: (وغفرت).

٣. عبارت «ويجفّ الأنهار... » در مصدر نيست.

در مصدر: (البرر)، و در كنار آن نوشته شده: (الهزير خ).

٥. در مصدر: (على البرازين البتر).

٤. در مصدر: (بالثدايا).

۷.در مصدر: (قرب).

۸. در مصدر: (وکثر).

٩. در مصدر: (وظهر الخفيّ).

١٠. در مصدر: (المظلوم).

١١.در مصدر: (فيطاهي).

۱۲. در مصدر: (جاء الزخوف).



وصفا الصفوف، ويظهر ملك من صنعاء اليمن أبيض كالقطن ، اسمه حسين أو حسن، فيذهب بخروجه عمر الفتن .

فهناك يظهر مباركاً زكياً، وهادياً مهدياً، وسيّداً علوياً، فيفرح الناس إذا أتاهم بمن الله الذي هداهم، فيكشف بنوره الظلمة ، ويظهر به الحقّ بعد الخفاء، ويفرّق الأموال في الناس بالسواء، ويغمد السيف فلا يسفك الدماء، ويعيش الناس في البشر والهناء، ويغسل بماء عدله عين الدهر من القذى، ويردّ الحق على أهل القُرى، ويكثر في الناس الضيافة والقرى، ويرفع بعدله الغواية والعمى، كأنّه كان غباراً فانجلى، فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً، والأيّام حبّاً، وهو علم الساعة بلا امتراء ؟

یعنی: ذاخد آن پادشاه یمن فرستاد به سوی سطیح کاهن برای امری که در آن مشکوک بود. پس چون سطیح بر او وارد شد، خواست علم او را تجربه و امتحان کند. دیناری را در زیر قدم خود برای او پنهان کرد پیش از حکم کردن او. پس به او اذن دخول داد. چون سطیح به او وارد شد، ذوخدن به او گفت: چه چیز برایت پنهان کردم، ای سطیح ؟ پس سطیح گفت: سوگند یاد می کنم به خانهٔ خدا و حرم و سنگ کر یعنی: حجرالاسود و به حق شب هنگامی که تاریک شود و به حق سفیدهٔ صبح وقتی که تبسّم کند و یعنی: بالا آید و به حق هر شخص فصیح و گنگی، که برای من دیناری در میان نعل و قدم خود پنهان کرده ای. پادشاه گفت: از کجا دانستی این را، دی سطیح ؟ گفت: از جانب برادری که از جن دارم که با من فرود می آید در هر کجا که فرود آیم.

پس پادشاه گفت: مرا خبر ده از آنچه که در روزگارها واقع می شود. سطیح گفت:

۱. در مصدر: (وصف).

٢. در مصدر : ( ثمّ يخرج ملك من اليمن من صنعاء وعدن أبيض كالشطن ).

٣. در مصدر: (غمر الفتن).

۴. در مصدر: (بنوره الظلماء).

٥. مشارق انوار اليقين، ص ١٩٤\_١٩٧.

وقتی که هلاک شدند نیکان و پیشرو شدند شریران و تکذیب کرده شد مقدّرات و حمل کرده شد بارها و خاشع شد چشمها برای حمل کنندگان گناهان و بریده شد خویشاوندی ها و ظاهر شدند طغیان کنندگانی که حلال کننده باشند حرام را که در حریم اسلام است و مختلف شد کلمه و اهل ذمّه پیمان خود را شکستند و احترام ها کم شد، و اینها وقتی است که طالع شود ستاره ای که به فزع و اضطراب بیندازد عرب را و برای آن ستاره شبیه دنباله ای باشد، در آن وقت باران ها قطع می شود و نهرها می خشکد و عصرها مختلف می شود و نرخها در همهٔ اقطار زمین گران می شود.

پس بربری ها با پرچم های زرد بر اسب های کوه پیکر سیاه رنگ رو می آورند تا آن که وارد مصر می شوند. پس مردی از فرزندان صَخر \_یعنی: سفیانی \_بیرون می آید. [پس تبدیل می کند] پرچم ها [ی سیاه را] به سرخی، و مباح می کند محرّمات را و زنها را به پستان هایشان می آویزد و اوست آن کسی که کوفه را غارت می کند. چه بسا زنهای سفید ساق که در میان راه ساق های ایشان منکشف شود و آنها را در ردیف اسب ها بدوانند که شوهر های آنها کشته شده باشد و دنبه های ایشان شکسته شده باشد و فرجهای آنها حلال شده باشد.

پس در آن وقت ظاهر می شود پسر پیغمبر ، مهدی و این وقتی است که مظلومی در مدینه کشته شود و پسر عموی او در حرم مکه کشته شود و خسف میان مکه و مدینه ظاهر شود و موافقت کند صاحب علامتی. در آن وقت رومی آورد سفیانی بدبخت با همهٔ لشکر ستمکارش. پس پشتیبانی کند او را روم به کشتن بزرگان. در آن وقت کسوفی واقع می شود و لشکر گرانی به جنبش آید و صفهای لشکریان آراسته گردد و پادشاهی از صنعای یمن ظاهر شود که مانند پنبه سفید مو و سفید رو باشد که نام او حسن یا حسین است که به خروج او عمر فتنه ها از بین می رود.

در آن وقت ظاهر می شود شخص برکت داده شدهٔ پاک و راهنمای هدایت کرده شده و سیدی از اولاد علی. پس چون او بیاید، مردم شاد شوند به منت گذاردن خدایی که ایشان را هدایت کرده. پس به نور او تاریکی ها برطرف می شود و به وجود او حق ظاهر می شود و مال را در میان مردم به مساوات تفریق می کند و پس از آن شمشیر خود را غلاف می کند و خونها را نمی ریزد و مردم در بشارت و خوشی زندگانی کنند و خار و خاشاک به آب عدل و داد او از چشم روزگار شسته شود و حق به اهل شهرها و دهستان ها بازگشت کند و مهمانی کردن و مهمان نوازی در میان مردم زیاد شود و به عدل او گمراهی و کور دلی بر طرف شود که گویا غبار گمراهی بر داشته شود. پس لبریز کند زمین را از عدل و داد و روزها را از محبّت و این است علم ساعت بدون شک.

# گفتار دوم

كنز النوائد كراجكى به اسناد خود از معاوية بن فضله اروايت كرده كه گفت:

كنت في الوفد الذين وجّههم عمر بن الخطّاب، وفتحنا مدينة حلوان، وطلبنا المشركين في الشعب، فلم يردوا عليهم، فحضرت الصلاة، فانتهيت إلى ماء، فنزلت عن فرسي، وأخذت بعنانه، ثمّ توضّاتُ وأذّنتُ، فقلتُ: الله اكبر، الله أكبر. فأجابني شيء من الجبل، وهو يقول: كبّرت تكبيراً، ففزعت لذلك فزعاً شديداً، ونظرت يميناً وشمالاً، فلم أر شيئاً، فقلت: أشهد أن لا إله إلا الله، فأجابني وهو يقول: الآن حين أخلصت، فقلت: أشهد أنّ محمّداً رسول الله، فقال: نبيّ بُعِثَ، فقلت: حيّ على الصلاة، فقال: فريضة افترضت، فقلت: حيّ على الصلاة، فقال: فريضة افترضت، الصلاة، فقال: البقاء لأمّة محمّد [ الله على رأسها تقوم الساعة.

فلمًا فرغت من أذاني ناديت بأعلى صوتي حتى أسمعت بين لابتي الجبل، فقلت: إنسي، أم جنّي؟ قال: فأطلع رأسه من كهف الجبل، فقال: ما أنا بجنّي. ولكن إنسي، فقلت له: من أنت، يرحمك الله؟ قال: أنا رزيب بن ثملا من حواري عيسى بن مريم الله . أشهد أنّ

١. در مصدر: (معاوية بن العضلة)، ولى در متن آن «معاوية بن الفضلة» آمده است.

۲. در مصدر: (فلم نقدر).

۳. در مصدر: (ذریب).

صاحبكم نبيّ، وهو الذي بشّر به عيسى بن مريم [ ﷺ ]، ولقد أردت الوصول إليه، فحالت في ما بيني وبينه فارس وكِسرى وأصحابه.

ثم أدخل رأسه في كهف الجبل، فركبت دابّتي، ولحقت بالناس، وسعد بن وقّاص أميرنا، فأخبرته بالخبر، فكتب بذلك إلى عمر بن الخطّاب، فجاءه كتاب عمر يقول: ألحق الرجل، فركب سعد، وركبت معه حتّى انتهيت إلى الجبل، فلم نترك كهفا ولا شعبا ولا وادياً إلّا التمسناه فيه، فلم نقدر عليه، وحضرت الصلاة.

فلمًا فرغت من صلاتي، ناديت بأعلى صوتي: يا صاحبَ الصوت الحسن والوجه الجميل، قد سمعنا منك كلاماً حسناً، فأخبرنا من أنت، يرحمك الله. أقررت بالله [تعالى] ونبيّه على الله والله أله والله على الله والله والله

قال معاوية بن [ال]فضلة: قلت له: يرحمك الله. أخبرنا بهذه الخصال لنعرف ذهاب دنيانا وإقبال آخرتنا. قال: نعم، إذا استغنى رجالكم برجالكم، واستغنت نساؤكم بنسائكم، وانتسبتم إلى غير مناسبكم، وتولّيتم إلى غير مواليكم، ولم يرحم كبيركم صغيركم، ولم يوقر صغيركم (كبيركم)، وكثر طعامكم فلم تروه إلّا بأعلى أسعاركم، وصارت خلافتكم في صبيانكم، وركن علماؤكم إلى ولاتكم، فأحلوا الحرام وحرّموا الحلال، وأفتوهم بما يشتهون، واتخذوا القرآن ألحاناً ومزامير في أصواتهم، ومنعتم حقوق الله من أموالكم،

۱. در مصدر: (بالله تعالى ووحدانيته).

۲. در مصدر: (ذریب).

٣. در مصدر: (إلا غلاء).

ولعن آخر أُمّتكم أوّلَها، وزوّقتم المساجد، وطوّلتم المنابر، وحلّيتم المصاحف بالذهب والفضّة، وركب نساؤكم السروج، وصار مستشار أُموركم نساؤكم وخصيانكم، وأطاع الرجل امرأته، [وجفى] وعقّ والديه، وضرب الشابّ والديه، وقطع كلّ ذي رحِم رحِمه، وبخلتم بما في أيديكم، وصارت أموالكم عند شراركم، وكنزتم الذهب والفضّة، وشربتم الخمر، ولعبتم بالميسر، وضربتم بالكبر، ومنعتم الزكاة، ورأيتموها مغرماً، والخيانة مغنماً، وقتل البريء لتغتاظ العامّة بقتله، واختلست قلوبكم فلم يقدر أحد منكم يأمر بالمعروف و[لا] ينهى عن المنكر، وقحط المطر وصار قيضاً، والولد غيظاً، وأخذتم العطاء فصار في السقاط، وكثر أولاد الزنا والخبيثة، وطفّفت المكيال، وكلب عليكم عدوّكم، [وضربتم بالذلّة] وضربتم بالمذلّة، وصِرتم أشقياء، وقلّت الصدقة حتى يطوف الرجل من الحول إلى الحول، ما يُعطى عشرة دراهم، وكثر الفجور، وغارت العيون، فعندها نادوا فلا جواب لهم -يعني: دعوا، فلم يستجب لهم -؟

یعنی: معاویه گفت: بودم در لشکری که تو جه داد آن را عمر بن الخطاب و فتح کردیم شهر حلوان را و در طلب مشرکین به درّههای کوه رفتیم. پس وارد نشدند بر ایشان تا این که وقت نماز رسید. پس خود را به آبی رسانیدم و از اسب خود فرود آمدم و عنان آن را گرفتم. پس وضو ساختم و اذان گفتم. دو تکبیر گفتم. پس چیزی از کوه مرا جواب داد که می گفت: تکبیر گفتی. تکبیر گفتی. پس ترسیدم ترسیدن شدیدی و به سمت راست و چپ نظر کردم ، چیزی را ندیدم. پس گفتم: أشهد أن لا إله إلا الله. به من جواب گفت: الآن وقتی است که مخلص شدی. پس گفتم: أشهد أن محمداً رسول الله. گفت: بیغمبری است که مبعوث شده. پس گفتم: حیّ علی الصلاة. گفت: فریضه ای الشد. گفت: رستگار شد کسی که اجابت

١. در مصدر: (التتّعظ).

۲. کنز الفواند، ص ۵۹ ـ ۶۰، و نیز ر.ک: تاریخ مدینة دمشق، ج ۵۲. ص ۲۷۹ ـ ۲۸۰: بـحارالأنـوار، ج ۲۱، ص ۲۲۰ ـ ۲۷۴ ب حارالأنـوار، ج ۲۱، ص ۱۲۲ ـ ۲۷۴.

كرد آن را. پس گفتم: قد قامت الصلاة. گفت: بقا براى امّت محمّد است و بالاى سر آن است قيامت.

پس چون از اذان خود فارغ شدم، به صدای بلند صدا کردم بنحوی که صدای من میان دو کوه می رسید و گفتم: ای صاحب صدا! از آدمیان هستی، یا پریان؟ پس سر خود را از شکاف کوه بیرون کرد [وگفت:] من از پریان نیستم. منم رزیب بن ثملا از شاگردهای عیسی بن مریم پید. گواهی می دهم که صاحب شما پیغمبر است و او آن کسی است که عیسی بن مریم به آمدن او بشارت داد و من می خواستم خدمت او برسم، فارس و کسری و صاحب او میان من و او حایل شدند.

پس سر خود را در شکاف کوه داخل کرد و من بر اسب خود سوار شدم و خود را به مردم رسانیدم و سرلشکر ماسعد وقاص بود. او را به قضیّهٔ خود خبر دادم. پس این خبر را به عمر بن الخطّاب نوشت و او در جواب نوشت که: به آن مرد ملحق شو. پس سعد سوار شد و من هم سوار شدم و با هم رفتیم تا آن که به کوه رسیدیم و شکاف و در ای را باقی نگذاردیم و نه دامنه ای را مگر این که در طلب او بودیم و قادر بر پیدا کردن او نشدیم، تا این که وقت نماز رسید.

چون از نماز خود فراغت یافتم، به صدای بلند صدا زدم که: ای صاحب صدای نیکو و روی پاکیزه! از روی تحقیق از تو کلامی شنیدیم نیکو. پس به ما خبر ده که تو کیستی. رحمت کند خدا تو را که اقرار کردی به خدا و پیغمبر او گیلاً. گفت: پس سرخود را از شکاف کوه بیرون کرد. دیدیم پیرمردی است که موی سر و ریش او سفید است و سر بزرگی دارد مانند سنگ آسیا و گفت: سلام بر شما باد و رحمت خدا و برکات او! پس گفتم: و بر تو باد سلام و رحمت خدا! کیستی تو؟ خدا رحمت کند تو را! گفت: من رزیب بن ثملا، وصی بندهٔ شایسته عیسی بن مریم هی هستم که از پروردگار خود خواهش کرد باقی ماندن مرا تا زمان فرود آمدن او از آسمان و جایگاه من در این کوه است و من به شما وصیت می کنم که محکم باشید و نزدیک همدیگر شوید و خصلتهایی در امت محمد ظاهر خواهد شد. پس هرگاه دیدید که آن خصلتها

ظاهر شد، فرار کنید. فرار کنید. فرار کنید که اگر یکی از شما بایستد کنار آتش جهنم تا وقتی که خاموش شود بهتر است از برای او از باقی ماندن در آن زمان.

معاوية بن فضله گفت: گفتم: خدا تو را رحمت كند! خبر ده ما را به أن خصلتها تا بشناسیم رفتن دنیای ما و نزدیک شدن آخرت خودمان را. گفت: آری، وقتی که بىنياز شدند مردان شما به مردان شما ـ يعنى: در فجور كردن ـ و بىنياز شدند زنان شما به زنان شما و نسبت داده شدید به غیر نسبتهای خود و قبول کردید ولایت کسانی را غیر از موالی خود و رحم نکرد بزرگ شماکوچک شما را و احترام نکرد کوچک شما بزرگ شما را و بسیار شد خوردنی های شما و ندیدید آن را مگر به گرانبهاترین نرخهای شما و خلافت و سلطنت در کودکهای شما باشد و میل کردند دانایان شما به حکّام و زمامداران شما تا حلال کنند حرام را و حرام کنند حلال را و فتوا دهند برای ایشان به آنچه که میل دارند و بگیرند قرآن را در آوازها و ساز و نوازها در صداهایشان و آوازهایشان و منع کردید حقوق خدا را از مالهای خودتان ـ یعنی: حقوق خدا را ندادید و لعن کرد آخر امّت شما اوّل خود را و نقّاشی کردید مسجدهای خودتان را و بلند ساختید منبرهای خودتان را و زینت کردید قرآن و کتابهای خود را به طلا و نقره و سوار شدند زنهای شما بر زینها و مستشار در کارهای شما زنهای شما شدند و امردان اشما و اطاعت کرد مرد زن خود را و نافرمانی کرد پدر و مادر خود را و جوان بزند پدر و مادر خود را و هر خویشی قطع کند خویشاوندی خود را و بخل کنید به آنچه در دستهای شماست و مالهای شما در نزد بدان شما جمع شد و کنز ۲ و مخفی کردید طلا و نقرههای خود را و آشامیدید شرابهای مست کننده را و قماربازی کردید و نواختید طبلها و سازها را و منع كرديد زكات دادن را و دادن زكات را ضرر خود دانستيد و خيانت كردن در امانت را

۱. امرد: جوانی که هنوز صورتش موی درنیاورده ، بیریش .

۲.کنز:گنج.

غنیمت دانستید و کشته شد بی گناه برای آن که عاقهٔ مردم خشمگین شوند به سبب کشته شدن او و دلهای شما ربوده شد که کسی قادر بر امر کردن به کارهای خوب و نهی کردن از کارهای زشت نباشد و باران نبارید و زمستان مانند فصل خزان شد و فرزند به پدر و مادر خشمناک شد و عطاو بخشش به مردمان پست داده شد و فرزندان زنازیاد شد و کیل و ترازوهاکم داده شد و زیادگرفته شد و دشمن مانند سگ دیوانه بر شما حمله کرد و شما ذلیل شدید و شقی و بدبخت شدید و صدقه دادن کم شد تنا اندازه ای که مرد از سال تا سال دور زند و ده درهم به او داده نشود و فجور و کارهای زشت و ناروا زیاد شد و چشمها به گودیهای سرها فرو رفت، در آن وقت ندا می کنند و جوابی به ایشان داده نمی شود - یعنی: دعا می کنند و مستجاب نمی شود.

## گفتار سوم

مامرة الأبرار و محاضرة الأخيار، تأليف محيى الدين عربى، جزء اوّل، صفحه ١٢٣، طبع اوّل در مطبعهٔ عثمانيّه مطبوع سال ١٣٠٥ قمرى، گفته است:

حدّثني عبد الواحد بن إسماعيل بن إبراهيم العسقلانيّ الكتّانيّ، قال: حدّثني أبي، قال: قرأت في كتاب ابن عصمة: في القران العاشر من المثلّثة الترابيّة الموافقة لسنة خمسمائة وأحد وستّين من الهجرة النبويّة تكون أُمور هائلة في الأقاليم الثالث والرابع بتقدير العزيز العليم الذي أودع علم ذلك في جري الكواكب وحركات الأفلاك كما أودع السحاب المطر، والأرض [و] النبات وسائر الأسباب الإلهيّة المصنوعات بسياقها.

فمن ذلك ظهور الملك المُشرِق فيعظم أمره، ويشتد في الآفاق خبره، ويعلو شأنه إلى أن تصعد جناحاه إلى الغرب والقبلة، ويكون مؤيّداً منصوراً في جميع أُموره، وذلك في أوّل القران، وهو قران زحل والمشتري العلويّين في برج الجدي في الثلث الأخير منه، ويستولي هذا الملك المذكور على مملكة مصر، ويضعفها ويسقيها بكأس الحمام، وينغصها ويهلك أعوانها ومن يقول بقولها، وذلك من أوّل القران إلى رُبعه، ويهلك الله به السودان هلاكاً

لايرجى جبرانه إلى أن يعودوا ذمّة تحت يديه، ويقوى على بني الأصفر، ويكسرهم ثلاث مرّات، ويفتح على أيّامهم قرية يلبيس ، ويهلك بها خلق كثير.

فإذا كان الربع الثاني من القرن ظهر منه غضب ويتفرّق ملكه على ثلاث فرق ، فيجوز كلُّ منهم مكاناً يجوزه برجاله وعساكره، ويكون أحد الثلث قويّاً والثلثان فيهم ضعف، ويبقى الملك في عقيبهم إلى نصف القران، ثم ينتقل الكوكبان إلى الدبران ، وهو الثلث الثالث من القران، ففي ذلك الزمان يتحرّك صاحب الغرب في جيوش كثيرة وعساكر غزيرة، وينزلون شرقاً وغرباً ، ويعمر مدينة يقال لها شبرة - أو صبرة - ويملؤون بنياد القيروان ، فيبلغ الروم ذلك، فيتحرّ كون في الأساطيل العظيمة، فيفتحون سواحل البحر، ويخاف على الجزيرتين والإسكندرية. فإذا أنزل حركة كيوان وجسده في البرج الغربي، وحرّك سبحانه عند ذلك جيوش المغرب، فينزلون قريباً من البحر" الأبيض، فيقسمون جيوشهم على ثلاث فرق: فرقة تقصد الصعيد الأعلى، وفرقة تأخذ الطريقة الوسطى، وفرقة تأخذ على طريق البحر، فيجتمعون بأسرهم على نيل مصر ، ويكون النيل سبعة من اثني عشر حتى تغور بُحَيرة طبريّة ، وتجفُّ العيون في جميع الأقاليم [وتغور المياه في قرار الأرض، و يعدم القوت، وتسيب البلاد، ويجوز كلِّ واحد موضعه، ويفيض اللسان الأعوج في جميع الأقاليم]، وتحرق مصر ثالثة ، ويستباح ما فيها ، وتستباح دماء أهل الذمّة وأموالهم ، ويملك أكثرهم ، ويخرب الصعيد والريفان، ويكون أمر الخلق في ضلال بعد أن تستباح أموالهم، وتضعف أحوالهم، ويموت كثير منهم، والويل لمن يقيم في إقليم مصر إذا أنزل الله كيوان برج السرطان، وذلك في الربع الأخير من القران.

فإذا نزل، تحرّك بنو الأصفر بقوّة عظيمة في الأساطيل، ويفتحون مدينة الإسكندريّة من بين البابين، ويدخلون فيها إلى أن يبلغوا سوق الريحان، فيقتلون خلقاً كثيراً، وينقلع

۱. در مصدر: (بلبیس).

۲. در مصدر: (إلى الديران).

٣. در مصدر: (من الحجر).

بنو الأصفر من الشام جميعه حتى السواحل، وكان سبب خروجهم يظهر عليهم رجل من المشرق بغتة لايعلمون بخروجه، وينضاف إليهم عساكر من الترك، يفتتحون بيت المقدس والشام جميعه، ويقيمون بها دون الحول. فعند ذلك يتحرّك ملك الجزر، يقال له ذو العرف. يخرج بعساكره بررًا وبحراً، ويقصد بعضهم إلى الدروف، وبعضهم إلى الشام، وبعضهم إلى الإسكندرية وجزائر البحر، ويقع بينه وبين الترك خمس وقعات إلى أن تجري دماؤهم كالنهر، وفي عقب ذلك تنتصر جيوش الغرب بقوّة عظيمة مائة ألف أو أكثر، وتعود دفعة ثانية إلى مصر، ويضربون خيامهم من الترك وعسقلان وطبرية.

ثمّ يخرج السفيانيّ بعساكر عظيمة، فيقتلهم حتى لا يبقى منهم أحد، ويوجّه السفيانيّ جيشين: جيشاً إلى الكوفة، فيقتل حتى لايبقى منهم أحد أصلاً، وأمّا الجيش الآخر، فيأتي إلى مدينة يثرب، فيستبيحها ثلاثة أيّام، ثمّ يرحل يطلب مكّة، فينخسف به في البيداء، فلا يسلم منهم أحد سوى رجلين أحدهما من جهينة، فهو الذي يأتيه بالخبر، ثمّ يخرج المهديّ، فيقتل السفيانيّ ذبحاً تحت شجرة بخارج دمشق، ويبايع بين الركن والمقام، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، ثمّ يغزو القسطنطنيّة بعساكر في جملتهم سبعون ألفاً من وُلد إسحاق، فيكبّرون عليها، فينهدم ثلثها، ثمّ يكبّرون ثانية، فينهدم الثلث الثاني، ثمّ يكبّرون ثالثة، فينهدم سورها كلّه، فيدخلونها فيكسبون فيها أموالاً عظاماً، ثمّ يخرج الدجّال، فيلبث أربعين يوماً، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيّامه كأيّامكم، فينزل عيسى به بين مهرودتين عند المنارة البيضاء بشرقيّ دمشق، فيصلّي العصر بالناس، ويطلب الدجّال، فيقتله بباب لُدّ، ويخرج يأجوج ومأجوج.

وقد ذكرنا حديثهم في هذا الكتاب، فينحصروا في جبل الطور في القلعة التي بناها الملك المعظم ابن الملك العادل، بنيان عيسى لعيسى، وأرجو أن يدّعوا بانيها، فلا يزال محصوراً بها داعياً في هلاك يأجوج ومأجوج، فيموتون موت رجل واحد بداء النغف

١. در مصدر (أن يدعو لبانيها).

۲. در مصدر: (بداء النفف).

كما ذكرنا، ثمّ يخرج عيسى الله ، وتخرج الأرض خيرها وبركتها، فيتزوّج ويولد له ، ثمّ يموت فيدفن في المدينة بين النبيّ على وأبي بكرا (انتهى كلامه بعباراته وألفاظه)؛

یعنی: حدیث کرد مرا عبدالواحد پسر اسماعیل پسر ابراهیم عسقلانی کنانی که گفت: حدیث کرد مرا پدرم. گفت: در کتاب ابن عصمه خواندم که: در قرن دهم از مثلّثهٔ خاکی موافق سال پانصد و شصت و یک هجری نبوی ( امور هولناکی میباشد در اقلیمهای سوم و چهارم به تقدیر خدای غالب دانیا، آن خدایی که به ودیعت گذارده علم آن امور را در جریان ستاره ها و حرکتهای افلاک همچنان که به ودیعت گذارده در ابر باران را و در زمین نبات را و در سایر اسباب الهیه هر یک از مصنوعات را به سیاق خود.

پس از جملهٔ آن امور ظهور پادشاه تابندهای است که بزرگ می شود امر او و سخت می شود در کرانه های زمین خبر او و بالا می رود شأن او ، تا این که صعود کند دو بال او به مغرب و قبله \_یعنی: مغرب و قبلهٔ زمین را بگیرد \_ و در همهٔ کارها مؤید و منصور شود و همهٔ اینها در اوّل قرن صورت گیرد و آن قران علویین است \_که قران زحل و مشتری باشد \_ در برج جدی در ثلث آخر آن برج و این پادشاه بر مملکت مصر استیلا یابد و آن را ضعیف کند و کاسهٔ مرگ را به آنها بچشاند و اوضاع آنها را تیره سازد و یاران آنها را هلاک کند و آنهایی که قائل به قول آنها هستند نابود نماید و اینها همه از اوّل قران تاربع از آن بگذرد صورت گیرد و خدا به سبب او اهل سودان را نابود همه از اوّل قران تاربع از آن بگذرد صورت گیرد و خدا به سبب او اهل سودان را نابود زیر دست او باشند و بر بنی اصفر \_که بربری ها باشند \_قوی شود و سه مرتبه آنها را شکست دهد و بنی اصفر در ایّام ایشان قریهٔ یلبیس را فتح کنند و خلق بسیاری را در آن حا هلاک کنند.

پس چون به ربع دوم از قرن رسد، غضبي از او ظاهر شود و ملک او متفرّق و به

١. محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار، ج ١، ص ٣٤١-٣٤٢.

سه قسمت شود و سه فرقه شوند و هر فرقه از ایشان با رجال و لشکر خود مکانی را حیازت اکنند و یکی از این سه فرقه قوی تر باشد و در آن دو فرقهٔ دیگر ضعف پیدا شود و مُلک تا نیمهٔ قرن در اعقاب ایشان باقی باشد. پس دو ستارهٔ زحل و مشتری منتقل شوند به منزل دبران ـ که یکی از بیست و هشت منزل قمر است ـ و آن در ثلث سوم قرن واقع خواهد شد. پس در آن زمان صاحب غرب با لشکر بی اندازه و سپاه بسیاری در شرق و غرب فرود آیند و شهری که آن را شبره \_یا صبره \_گویند معمور کنند و بنیاد قیروان را پر کنند و این واقعه به گوش روم رسد. پس با دسته های عظیمی حرکت کنند و ساحلهای دریا را فتح کنند و بر دو جزیره و اسکندریّه بیمناک باشند. پس چون ستارهٔ زحل و جسد او در برج غربی نزول کند، حرکت دهد خدایی که منزّه است در آن وقت لشکرهای مغرب را و آنها نزدیک دریای سفید فرود آیند و لشکرهای خود را سه قسمت کنند. یک قسمت در صعید اعلا تمرکز کنند و یک قسمت طریقهٔ وسطى را پيش گيرند و يک قسمت راه دريا را پيش گيرند. پس همهٔ آنها بر نيل مصر مجتمع شوند و آب رود نيل از دوازده قسمت هفت قسمت آن بماند ـ يعني : آب رود نیل کم شود ـ تا اندازه ای که دریاچهٔ طبریه آبش فرو رود و در همهٔ اقلیمها چشمهها خشک شود و در دفعهٔ سوم مصر آتش گیرد (مراد آتش جنگ و فتنه و فساد است) و مباح شود آنچه که در آن است و مباح شود خونهای اهل ذمّه و مالهای ایشان و مالک شوند اکثر از ایشان را ـ یعنی: آنها را به غلامی بگیرند ـ و صعید و ریفان خراب شود و مردم به ضلالت و گمراهی افتند پس از آن که مالهای ایشان مباح و غارت شد و حالهای ایشان ناتوان شد و بسیاری از ایشان مردند. وای برای کسی که در اقلیم مصر اقامت كند وقتى كه ستارهٔ زحل در برج سرطان فرود آيد! و اين در ربع اخير از قرن خو اهد يو د.

پس چون ستارهٔ زحل در برج سرطان نزول کرد، بنی الاصفر با قوای عظیمی

۱. حیازت: گرد آوردن، جمع کردن، فراهم ساختن و به دست آوردن چیزی.

و دسته های زیادی حرکت کنند و شهر اسکندریه [را] از میان دو باب آن فتح می کنند و در آن داخل می شوند تا این که به سوق ریحان می رسند و خلق بسیاری را می کشند و نژاد زرد که بنی الاصفر باشند - تمام شامات حتی ساحل های آن را از جا می کنند (کنایه از شدّت فتنه و فساد ایشان است) و سبب خروج نژاد زرد این است: ظاهر می شود بر ضرر ایشان مردی از مشرق بطور ناگهانی و آنها خروج او را نمی دانند و به آنها اضافه می شوند لشکر هایی از ترک که فتح می کنند بیت المقدس و همه شامات را و یک سال چیزی کم در آن جا می مانند. در آن وقت پادشاه جزر که او را ذوالعرف می گویند با لشکر های بیابانی و دریایی خود بیرون می آید و بعضی از ایشان قصد دروف می کنند و بعضی از ایشان رو به شام می آورند و بعضی از ایشان متوجه اسکندریه و جزیره های دریا می شوند و میانه او و ترک پنج جنگ واقع می شود، تا اندازه [ای] که خون های کشتگان ایشان مانند نهر جاری می شود و در تعقیب آن اندازه [ای] که خون های کشتگان ایشان مانند نهر جاری می شود و در تعقیب آن طشکر های غرب با قوای بزرگ که عدهٔ ایشان صد هزار نفر یا زیادتر است به یاری طبریه بریا می کنند و مرتبهٔ دوم وارد مصر می شوند و خیمه های خود را از ترک و عسقلان و طبریه بریا می کنند.

پس از آن سفیانی با لشکرهای عظیمی خروج می کند و همهٔ آنها را می کشد و احدی از آنها را باقی نمی گذارد اصلاً و دو لشکر می فرستد سفیانی: یکی به طرف کوفه. پس می کشد ایشان را تا این که احدی از آنها باقی نمی ماند اصلاً، و امّا لشکر دیگر را به یثرب که مدینهٔ طیّبه باشد می فرستد و تا سه روز آن جا را غارت و کشتار می کند. پس لشکر او کوچ می کند به طلب مکّه. در بیداء لشکر او به زمین فرو می روند و سالم نمی ماند از ایشان احدی مگر دو مرد که یکی از آنها از قبیلهٔ جُهینه است و اوست آن کسی [که] خبر فرورفتن لشکر را به مکّه برای مهدی می آورد. پس مهدی خروج می کند و می کشد سفیانی را به سر او را بریدن در زیر درختی در خارج دمشق و با او بیعت کرده شود در میان رکن و مقام. پس زمین را پر کند از عدل و داد و بعد از

آن جنگ کند با اهل قسطنطنیّه با لشکرهایی که در میان ایشان باشد هفتاد هزار نفر از في زندان اسحاق. يس تكبيري بر أن گويند كه يك ثلث از أن خراب شود و تكبير دوم راكه گويند ثلث دوم أن خراب شود و تكبير سوم همهٔ حصار أن خراب شود و داخل قسطنطنیّه شوند و کسب کنند مالهای بزرگی را. پس از آن دجّال خروج کند و چهل روز روی زمین بماند که یک روز از آن مانند سالی باشد و یک روز مانند ماهی و یک روز مانند هفتهای و باقی روزهای آن مانند روزهای شما باشد. پس عیسی علی فرود آید در حالتی که دو جامهٔ زرد رنگ پوشیده باشد در نزد منارهٔ سفید در سمت شرقی دمشق و با مردم نماز عصر را بجا مي آورد و طلب مي كند دجّال را و او را در باب لـد ميكشد و يأجوج و مأجوج بيرون آيند ـكه حديث ايشان را در اين كتاب ذكر كرديم -و در کوه طور محصور شوند در قلعهای که پادشاه معظّم فرزند پادشاه عادل به بنا و پایهٔ عیسی که برای عیسی بناکرده و امیدوارم که بانی او را باقی گذارند و همیشه در آن جا محصور باشد برای هلاکت یأجوج و مأجوج. پس همهٔ ایشان می میرند مانند مردن یک مرد به درد نَغَف میعنی : کرمی به آنها میافتد مانند کرمهایی که در بینی شتر و بینی گوسفند است ـ و همهٔ ایشان را یکمرتبه به همراه یکدیگر هلاک میکند. پس بیرون می آید عیسی و زمین خیر و برکت خود را ظاهر میکند و عیسی زن می گیرد و فرزند مي آورد و پس از آن مي ميرد و در مدينه طيبه ميان قبر پيغمبر عليه و ابوبكر دفين مي شود (تمام شد منقول از كتاب ابن عصمه).

مؤلف قاصر گوید: برای شرح این گفتار که تا اندازه ای پردهٔ ابهام از روی کلام برداشته شود و اذهان بعضی از برادران ایمانی به آن آشنا شود، مقتضی چنان دیدم که بعضی از اصطلاحات نجومی را که متعلق به قران است در این مقام شرح دهم و در نتیجه آنچه از این گفتار مستفاد می شود به عرض رسانم.

بدان که کلیهٔ قراناتی که در کواکب سیّاره در فضای افسلاک رخ میدهد بر شش قسم است:

اؤل: قران دوگانه \_ يعنى: قرانى كه دو كوكب از كواكب سيّاره با هم نزديك شوند.

دوم: قران سه گانه \_ یعنی: سه کوکب با هم نزدیک شوند. سوم: قران چهارگانه \_ یعنی: چهار کوکب با هم نزدیک شوند. چهارم: قران پنجگانه \_ یعنی: پنج کوکب با هم نزدیک شوند. پنجم: قران ششگانه \_ یعنی: شش کوکب با همدیگر مقارن شوند. ششم: قران هفتگانه \_ یعنی: هفت سیّاره با هم نزدیک شوند.

و جملهٔ این قرانات صد و بیست قران می شود - چنان که بعد از این شرح اجمالی خواهم داد - و معظم احکام و حوادث عالم بر ایس صد و بیست قران است و معظم ترین همهٔ قران ها قران زحل و مشتری است که آن را قران عِلویین گویند بطور اطلاق و بعد از آن قران نحسین است که قران زحل و مریخ باشد در برج سرطان که زحل را وبال است و مریخ را هبوط و پس از آن قران سَعدین است - که مشتری و زهره باشند - در برج حُوت که خانهٔ مشتری و خانهٔ شرف زهره است.

و این سه قران از سایر قرانات اهمیّتش زیادتر است و نگارنده شرح این سه قران را در طی سه مطلب ذکر مینمایم.

مطلب اوّل در قران عِلویین و آن بر چهار نوع است: اقدم و اعظم و اوسط و اصغر. مدّت قران اصغر نوزده سال و کسری قریب بیست سال است و قران اوسط مدّت آن دویست و چهل سال و کسری است و قران اعظم مدّت نهصد و هشتاد سال است و قران اقدم دو هزار و نهصد و چهل سال مدّت آن است.

در کتاب کفایة التعلیم فی صناعة التنجیم، تصنیف خواجه ظهیرالحق سید العلماء ابوالمجاهد محمد بن مسعود بن محمد زکی غزنوی، از کتاب تفهیم ابوریحان نقل کرده که می گوید: قران علویین هر بیست سال یک بار باشد و آن را قران اصغر خوانند، و چون در مثلثهٔ دوازده قران کردند در مدّت دویست و چهل سال، منتقل می شوند به مثلثهٔ دیگر و آن را قران اوسط گویند، و چون در هر چهار مثلته که اوّل آن حمل است و آخر آن سرطان مقارن شدند و در مدّت نهصد و هشتاد سال به حمل برگشتند، آن

را قران اعظم خوانند . ابعد از نقل کلام ابوریحان از تفهیم میگوید که: ایس قول از استاد پسندیده نیست ؛ برای آن که سهو است و گمان این است که این سهو از طغیان قلم است و حق آن است که قران علویین چهار است ـ چنان که ذکر کردیم .

امًا قران اقدم: آن است که در اوّل حمل قران کنند و پس از آن صد و چهل و هفت قران دیگر کنند در مقدار دو هزار و نهصد و چهل سال در چهار مثلّنه به سه دفعه، در هر دفعه ای چهل و نه قران و گاه باشد که پنجاه قران کنند و گاه باشد که چهل و هشت قران کنند و از آن جمله در هر مثلّنه ای دوازده قران کنند و گاه باشد که سیزده قران کنند و چون صد و چهل و هفت قران کردند، به اوّل تمام شود و به حمل باز آیند.

مثال آن است که چون در اوّل حمل قران کردند، حمل از مثلّنهٔ آتشی است، دوازده یاسیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ بادی روند و آغاز از جوزا نبند و در آن مثلّنه دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و آغاز از سرطان نبند و در آن مثلّنه نیز دوازده قران کنند و کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و آغاز از سرطان نبند و در آن مثلّنه نیز دوازده قران کنند و این یک دفعه باشد که در مثلّنه قران کرده باشند. پس دفعهٔ دوم در مثلّنهٔ آتشی روند و از اسد ابتدا کنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و از سنبله ابتدا کنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از عقرب ابتدا کنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس دفعهٔ سوم در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتدا کنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از عقرب ابتداکنند و دوازده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آتشی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آتشی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند و دوازده یا سیزده قران کنند. پس در مثلّنهٔ آبشی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ خاکی روند و از جدی ابتداکنند به در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از جبی ابتداکنند تا در مثلّنهٔ آبی روند و از قوس ابتداکنند. پس در مثلّنهٔ آبی روند و از جبی ابتداکنند تا به اوّل حمل در و جهل و هفت قران تمام شود و باز به اوّل حمل رسند و این مقدار

١. التفهيم لأوائل صناعة التنجيم، ص ٢٠٧-٢٠٨.

قرانات دو هزار و نهصد و چهل سال می شود و آن مدّت قران اقدم است.

و امّا قران اعظم: اوّل قرانهایک دفعه است از دفعات قران اقدم و عدد قران چهل و نه است و گاهی می شود که پنجاه شود و گاهی می شود که چهل و هشت شود و مدّت آن نهصد و هشتاد سال است.

و امّا قران اوسط: اوّل قرانها یک مثلّنه از قران اعظم است و عدد قران وی دوازده است و گاهی باشد که سیزده شود و مدّت این قران دویست و چهل سال و چیزی است.

و امّا قران اصغر: يك قران از قران اوسط است كه مدّت أن قريب بيست سال است.

چون معنای قرانهای چهارگانهٔ نجومی دانسته شد، اکنون بدان که مراد از قرن عاشر از مثلّهٔ ترابی که در این گفتار سوم از کتاب مساهرهٔ الأبراد از کتاب عصمت نقل شد که مصادف بوده با سال پانصد و شصت و یک هجری از قرون قران اعظم است که شرح و مدّت آن ذکر شد که دور آن نهصد و هشتاد سال است که در این تاریخ که سال یک هزار و سیصد و هشتاد و سه سال و سه ماه و کسری از هجرت نبوی تایم میگذرد، هشتصد و بیست و سه سال و کسری از آن قرن که قران اعظم است گذشته و صد و پنجاه و هفت سال دیگر از این قرن باقی مانده و هشتاد و هشت سال از ربع چهارم این پنجاه و هفت سال دیگر از این قرن باقی مانده و هشتاد و هشت سال از ربع چهارم این قرن گذشته. امید است که به همین زودی ها این قرن به پایان نرسیده آثاری که خبر داده بر و ز و ظهور کند و فرج قائم آل محمد عجل الله فرجه ـ ظاهر شود.

# گفتار چهارم

#### كلمات محيى الدين

ینابیع المودة ، تألیف شیخ سلیمان حسینی حنفی نقشبندی قندوزی بلخی ـ که از اجلهٔ علمای اسلامیّه در قسطنطنیّه بوده ـ ، طبع بمبئی ، صفحهٔ ۳۹۰ ، از کتاب عنقاء مغرب، تألیف محیی الدین عربی ، در حالات مهدی موعود گفته است که :

فعند فا خاء الزمان وذالها على فاء مدلول الكرور يقوم

عسليم بستدبير الأمسور حكيم عسليهم تسرى أمر الوجود يقيم لهم، فهو قول يرتضيه كليم طسريقهم فسرد إليه فسويم وثامنهم عسند النجوم لزيم

مع السبعة الأعلام والناس عقل بأشخاص خمس، ثمّ خمس و خمسة ومن قال: إنّ الأربعين نهاية وإن شئت أخبر عن ثمانٍ ولا تزد فسبعتهم في الأرض لا يجهلونها

مؤلّف فقیر گوید: این اشعار از محیی الدین عربی راجع به استخراجی است که برای زمان قیام مهدی که کرده از روی قاعدهٔ جفری که در دست داشته روی سیر جدول سباع و رباعی و دور دادن حروف و نتیجهٔ استخراج خود را ظاهراً به حساب ابجد در این اشعار خبر داده که بعد از گذشتن خاء با ذال و فاء زمان و آنچه که از فاء بالا رود و به صاد نرسد مهدی قیام می کند با اصحاب خاص خود و خاص الخاص های از خواص که در تمام روی زمین متفر قاند از رجال الغیب که هفت نفرند و از ابدال که جهل نفرند و اصحاب کهف که هفت نفرند و سایر نقبا و او تاد و نجبا، و ظاهراً مراد از خاء و ذال و فاء عدد ابجدی آنهاست که خا به حساب ابجد ششصد و ذال هفتصد و فاء هشتاد شود. یک هزار و سیصد و هشتاد می شود، و به قید کلمهٔ «علی» از هشتاد می گذرد و لیکن به نود که حرف صاد حاکی از آن است نمی رسد، و بنا بر این مقیاس زمان قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و از هشتاد و زمان قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و از هشتاد و نمان تران قیام از سال هزار و سیصد و هشتاد هجری بالا می رود، ولی به نود نمی رسد، و

و دور حروف زمان به این کیفیت است بنا بر طریقهٔ محیی الدین زم ان که در عقب آن است حن ب س و در عقب آن است ط س جع و همچنین تا دایرهٔ بیست و هشت تمام شود و تمام شدن دایره به این حروف است و لغم. پس از اینها به زمام می رسد و نباید زمام را تکرار کنند و این حروف را در جدول سباعی و رباعی می برند که مجموع حروف دور یک و دوازده حرف می شود و قاعدهٔ التقاط و استخراج جواب را در

١. ر. ك: ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٣٣٨؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢، با اختلاف در هر دو.

این کتاب به شرح مبسوط بعد از این خواهم نگاشت تا برادران اهل فن از آن کامیاب و موفّق به توفیق صواب گردند.

جدول دایرهٔ سباعی و رباعی

| ی ع د ف | ط س ج ع | ح ن ب س | زمان    |
|---------|---------|---------|---------|
| ن رح ش  | م ق ز ر | ل ص و ق | ك ف ه ص |
| ص خ ل ذ | ف ث ك خ | ع ت ی ث | س ش ط ت |
| ت غ ع ا | ش ظ س غ | ر ض ن ظ | ق ذ م ض |
| ض د ر ه | ذ ج ق د | خ ب ص ج | ث ا ف ب |
| ب ح خ ط | ا ز ث ح | غ و ت ز | ظ ه ش و |
| و ل غ م | ه ك ظ ل | د ی ض ك | ج ط ذ ی |

استخراج جواب به طریقهٔ جفر حاج مجیب هندی: خانهٔ اوّل را که ز م ان است در نفس خود ضرب کن و حاصل ضرب را بر صد و دوازده تقسیم کن. آنچه از صد و دوازده زیاد آمد از خانهٔ اوّل از طرف عرض جدول حرف بشمار. به هر حرفی که منتهی شد، آن حرف را بردار و جدا ثبت کن که آن مستحصله است. پس از آن آن خانه ای که حرف به آن منتهی شد مخالفهٔ ضرب کن \_یعنی: مجموع چهار حرف آن خانه را می گیری و در خودش ضرب می کنی و حاصل ضرب را به دستور سابق بر صد و دوازده تقسیم می کنی و رزیاده را از ما بعد آن حرفی که برداشته ای باز شماره کن. به آن حرفی که منتهی شد، باز آن را پهلوی آن حرف اوّل که جدا نوشته ای بنویس که مستحصله است. باز آن خانه را که حرف دوم را از آن برداشتی مخالفهٔ ضرب کن و به دستور سابق عمل کن و اگر کسر به همان حرف سابق رسید، باز خود آن حرف را بردار و دیگر آن خانه را در نفس خود ضرب نکن، بلکه خانهٔ مابعد آن خانه را مخالفهٔ ضرب کن ، امّا در تعداد حروف از سه حرف ما بعد آن حرف که برداشته [ای] بشمار،

و همچنین است اگر دو خانهٔ پی در پی در نفس خود ضرب شد. خانهٔ سوم بعد از آن دو خانه را در نفس خود ضرب کن ، امّا در شمر دن حروف از آن حرف که برداشته شده است از ما بعد آن بشمار و همچنین بیست و هشت خانه را در نفس خود ضرب کن و حروف مستحصله بیرون بیاور ، و اگر بخواهی جواب طولانی شود عدد خانهٔ دوم را با هفتم و سوم را با دوم و چهارم را با سیزدهم با هم ضرب نما و به همان قاعده مستحصله بگیر که جواب شافی بیرون می آید.

اجمالاً از مقدّمات شرح مبسوط در گفتار پنجم که در طریقهٔ محییالدین مفصّلاً شرح می دهم که باید اضافه شود غافل مباش و مغتنم بشمار که اگر با تأمّل در آن دقّت کنی، باب بسیاری از مشکلات در این علم برایت گشوده خواهد شد - إن شاء الله تعالی -، وذلك فضل الله یؤتیه من یشاء، والله ذوالفضل العظیم، فتبصّر جیّداً، وتأمّل تُرشَد.

# گفتار پنجم

کتاب الدر المکنون والجوهر المصون، تصنیف محیی الدین عربی که بهترین کتب اوست در علم حروف و جفر و بطور مفصّل بسط کلام داده ، جدولهای کثیره بیش از هفتاد جدول برای وقایع آینده در روی زمین تا قیام قیامت تنظیم نموده و بعلاوه بصورت رمز و لُغَز ا وقایعی را ذکر نموده. شانزده جدول راجع به وقایع اجمالیّه و تفصیلیّه مهمّهای که در دمشق تا زمان ظهور رخ می دهد و هفت جدول راجع به وقایعی که در مکّه تا زمان ظهور و بعد از ظهور رو می دهد و سه جدول راجع به وقایع مهمّهای که در مدینه ظاهر می شود و سه جدول راجع به وقایع بیت المقدس و چهار جدول راجع به قضایای مصر اجمالاً و تفصیلاً و فتنه هایی که از مغرب متوجّه آن می شود. یک جدول راجع به فتنه های یمن و یک جدول راجع به وقایع ملوک می در می دول راجع به فتنه گردها و چهار جدول راجع به وقایع ملوک

١. لُغَز : سخن سربسته و مشكل ، كلام پيچيده كه درك معنى آن محتاج تفكّر و تأمّل باشد .

و حادثه هایی که در قسطنطنیه ظاهر می شود پیش از ظهور و بعد از ظهور و یک جدول راجع به پادشاهان روم و سه جدول راجع به سلطنت و سلاطین روی زمین و شش جدول راجع به نؤاب وقضات در شهرها و یک جدول راجع به خوارج و دو جدول راجع به سفیانی و فتنه های او تا وقت کشته شدن او و یک جدول راجع به فرو رفتن لشكر سفياني به زمين در ميان مكّه و مدينه و يك جدول راجع به خروج بني الاصفر و یک جدول راجع به ظهور قائم ﷺ و بیعت گرفتن او و یک جدول راجع به اقامت امام ﷺ در شام و یک جدول راجع به خروج دجّال و یک جدول راجع به فرود آمدن عیسی در نزد منارهٔ دمشق و یک جدول راجع به کشته شدن دجال به دست عیسی و یک جدول راجع به خروج یأجوج و مأجوج و یک جدول راجع به خروج عیسی با مسلمانان و یک جدول راجع به هلاک یأجوج و مأجوج و دو جدول راجع به کیفیت نزول عیسی و رفتار او تا وقت مردن و دفن شدن او در پهلوی قبر پیغمبر علیه در مدینهٔ طیّبه و یک جدول راجع به خروج دابّة الأرض و یک جدول راجع به خروج زنی که مردم را به خود دعوت كند و يك جدول راجع به بيرون آمدن آتش از قعر عَدَن و يك جدول راجع به طلوع آفتاب از مغرب و یک جدول راجع به انقلاب دهر پیش از قیامت کبرا و یک جدول راجع به نفخهٔ اُولی و صقعه او یک جدول راجع به عالم علوی و چگونگی مرگ در آن و چند جدول دیگری که در این کتاب محل ذکر آن نیست.

و بیان کیفیّت استخراج از آن جداول و مثالی که خود محیی الدین در آن کتاب برای نمونه ذکر کرده که راه حلّ جداول منوط به دانستن آن قاعده است ، نگارنده قاعدهٔ آن را با مثالی که ذکر کرده دراین جزء از کتاب می نویسم و اشاره به مطلع هر کدام از جدولها می کنم تا علاقمندان ارباب فن از آن بهره مند گردند.

بدان که قاعدهٔ استخراج از جدول سباعی و رباعی از این قرار است: هرگاه اراده کردی که سؤالی را بیرون بیاوری در هر موضوعی، نظر کن به ماه عربیای که در آن

۱. ظاهراً باید صعقه باشد ـبه معنی بیهوش شدن ، بیهوشی از شدّت ترس یا شنیدن صدای هولانگیز ، هـمچنین
 به معنی آتشی که از آسمان افتد ، صاعقه .

هستی و ببین که چند روز از آن ماه گذشته ، حرف آن را بگیر. اگر اوّل ماه است ، حرف الف تا بیست و هشت حرف و اگر بیست و نهم است الف را بگیر و اگر سیام است باء را بگیر. این را وضع اوّل گویند. پس نظر کن که ماه در کدام یک از منازل قمر است ، حرف آن منزل را هم بگیر و بیست و هشت منزل قمر ، و حروف آن از این قرار است : شرطین ا، بطین ب، ثریّا ج ، طرفه د ، هقعه ه ، هنعه و ، ذراع ز ، نثره ح ، دبران ط ، جبهه ی ، خرثان ك ، صرفه ل ، عوام ، سماک ن ، غفر س ، زباناع ، اکلیل ف ، قلب ص ، شوله ق ، نعایم ر ، ملق ش ، ذابح ت ، بلع ث ، سعود خ ، اجنیه ذ ، مقدّم ض ، مؤخّر ظ ، رشاغ . پس از آن می گیری یکی از سیّارات هفتگانه را و آنها از این قرار است :

زحل سه حرف معجمه دارد:خ ث ذ. برج آن جدى و دلو است و حروف برج آن ك ض است.

مشتری: حروف معجمهٔ آن خفش، برج آن قوس و حوت، حروف برج آن نفش.

مریخ: حروف آن اع ه، برج آن حمل و عقرب، حروف آن دت ن.

شمس: حروف آن ه طخ، برج آن اسد، حروف آن .... ا

زهره: حروف آن جم ز، برج آن ثور و میزان، حروف آن ظغ ص.

عطارد: حروف آن قی ص، برج آن سنبله و جوزا، حروف آن ز ب خ.

قمر: حروف آن س ل ر، برج آن سرطان.

چون اینها را دانستی، باید مشترک را از غیر مشترک تمیز بدهی. مشترک آن است که در آن تداخل باشد به حسب ثلث داشتن و آن این حروف است: ه خ ص ظر زج و مابقی حروف مشترک نیستند. پس از آن حرف سائل را باید بگیری و اگر سؤال در عشر اوّل شده، حرف اوّل را بگیر و اگر در عشر دوم شده، حرف دوم را بگیر و اگر در عشر سوم است، حرف سوم را بگیر در صورتی که اسم سه حرفی باشد، و اگر اسم سائل چهار حرفی باشد، پس حرف چهارم حکم اوّل را دارد و اگر پنج حرفی باشد،

۱. جای این حروف در نسخه خالی است.

پنجم حکم دوم را دارد و اگر شش حرفی باشد، ششم حکم سوم را دارد. اسم سه حرفی مثل حرفی مثل حرفی مثل حرفی مثل ابراهیم و بر همین قیاس است سایر اسمها.

مثلاً محیی الدین سؤال کرده از انقراض جراکسه ۱. حرف سؤالی که از ماه بیرون آورده بوده ، در آن وقت ماه در سزل ثریًا بوده ، حرف آن جیم بوده و حرف کوکب سیّاره ر بوده و حرف اسم سائل م بوده. امّهات حروف چهار حرف شده که عبارت از جزء و صفحه و سطر و خانه باشد و آن چهار حرف این است: زج رم. آن را در جدول سباعی و رباعی دور داده به طریق ذیل.

| ی و ثع  | ط ه ت س | ح د ش ن | ز ج ر م |
|---------|---------|---------|---------|
| ن ی ظ ر | م ط ض ق | ل ح ذ ص | ك ز خ ف |
| ص ن ج خ | ف م ب ث | ع ل ا ت | س كغ ش  |
| ت ص زغ  | ش ف و ظ | رع ه ض  | ق س د ذ |
| ض ت ك د | ذ ش ی ج | خ ر ط ب | ث ق ح ا |
| ب ض س ح | ا ذ ن ز | غخمو    | ظثله    |
| و ب ق ل | ه ا ص ك | دغ ف ی  | ج ظع ط  |

۱. دولت چراکسه: دولتی است که از سال ۹۸۴ تا ۹۲۳ ه.ق در مصر حکومت کرده است. پس از دولت ایّوبی غلامان ترک به حکومت رسیده و چراکسه خلف سلالهٔ قلاوون و سلف دولت عثمانی بوده اند. ملوک چراکسه ۲۳ تن بودند و علاوه بر مصر به سوریه و حجاز نیز حکومت می کردند. تیمور لنگ در زمان حکومت آنان ظهور کرد و شام را به تصرّف آورده، ویران کرد، ولی به مصر نرفت و به همین جهت به سلطنت آنان خللی وارد نشد، ولی به سال ۹۲۳ ملک اشرف قانصوه غوری، بیست و دومین پادشاه چراکسه، به اتفاق شاه اسماعیل صفوی به مخالفت با سلطان سلیم خان عثمانی برخاست و پس از مغلوب شدن شاه اسماعیل وی نیز مغلوب سلطان سلیم و مقتول شد و بعد از وی ملک اشرف طومانبای به جای او نشست و فقط ۴ ماه حکومت کرد و بدین ترتیب سلسلهٔ چراکسه منقرض گردید و مصر و شام و حجاز به تصرّف دولت عثمانی در آمد (معنی چراکسه، لغتنامهٔ دهخدا).

پس طریقهٔ لقط این است که جدول را حکم یک سطر قرار دهی و به نسبت سؤال و از جدول حرف میشماری تا ببینی عدد به کدام حرف میرسد و از بعد آن حرف حرف مي شماري الا اين كه مآت ارا بايد به عشرات ارد كني و الف ارا رد به مآت نمایی و حروفی را که میگیری به توالی پهلوی هم بنویس. پس در این جا از خانهٔ اوّل شمر ديم به حرف هفتم كه شين است بر حسب قاعده . چون عدد شين سیصد و در مرتبهٔ مآت بود رد به عشرات کردیم ، سی شد ، و به همین حال جدول را باید دور داد تا اندازهای که نهایت ندارد و جوابی که محیی الدین از این سؤال بیرون آورده اين است: في خمس العاشر تنتشر العساكر، فيخرج من الميم دار الملك القاف. يهبط إلى ألف السين سل. عين النيّة الفاسدة لاتوجب له من صلة عائدة. إنّى أخاف أن يبدّل دينكم ، أو أن يظهر في الأرض الفساد من كثرة ما ظلم . كسر يوم رحيله العلم. دخل القاف دال ، على أحسن حال. تلقاه السين ، في أحسن تزيين. قائل بصدق ، ولم يخن ، فذهب بعد أن أجمل وأحسن. دخل القاف حينئذٍ، فتلقّاه الغين الغائبة. فهذه أوّل مصائبه، ثمّ سار ملك العساكر العظيمة ، والمحاسن اليتيمة ، والدلالات الثمنية. حلَّ القاف حا فتلقته الخا ، ووصل إلى أقصى الغايات، وخيانة عاد. سايق الحمير في سيرة الأمير. ٢ تا آخر كلماتي كه استخراج كرده و جواب خيلي مفصّلي از سؤال مختصر بيرون آورده و براي ميقات ظهور مهدی على جدولي به اين صفت ترتيب داده و اين رباعي را نوشته:

إذا دار الزمان عقيب ضوم ببسب الله فالمهدي قاما والدر الزمان عندي السلاما ويخرج بالحطيم على حروف ألا فاقرأه من عندي السلاما

۱. مآت: صدها.

۲. عشرات: دهها.

٣. الف: هزار .

الدرّ المكنون والجوهر المصون (مخطوط)، ص ١١٥ ـ ١١٤.

٥. در كتاب نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٢٤٧ اين بيت به شيخ عارف الهي سعدالدين حموى نسبت داده شده است.

| يوسف | 04  | 77.5 | ٥٠   | 117  | 17.  | محمّاد |
|------|-----|------|------|------|------|--------|
| 1.9  | 111 | ٩۶   | 101  | ۵۸   | 77.7 | 04     |
| ۵۵   | TAV | ۵۱   | ۱۰۶  | 171  | ٩٣   | 100    |
| حسن  | ٩٧  | 104  | مهدى | 77.4 | 47   | على    |
| 171  | ٥٢  | 1.4  | 177  | 44   | 101  | ۵۶     |
| ٩٨   | 100 | ۵۳   | 770  | 44   | 111  | 119    |
| احما | ۱۰۸ | 177  | 90   | 101  | ۵۷   | شعيب   |

# گفتار ششم

ینابیع المودة، صفحهٔ ۳۹۰، از محیی الدین عربی در باب سیصد و شصت و ششم از فتوحات مکیّه نقل کرده که گفته است:

منزل وزراء المهدي الظاهر في آخر الزمان الذي بشر به رسول الله على وهو من أهل البيت: إن لله خليفة يخرج وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً ، فيملأها قسطاً وعدلاً. لو لم يبق من الدنيا إلا يوم طول الله ذلك اليوم حتى يلي [هذه الخليفة] من عترة النبي على يبين الركن والمقام. أسعد الناس به أهل الكوفة ، ويقسم المال بالسوية ، ويعدل في الرعية ، ويفصل في القضية.

وفي نسخة أخرى زاد بعد عترة رسول الله: من ولد فاطمة ، يواطي اسمه اسم رسول الله . جدّه الحسين بن عليّ. يبايع بين الركن والمقام. يشبه برسول الله في الخلق بفتح الخاء-وينزل عنه في الخُلق بضم الخاء. أسعد الناس به أهل الكوفة. يعيش خمساً أو سبعاً أو تسعاً. يضع الجزية على الكفّار ، ويدعو إلى الله بالسيف. ا

۱. فتوحات مكّنيه، ج ۲، ص ۳۲۷.

(رجعنا إلى رواية الينابيع) يخرج على فترة من الدين، ومن أبى قتل، ومن نازعه خذل. يظهر من الدين ما هو الدين عليه في نفسه، ما لو كان رسول الله على حياً لكان حكم به. يرفع المذاهب من الأرض، فلا يبقى إلا الدين الخالص، وأعداؤه مقلدة العلماء وأهل الاجتهاد. فيدخلون كرهاً تحت حكمه، خوفاً من سيفه وسطوته، ورغبة في ما لديه.

يفرح به عامّة المسلمين. يبايعه العارفون بالله من أهل الحقائق، عن شهود وكشف، بتعريف إلهيّ، وله رجال إلهيّون، يقيمون دعوته، وينصرونه، وهم الوزراء. يحملون أثقال المملكة.

قال:

هو السيد المهدي من آل محمد هدو الوابل الوسمي حين يجود

وهو خليفة مسدد. يفهم منطق الحيوان، ويسري عدله في الإنس والجانّ، ووزراؤه من الأعاجم. ما فيهم عربيّ، لكن لايتكلّمون إلّا بالعربيّة. لهم حافظ ليس من جنسهم. ما أعطى الله قطّ. هو أخصّ الوزراء وأفضل الأمناء. ٢

وفي نُسخة أُخرى: ولولا أنّ السيف بيده لأفتى العلماء (الفقهاء خل) بقتله ، ولكنّ الله يُظهِره بالسيف والكرم ، فيطمعون ويخافون ويقبلون حكمه من غير إيمان ، ويضمرون خلافه ، ويعتقدون فيه إذا حكم فيهم بغير مذهبهم (مذهب أئمّتهم خل) أحداً له درجة الاجتهاد ، وأمّا من يدّعي التعريف الإلهيّ بالأحكام الشرعيّة فهو عندهم مجنون فاسد الخيال (انتهى)."

یعنی: از برای خدا خلیفه ای است که بیرون می آید وقتی که زمین پر از ظلم و جور شده باشد، پس پر می کند آن را از عدل و داد. اگر باقی نمانده باشد از دنیا مگر یک روز، خدا آن روز را دراز می کند تا این که حکومت کند مردی از عترت پیغمبر علی که بیعت

۱. در مصدر: (ما عصى).

٢. ينابيع المودة . ج ٣. ص ٣٣٩ ، و نيز رك: فتوحات مكيّع ، ج ٣، ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨ .

٣. إلزام الناصب، ج ٢. ص ١٥١.

کرده شود در میان رکن و مقام و مساعد ترین مردم با او اهل کوفه هستند و مال را به مساوات تقسیم میکند و در حق رعیت عدالت میکند و قضایا را می بُرد.

و در نسخهٔ دیگر بعد از ذکر عترت رسول خدا زیاد کرده که: از فرزندان فاطمه است و همنام است با رسول خدا. جد او حسین بن علی است. بیعت کرده می شود در میان رکن و مقام. شباهت دارد در خلقت به رسول خدا و نازل منزلهٔ اوست در خلق و خو. مساعد ترین مردم با او اهل کوفه اند. می ماند پنج یا هفت یا نه سال. جزیه بر کفّار می نهد و مردم را با شمشیر به خدا دعوت می کند.

(برگشتیم به روایت ینابیع) بیرون می آید در زمان سست شدن دین ، و کسی که از اطاعت او سرپیچی کند او را می کشد ، و کسی که با او نزاع کند مخذول می شود. ظاهر می کند از دین آنچه را که دین بر آن بنا نهاده شده در نفس خود ، آنچه را که اگر پیغمبر شخ زنده بود حکم به آن می کرد. مذهبهای مختلفه را برمی دارد و از بین می برد از روی زمین. پس باقی نماند مگر دین خالص که اسلام باشد و دشمنان او مقلدین از علما خواهند بود و کسانی که اهل اجتهادند. پس ایشان از روی کراهت در تحت حکم و فرمان او خواهند آمد از ترس شمشیر وسطوت او و از روی طمع به آنچه که در نزد اوست.

و عموم مسلمانان به ظهور او شاد می شوند و با او بیعت می کنند اهل معرفت به خدا از اهل حقیقت ها ، از راه شهود و کشف به تعریف الهی ، و از برای او مردان خدا یی هستند که به پا می دارند دعوت او را و یاری می کنند او را و ایشان وزیرانی هستند که سنگینی های مملکت را حمل می کنند.

گفت: و اوست سیّد مهدی از آل محمّد و اوست اوّلین باران بهاری ریزنده زمانی که بخشش میکند و اوست جانشین محکم خدا. می فهمد نطق حیوانات را و سریان می نماید عدل و داد او در انس و جن ، و وزیرهای او همه از عجم اند ولیکن تکلّم نمیکنند

۱. سریان: اثر کردن و جاری شدن چیزی در اجزای چیز دیگر.

مگر به زبان عربی. از برای ایشان حافظی است که از جنس ایشان نیست. عطا نکرده است خدا احدی را هرگز مخصوص ترین و زرا و با فضل ترین امین هایی که به او عطا فرموده.

و در نسخهٔ دیگر است که: اگر شمشیر به دست او نباشد، هرآینه علما - یا فقها - فتوا به کشتن او دهند ولیکن خدا باشمشیر او را ظاهر می کند و با صفت کرم. پس، از روی طمعی که می کنند و ترسی که دارند حکم او را می پذیرند در حالتی که ایمان به او ندارند و در اندیشهٔ ایشان مخالفت کردن با اوست و اعتقادشان در حق او این است که او در میان ایشان به غیر مذهبشان یا مذهب امام های ایشان حکم کند از کسی که دارای مرتبهٔ اجتهاد است و امّاکسانی که مدّعی تعریف الهی اند به احکام شرعیه، پس او نزد ایشان دیوانه و فاسد الخیال شمرده می شود.

و در کتاب الزام الناصب، صفحهٔ ۱۹۲، در علائم این اشعار را از محیی الدین نقل کرده است:

لابد للسروم مسمًا يسنزل حَلَباً والترك تحرى للمن نصيبين من حَلَب كم من قتيل يرى في الترب منجدلاً ولا تسزال جيوش الترك سائرة والترك يستنجد المصريّ حين يسرى ويخرج الروم في جيش لهم جلب وتخرب الشام حتى لا انجبار لها ويل الأعاجم من ويل يحلّ بهم

مسدخين اباعسلام و أبسواق يأتوا كراريس من جمع وأفراق في رمستين بدا كالماء مهراق حتى تعلوا بأرض القدس عن ساق في جعفل الروم غدراً بعد ميثاق إلى اللسقاء بسأرقال وأعسناق روم و روس و إفسرنج بسبطراق أ من واد وحل ومن روس و أعناق

۱. در مصدر: (مدجّجين).

۲. در مصدر: (تحشر).

۲. در مصدر: (کرادیس).

۴. در مصدر: (وبطراق).

٥. در مصدر: (وخل).

من كف قيل يقول الحق مصداق روم و روس و إفرنج وبطراق المستقى ببغداد منهم فارس باق إلى خريسان من شرق الأعراق يستجو والا من حكمه باق بالأمن من غير إرجاف وإفراق يكون ويبقى وجهه الباقي ٢-٣

وتنشر الراية الصفراء في حَلَب يصل وتنشر الراية الصفراء في حَلَب يا وقعة لملوك الأرض أجمعها يأخذهم السيف من أرض الجبال فلا وتسملك الكرد بغداد وساحلها تأتي الصيحة العظمى فلا أحد فتشرب الشاة والسرحان ماءهما والله أعسلم بسعد ذلك مسا

### ترجمة اشعار:

ناچار است از این که رومی ها در حلب فرود آیند با پرچم ها و شیپور ها در حالتی که بی عفّتی کننده باشند با زنهای ایشان.

و ترک قصد میکند از طرف نصیبین که شهری است از دیار بیعه و از طرف حلب و می آیند در ساختمانهای محکم ایشان مجموعاً و متفرّقاً.

چقدر کشته هایی که در روی خاک افتاده باشد دیده خواهد شد که در آن جایی که گورستان آنهاست و روی خاک می افتند ، خون مانند نهر آب جاری شود.

و همیشه لشکرهای ترک پیشروی خواهند کرد تا وقتی که وارد بیت المقدس شوند و جنگ بر روی ساق خود بایستد.

و ترک از امیر مصر یاری می طلبد بعد از سست شدن بواسطهٔ عهدشکنی کردن رومی ها و لشکر عظیم بر سر آنها فرستادن و قوی می شود.

۱. دو بیت اخیر در مصدر نیست.

۲. در مصدر: (بغداداً وساحتها).

۳. در مصدر:

<sup>(</sup>والله أعلم بعد ذلك ما ذا يكون و يب قى ذو الوجود الواحد الباقي) ٢. الزام الناصب، ج ٢. ص ١٥٤.

و رومی ها بالشکر گرانی بیرون می آیند با هیاهو و غوغا و وسایل و مهمّات جنگی با نهایت شتاب و عجله و شدّت عمل.

و شام را خراب می کنند بنحوی که جبران پذیر نباشد رومی ها و روسی ها و فرانسه ای ها با هزاران سرهنگ ها و مردان جنگی.

وای بر عجمها از عذابی که به آنها وارد می شود از نبرد کردن و در گِل فرورفتن و از شدّت عمل روسیها!

و باز کرده می شود پرچمهای زرد \_ یعنی: نـژاد زردپـوست \_ در حـلب بـه دست گوینده ای که گفتار او مصداق حق و واقع است.

ای وای از جنگی که برای همهٔ پادشاهان روی زمین روی خواهد داد از روم و روس و فرانسه و بطارقه ۱.

از زمین کوهستانها شمشیر بر آنهاکشیده شود بنحوی که در بغداد از ایشان سواری باقی نماند.

و مالک می شود کُرد بغداد و ساحل آن را تا خراسان از قسمت شرقی عراق. پس از آن صیحهٔ عظیمی به گوشها می آید که نجات برای احدی نباشد و به حکم خداکسی باقی نماند.

در آن وقت گوسفند و گرگ با هم از یک آب بیاشامند در کمال ایمنی، و ترس و لرزه از یکدیگر بر آنها رو ندهد و با هم مأنوس و از یکدیگر جدا نشوند.

و خدا داناتر است كه بعد از آن چه خواهد بود و باقى مىماند ذات خداى باقى.

## گفتار هفتم

شمس المعارف الكبرى، تأليف شيخ احمد بن على بونى، متوفّاي سال ششصد

۱. بطارقه: جمع بطریق که در قدیم به قائد و پیشوا و فرمانده ارتش روم گفته می شده است. به معنی فسرمانده عالی رتبه نیز آمده است.

و بیست و دو هجری قمری، در جزء سوم آن کتاب گفته:

وهذه تحفة قدسيّة ، وفيحه مسكيّة ، لمن يتولّى مِصر من الملوك والوزراء ، بطريق التلويح والتصريح ، وما يحدث في كلّ قرن من الفتن والحروب إلى آخر الزمان .

## وهی هذه:

سبحان ذي السلك الأعز الأحما المسانح المسانع ذي العطايا مسقتم الأرزاق ومسبدع الدول محمد الهادي نبئ الساعة وهــو الذي يــخبرنا عــن ربّــه يا سائلي عن مبهمات الأمرا أبديكم رمسزأ عسلى التسوالي فسهاكم سرراً مسصوناً مكتتم أعسني عليّاً ابن عمّ المصطفى وقال: يا أهل العراق طرًأ وأوسع المقام والمقالا فخذ من القولِ النفيس ما بدا عين وكاف دال، ثم ميما وخلقت بالدال نون حكمت 

القادر القاهر مولى النعما عالم الأسرار مع الخفايا ومرسل البادي الرسول المكتفل وصاحب البراق والشفاعة مسمًا رأى ومسا دنسى من قربه وعسن وُلاة يسحكمون مصراً فسى نظم كمل سلك حرف والي عسن غير ذي لُبِّ وعقل لم يتم عـن فـاضل ليثٍ إمـام حِـبرٍ من العلوم قد حوى لما خفا أخبركم عن حادثات تترى مسبيًّناً في قوله أحوالاً وحلّ رمزى لِتَنَل طُرق الهُدى تـــحلّلت ذا خــلف ذا عــقيم وبسعدها نسقش رمسوز انتظمت زوج و فـــرد کـــلّها مــرقومة

١. در نسخه بالاي اين كلمات نوشته شده: (ثمّ ها و ميم ، خل).

اليا تملى بالتُّرك مصر مدّة لصفد عم الميم من قاف يتم بالفرد أياماً وأعواماً يلم بخارجي الشرق ثم لايصل بالفرد أيامأ وأعوامأ يلم من بعده خلف بنا مكيدة ثم يلى الألف يعود حاكمة وحكمها ذال مسن الشهور وبــــعد بــــاءٍ بـــالخفق أمـــرأً ا يقوم منها اليا٢ وجيم غالبة والفاء منها بالألف لاتبقى فيتخلف مسنها أمرر عدة ويكسر العمة وابسن الزوجمة فيا له من قاتل ما أجوده حسير الذراعين به علامة وحكمه بالفرد فسى الأعسوام وبعد با ياء وثم قاف وبــــعد شـــــين ثـــمَ لام وألف يـــقاتل الإفــرنج يـاء سين 

والسين منها ثم ذال بعده بابتداء الغرب بالغرب اختتم والفاء منهل دمشق ينجلي مصرأ وفي حال الرجوع ينفصل مِن نسل عبّاس استعان وحكم ئے یہ یہ شین یہلی مسقاماً وقدد ترى أيامها سعيدة والتا يليها للبلاء دائمة والألف فيسمى العدد المتقدور فيى ستّة وعشرة وندراً تحلف عنها والمراد طالبه لكـــنها تـطلب عـوداً حـقاً ئے پہلی خاء وشین بعدہ والجميم تأتمي خميفة مموهوجة ذى سيرة سديدةٍ مُسدَّدة وواسع الصدر وفيه شامة واحكم له بالزوج فسي الأيّام لطول مدة كلها اعتساف والعين لم يبق لها من معتسِف ويسحكم الأسسرار كسرتين صيرت الشام لها طراً وطن

١. در نسخه بالاي اين كلمات نوشته شده: (ياء من خفيّ الأمرا، خل).

۲. در نسخه بالاي اين كلمه نوشته شده: (البا، خل).

مــحالفاً مــخالفاً وقـاضياً ومـعه جـمع مـن الأنام مـا نـالها مـن صعبة الوباء هــذا وأن يـبقى بـها سـروراً والبـحر أغـراق بكـل ثـغر مــلوكنا قــد جـمعت الشـملا فــذاك في الجفر الكبير واجد وقــل مـنها أن بـدا أن يـضف والقـصد إظـهار الذي فيه كـمن والشـرائـر والشكـر شه تــعالى وكـفى والشكـر شه تــعالى وكـفى عــلى النـبى المـصطفى والآل عــلى النـبى المـصطفى والآل

والطاء في الشهبا يراها عاصياً ويسنزل الحرب بأرض الشام واحرة قلبي لَعلى الشهباء ومن يسعش حقاً يرى أموراً والنسيل لاشك خراب مصر وليس فسي هسذا نسظام إلا وأن تسرد صفات كل واحد وبين أبناء الحروف خلف وكم حروب و خلاف وفتن والحكم ش العسلي القادر والمحلك ش العطيم ذي الوفا في الصلاة والسلام العالي

## و منه أيضاً

وجاه وعز والماوك المكارم سليم ثناه في شماخ الجماجِم بأنّ لها ملكاً مبيد المعاصم عليه لواء النصر بالنصر قائم يليكم زمان النحل قل للمطاعم شريف من آل البيت للكفر حاسم يسمد أمام الجيش دوم الصوارم وليس عليك البأس يوم التطائم تجود بما فيه كجود النعائم

فروح و ريادان و عسر مهناً نبيئُك عن عشمان آل شماخة أتى عن ولي الله فيها تواتر يكون له وقت بوقت من آخر ويعد تمام العز عز مقامهم محمد المهدي أم كتابه سناجقه بالنصر تخفق دائماً يعيش زماناً في الأنام مؤثراً ودام لك التمكين ما دمت قائماً

۱. بالای این کلمه در نسخه نوشته شده: (نظمت، خل).

# گفتار هشتم

شمس المعارف الكبرى، جزء سوم، نقل كرده است از يحيى بن اعقب معلّم السبطين اشعارى راكه در آن خبر داده است از وقايعى كه واقع مى شود تا قيامت و صاحب شمس المعارف در آن كتاب و ديگران در كتب ديگر كه از آن جمله است سليمان بلخى در ينابيع المودة چنين روايت كرده اند كه: جبر ئيل نازل شد بر پيغمبر اكرم على و دو عدد سيب از سيب هاى بهشت براى آن حضرت آورد و حضرت امام حسن و حضرت امام حسن و حضرت امام حسن هدر نزد آن حضرت حاضر بودند. پس آن جناب هر يک از سيب ها را به يكى از ايشان عطا فرمود. پس آن دو بزرگوار آن سيب ها راگر فتند و به معلّم خودشان عطا كردند. پس معلّم خورد آنها را. پس خداى تعالى حكمت و مغيبات را بر زبان او على كردن سر بو ورد آنها را. پس خداى تعالى حكمت و مغيبات را بر زبان او جارى كرد. پس خبر او به پيغمبر الله و شرمود: اى پسر اعقب! پيش بيا و عقب برو ؛ زيرا كه فاش كردن سر پروردگارى حرام است.

و این حکایت در نزد علمای عامّه به سرحد استفاضه رسیده، او از جمله اشعار او در این موضوع این اشعار است که در شمس المعارف نقل کرده:

رأيت من الأسرار عجيب حالٍ

بسما قد أنزل الرحمن حقاً
ففي بغداد يظهر عن قريب
عددهم تسعة وثلاثون شخصاً
يكون منقلقاً عشرين عاماً
إذا منا جاءهم العزل حقاً
وجاءت خيل بربر ليس تحصى

وأسباب سيئظهرها مسقالي يكون بحكم ربّي ذي الجلال مسن الخلفاء مسلوك ذو فعال مسن الخلفاء مسلوك ذو فعال شمّ يستقرضون كلا باحتمال وأربعة على سير الليالي تسملكها البلاد بلا مجال لهم عدداً كثيراً كالرمال فسلا حسن منيع ولا قلال

١. ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٢١٩.

تـــقلّب فـــوق رحــلٍ كـالمقال وقد كانت من أرباب الجمال وتـــرتجع الهـــزيمة بــالشمال ومـــــاذا يـــــــلقيان مـــــن القـــتال يكسون عسليهم عسظم اغستلال ولا لحــــــماتِهم غــــير الزوالِ له ذُنَب كــــمثل الرمــــح عـــال سيتملك للسواحل والقلال كسما تسعلو الغسيوم عملي الجمال أتـــوها هــــاربين مــن القــتال فـــويل للســـواحــل والرمــال له تـــبكى المـــلائكُ بـابتهالِ ولا يسقدر عسلى الماء الزلال ومـــا يـــــلقون مــــن جــــور النــــوال لأهل الشام من ملك الضلال ل\_حاهم مـــثل أذنــاب البـغال وقد مسزجوا الحرام مع الحلال عملى عمجل سيملك لا محال وكــــم داع يــــنادي بــــابتهال ويــــملك الشـــــام بــــــلا قـــتالِ ويسنفق مسالَه فسي كسلَّ حسالِ إلى حلب ملهاة الكيال (الكمال، خل) وكلُّ فساض من حدَّ المسالِ

وكسم تسبى هنالك من ذرار وكسم مسن محسرة ذهبت بسحزن ودقــــياس ســـيقتل بـعد هــذا فسيا أتسفأ عسلى خسكب وحمص وفسسى ضرباته شمىء عمجيب فليس لجمعهم فيه إثبات ويسظهر فسي السماء عظيم نجم فستلك دلائسل الإفرنج حقاً وعكّــــا ســـوف يـــعلوها جـــيوش ويسلطخ دورهما بدماء قموم وتسفتح رمسلة البيضاء حقأ وبـــعد القــدس ذا يــوم عــظيم ويسبقى نسهر كنعان غسطأ فسيا ويسل لحسران وحمص فسويل، شم ويل، شم ويل إذا مسلك البسلاد طغاة رجس إذا حسفوا شسواربسهم وقسقوا وضيتنت الشياب ووشعوها إذا مسا جساءهم الغربي حقاً ويــــفتتحونها مــــن غــــير شكُّ ومسحمود سيظهر بعد هذا تصطيع له حصون الشام كللاً ويسظهر من بلاد الروم جيشاً بـــــه روس و بــــدغلة و روم

ضياع الشام مقفرة خوال تريد النهب من بعد القتال على أعقابهم زعج الشوال (الثكال) وحصصناً ذات أبسراج طسوال مـــقام بــعد أوقـات المَـطالِ يكـــون عــــليهمُ مـــنه وبــال ورقِّعت القــتال عــلى العــوال ف\_ترمى ب\_البيوت وبالقلال سيقتل فيه شبان الرجال مـن الهـندى مـحكمة الصقال وفي الشام ليظهر قسبح حال فكــــم دور مـــقلّبة الأعـــالى ع\_لى خَـلب مـعاندة الزوال م\_لوك الأرض كاسرة الفعال صلة الفجر ملتحم القتال ويسرتفع الصليب عملى العوالي كذا الشيطان في ذاك المقال سيوى رجل وحيداً باختلال فــــيختلفان فـــــى قــــيل وقـــالِ إلى أقصى الخصفايا باقتلال بحيث كان جبينه نور الهلال سيملك للسبلاد بسلا محال وتأنسه الوحوش من الجبال

وينزل من مغاربها و تنضحي وتمهدف نسحرهم عُسربُ وتُسركُ وتسرجمع عسكسر للسروم عمصرأ وتعمر شيزر ربصاً وسوراً ولا إسكارة فيها بعد هذا ويـــوم فــــى خـــماه أي يــوم إذا رفيعوا البناء وشيدوها يـــهب عــليهم الرحــمن ريــحأ ويـــوم عـــندنا مـــنه عــظيم يبيض كالعقارب مرهقات وأمّا السيل يظهر عن قريب فكم في السيل من جسد غريق ومسختلفات رايسات ثسلاث يكـــون لقــاهمُ يــوم الثـــلاثا سينطرد عسلوج الروم عسنها يــنادي صــائحاً بــالقول صــوتاً ويــــرتجعون فـــى جـــمع غـــضابأ ولا يسرجع لأرض الروم مسنهم وتمسركيّاً ومصصريّاً جمعاً يظل السيف في المصرى قتلاً ومـن الحسـين إذاً ليـرون شخصاً ف\_\_تلك دلائ\_ل المهدى حقاً ويسخضر القضيب بسراحستيه

ويسمحي الكفر مسنها والضلال تسلمها البرية بالكمال يـــقسم مــالها كــيلاً مُكــال وعشروناً مصضاعفة النوال إلى الشامين في ملك ومال وصـــورته حــــديث لم يســال شـــهور ســبعة عــدد الكــمال ويسقترح البسرية بسالدلال ولا يسبقي لهسم فيها مجال كَسِرب طاق من حدّ المسال ولا سيحان والدجسلا الشقال وبحر سؤيمة من ماء خال ي عود و ي جذبوا ورق الجال يُســـيل لحـرها الصـخر الثـقال فيحرق حروها شجر الجبال فيتفنى الوحش والطير الوبال يسروى الأرض بسالماء الزلال ولا زرع يــــعود و لا غــــلال ولا غـــــــــدّ يــــــعود ولا مآل ولا فصضل يصعود ولا نصوال ولا زوج يــــــفرّح بـــــالعيالِ وأخسبت أمسة وأشسر حال كما يبدو الحريق بالاشتعال مسن الطاعون والعلل الشقال

تـــطيع له البـــلاد ومــن عــليها ويأتسى بالبراهين اللواتسي ورومـــــية ســـــيفتحها وقُسـطأ يكـــون مـقامه عشـرون عـاماً هـــناك الأعــور الدجّــال يأتــى مسعه جَـبَل عـظيم مـن ثـريد يكون مقامه في الأرض حتماً ويــــقتله المســــيح بأرض لُـــدٍّ ويسقتل جنده فى كلّ قطر ويأجـــوج و مأجـــوج ســيأتوا فسلا نهر الفرات لهم يكفي ولا نسهر الشام ونيل مصر ويسرعون النسبات فلانسبات وأمّـــا الشـــمس تـطلع مـن غـروب تـــقيم ثــــلاث أيُــــام تــماماً وقاع البحر يظهر غير شكُّ وتـــنقطع الغـــيوم ولا سـحاب ولا شـــاة ولا نُـعة رتـاع ويسنقطع المسعين فسلا مَسعين ولا بُـــــــــر يـــعود ولا زكـــــاة ولا وَلَـــدُ يـــبرُ بـــوالديـــه دلائـــل أصـعب الأوقــات دهــرأ ويشــــتغل الخــراب بكــل أرض وتـــخرب مكّــة وديــار صـنعا

وتببقى دورُها قفراً خوالي ومُدن السِّند بالريح الشمالِ يكون بحكم ربِّي ذي الجلل وتــخرب طـيبة وديــار هَــيب وتــخرب مــوصل وديــار بكــر وقـــال مــعلم السـبطين حــقاً:

## اشعار دیگر یحیی

ينابيع المودّة ، صفحة ٣٤٧ ، قال يحيى بن أعقب معلّم السبطين :

لكرهت الحياة لوكنت حياً في الصبيا الصبيا الصبيا لقتال يردى الشجاع الكميا ويسعز الشام عرزاً قوياً همائل مسنكر يوذي عليا وترى الوغد مستطيلاً قوياً يبلغ الشط والجسور سوياً لابد أن يظهر الإمام المهدياً مسلتع المعاطف طرياً جَنياً في المعاطف طرياً جَنياً في الله المعاطف طرياً جَنياً في الله المعاطف طرياً جَنياً في الله المعاطف المعاطف المعاطف المعاياً في الله المعاطف المعاطف المعاياً في الله المعاطف المعاطف المعاياً ويستلقى إذاً إماماً عسلياً ويستلقى إذاً إماماً عسلياً ويسوفي وكسل حي وفياً ويسوفي وكسل حي وفياً ويستوم بأمر الله إماماً قوياً؟

فستبدوا عسجائب مسنكرات بسين آل النسبي وأطسول حرني يسوم صفين لو عسقلت عسلما وعسلى كسربلا مقام شنيع دهر وتسرى السيد العرزيز ذليلا بسعدها تسملكها الأعساريب ويسعم الشسام جرراً إلى أن وبعشرين من مؤرّخة التسعين وبعشرين من مؤرّخة التسعين أسمر اللون مشرق الوجه بالنور وتطيع البلاد من مشرق الأرض وتطيع البلاد من مشرق الأرض وتسرى الذئب عند الشاة ترعى يحكم الأربعين في الأرض ملكاً قسال معلم السبطين حقاً:

0

۱. در مصدر: (تملك).

٢. ينابيع المودّة، ج ٣. ص ٢١٩.

# گفتار نهم

ینابیع المودّة، صفحهٔ ۳۹۰، نقل کرده است از شیخ صدرالدین قونوی در شأن مهدی الله:

على رغم شيطان ليمحق به الكفرا ويسمتد مسن ميم بأحكامها يدري خيار الورى في الوقت يخلو عن الحصر بسيف قوي المتن علك أن تدري تعين للدين القويم على الأمر بكل زمان في مطيّاته لايسري خفاء وأعلاناً كذاك إلى الحشر ونقطة ميم منه أمدادها يجري عليه إله العرش في أزل الدهر وذو العين من نوابه مفرد القصر بلغت إلى مد مديد من العُمر إلى ذروة المجد الأثيل على القدر إلى درسوم الشريعة بالأمر الله بنصهم المثبوت في الصحف الزبر

يستوم بأمسر الله فسي الأرض ظاهراً يسؤيد شسرع المصطفى وهو ختمه ومسدته مسيقات مسوسى وجنده على يسده مسحق اللسئام جميعهم حسقيقة ذاك السيف والقائم الذى لعسمري هسو الفسرد الذي بان سرّه تسمى بأسسماء المسراتب كلها أيس هسو النسور الأتم حقيقة أيس هسو النور الأتم حقيقة يفيض على الأكوان ما قد أفاضه فسما تسمّ إلّا المسيم لا شسيء غيره فسما تسمّ إلّا المسيم لا شسيء غيره فسو الروح فاعلمه وخذ عهده إذا ما تسدره إلا ألفًا بسحكمة ولمسا قسدره إلّا ألفًا بسحكمة بنا قال أهل الحلّ والعقد واكتفى هبنا قال أهل الحلّ والعقد واكتفى

۱. در مصدر : (على رغم شيطانين يمحق للكفر ).

۲. در مصدر: (في مظاء له).

٣. در مصدر: (فما ثم).

۴. در مصدر: (وما قدره إلا ألوف).

٥. در مصدر : (بذا قال أهل الحلُّ والعقد فاكتفى).

۶. در مصدر: (في صحف).

يكون بدور جامع مطلع الفجر وجسمع دراري الأوج فيها مع البدر مسحمة المسبعوث بالنهي والأمر وما أشرقت شمس الغزالة بالظهر صلاة وتسليماً يدومان للحشر أ

فإن تبغ ميقات الظهور فإنه بشمس تمدّ الكلّ من ضوء نورها وصلً على المختار من آل هاشم عصليه صلاة الله مادام بارق وآل وأصحاب أولي الجود والتقى

# گفتار دهم

ينابيع المودة، صفحة ٣٨٩ گفته است: وقال الشيخ الكبير عبد الرحمن البسطامي صاحب كتاب درة المعارف قدس الله سرّه -:

بمكة نحو البيت بالنصر قد علا سيأتي من الرحمن للحق مرسلاً ويسمعو ظلام الشرك والجور أوّلاً خليفة خير الرسل من عالم العُلا ويسظهر عدل الله في الناس أوّلاً وفي كنز علم الحرف أضحى محصّلاً "

ويخرج حرف الميم من بعد شينه فيهذا هو المهديّ بالحقّ ظاهراً ويسملاً كلّ الأرض بالعدل رحمة ولايته بالأمر من عند ربّه فيظهر ميم المجد من آل أحمد كما قد روينا من على هو الرضا

## گفتار یازدهم

ينابيع المودة، صفحة ٣٨٩، گفته است: قال الشيخ الجليل عبد الكريم اليماني - قدّس الله سرّه -:

وفي يمن أمن يكـون لأهـلها إلى أن ترى نور الهداية مقبلاً

۱. روى اين كلمه در نسخه نوشته شده: (لاح. خل).

٢. ينابيع المودة، ج ٢، ص ٣٤٣، و نيز ر. ك: الزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢ - ١٥٣.

٣. ينابيع المودة، ج ٢، ص ٣٣٧، و نيز ر . ك : إلزام الناصب، ج ٢ ، ص ١٥٢.

ومن آل بيت طاهرين بمن علا بسنّة خير الخلق يحكم أوّلاًا

بميم مجيد من سلالة حيدر يسمّى بمهدي من الحقّ ظاهر

# گفتار دوازدهم

إلزام الناصب، صفحة ١٩٢، قال: وعن أبي هلال المصريّ أستاذ محيي الدين:

وغالوا في البغال وفسي السروج

إذا حكم النصاري في الفروج

فــقل للأعــور الدجّـال: هــذا زمانُك إن عزمت عـلى الخروج ٢

مؤلّف فقير گويدكه: غالب اين اشعار از روى استخراجات جفري است به قاعده های محیی الدین عربی که بعض از آن قبلاً ذکر شد و علم جفر علمی است اساسي و قواعد مضبوطهاي دارد و علمي است قديم. محيى الدين در كتاب در مكنون و جوهر مصون از ابوذر غفاري چنين روايت كرده كه گفت: گفتم به رسول خدا عليه كه:

أيّ كتاب أنزل الله على آدم؟ قال: كتاب المعجم. قلت: أيّ كـتاب كـتاب المعجم؟ قال ﷺ: ا ب ت ث إلى آخرها، وقد تكلُّم آدم ﷺ تسعمائة لغة أفضلها العربيّة، وعاش ﷺ تسعمائة وثلاثين سنة، ثمّ ورث من بعده علم الحروف ابنه شيث ﷺ، وهو نبيّ مرسَل، وأنزل الله عليه تسعين وهو وصيّ آدم ﷺ ووليّ عهده، وهو الذي بـني الكـعبة بالطين والحجر، وله سفر جليل الشأن في علم الحروف. اجتمعت به، وقرأته عليه، وعنه أخذت هذا المثلّث العظيم الشأن الذي لايعلم قدره إلّا من خصّه الله تعالى بالاطّلاع على أسرار الحروف، ورأيته بمكّة، وحلّ لي ما أودعه في سفره في سنة (۶۴۶) (۴۲۶ خل)، وهذا المثلُّث قد ذكر فيه أسرار بديعة، وإشارات رفيعة، وهو رابع كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، وعاش على تسعمائة واحد سنة (والمثلُّث هذا).

۱. همان.

٢. إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٥٢.

## و بنا بر نسخهٔ دیگر :

| 191 | 891  | 479 |
|-----|------|-----|
| 409 | 7771 | ٣   |
| 3   | 797  | 754 |

| ۲۳۸ | • ۲9 | 475 |
|-----|------|-----|
| 419 | 7771 | ۰۴۳ |
| ۰۳۶ | 477  | 774 |

اين نسخه غلط است

این نسخه صحیح است

ثمّ من بعده ورث علم الحروف أنوش، ثمّ قينان، وإليه ينسب العلم القينانيّ، شمّ مهلائيل، ثمّ بارد، وفي زمانه عبدت الأصنام، ثمّ إدريس، وهو نبيّ مرسَل، فأنزل الله عليه ثلاثين صحيفة، وإليه انتهت الرياسة في العلوم الحرفيّة والأسرار الحكميّة واللطائف العدديّة والإشارات الفلكيّة، حتّى يقال: إنّه أوّل من كتب بالقلم، وقد ازدحم على بابه العلماء، واقتبس من مشكاة أنواره سائر الحكماء، وقد صنّف كتاب كنز الأسراد وذخائر الأبراد، وهو خامس كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، وعلّمه جبرائيل على علم الرمل، وبه أظهر الله نبوّته، وقد بنى اثنين وسبعين مدينة، وتعلّم منه علم الحروف الهرامسة، وهم أربعون رجلاً، وكان أمهرهم أسقلينوس الذي هو أبو الحكماء والأطبّاء، وهو أوّل من أظهر الطبّ، وهو خادم نبيّ الله إدريس عليه الصلاة والسلام وتلميذه.

ثمّ ابنه متوشلخ، ثمّ ابنه لامك، ثمّ ابنه نوح عليه الصلاة والسلام -، وله سفر جليل القدر في علم الحروف، وهو سادس كتاب كان في الدنيا، ثمّ أرفحشد، ثمّ ابنه شالخ، ثمّ ابنه غابر، وهو نبيّ الله هود عليه الصلاة والسلام -، وهو نبيّ مرسَل أنزل الله عليه عشرين صحيفة، وهو أوّل من تكلّم في علم الوفق، وقيل: إنّه وضع مربّع مائة في مائة في أساس مكّة مرتزفها الله تعالى -، وله سفر عظيم القدر رفيع الشأن، وضعه في علم الحروف، وهو سابع كتاب كان في الدنيا في علم الحروف. قرأته عليه رسالته، وسألته عن مسألة عرفني بها في سنة ستّمائة وتسع وعشرين، ثمّ قالع، ثمّ ابنه يقطر، وهو قاسم الأرض بين الناس، ثمّ ابنه صالح نبيّ الله عليه الصلاة والسلام -، ورث علم الحروف، ثمّ أرغو بن قالع المذكور ورث علم الحروف، ثمّ ابنه أسروع، ثمّ ابنه ناحور، ثممّ ابنه تارخ، ثممّ ابنه المذكور ورث علم الحروف، ثمّ ابنه أسروع، ثمّ ابنه ناحور، ثممّ ابنه تارخ، ثممّ ابنه

إبراهيم الله وهو نبيّ مرسل، أنزل الله عليه عشرين صحيفة، وهو أوّل من تكلّم في علم الوفق، وقيل: إنّه وفق القاف في أساس الكعبة المكرّمة، وله سفر عظيم القدر، وهو ثامن كتاب كان في الدنيا في علم الحروف، ثمّ ابناه إسماعيل وإسحاق الله في فأمّا إسماعيل هو أب العرب، وهو أوّل من تكلّم بالعربيّة، وأمّا إسحاق فإنّه أبو بني إسرائيل، ثمّ ابنه يعقوب في ثمّ ابنه يوسف، وهو أوّل من وضع القرطاس، ثمّ موسى في وهو نبيّ مرسل أنزل الله عليه التوراة، وهو من أولي العزم، وعلّمه علم الكيمياء، وكان أعلم الناس في عصره بأسرار الأوفاق، وقد وضع الوفق المسدّس على صحيفة من ذهب، واستخرج بها تابوت يوسف من نيل مصر، وبذلك أمره الله تعالى.

ثمّ يوشع بن نون ﴿ ، ثمّ إلياس ، ثمّ حزقيل ﴿ ، وقيل : زردشت الآذربايجانيّ أخذ علم أسرار الحروف من أصحاب موسى ، ثمّ أخذ عن زردشت جاماسب الحكيم ، وهو أكبر أصحابه ، ثمّ داود ﴿ ، ثمّ ابنه سليمان ، ثمّ آصف بن برخيا ، وهو وزير سليمان ، ثمّ أشعيا ، ثمّ أرميا ، ثمّ عيسى ﴿ ، ثم محمد ﴾ وصحبه .

قال الإمام الحسين بن عليّ - رضي الله عنهما - الشهيد: العلم الذي دعى إليه المصطفى على علم الحروف وعلم الحروف في لام ألف، وعلم لام ألف في الألف، وعلم الألف في النقطة، وعلم النقطة في المعرفة الأصليّة، وعلم المعرفة الأصليّة في علم الأزل، وعلم الأزل في المشيّة في غيب الهويّة، وهوالذي دعى الله إليه نبيّه على بقوله: ﴿ فَاعلَم أَنّهُ لا إِللهَ إِلّا اللّهُ ﴾ (، والهاء في ﴿ أنّه ﴾ راجع إلى غيب الهويّة.

وقال بعض العلماء: علم الحروف من معجزات إبراهيم ﷺ، ثمّ الإمام عليّ -كرّم الله وجهه ورث علم أسرار الحروف من سيّدنا ومولانا رسول الله ﷺ، وإليه أشار بقوله: «أنا مدينة العلم وعليّ بابها. فمن أراد العلم فعليه بالباب» ٢، وهو -كرّم الله وجهه - آخر الخلفاء

۱. سورة محمّد، آية ۱۹.

۲. ر.ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۱۱، ص ۵۵؛ مستدرک حاکم، ج ۳، ص ۱۲۶ ـ ۱۲۷: امالی شیخ طوسی، ص ۱۵۹، ضمن حدیث ۱۱۷۲؛ شواهد التنزیل، ج ۱، ص ۱۰۴ ح ۱۱۸ و ص ۴۳۲. ح ۴۵۹؛ بحارالأنوار، ج ۲۸. ص ۱۹۹، ضمن حدیث ۶ و ج ۴۰، ص ۷۰، ضمن حدیث ۱۰۴ و ....

كما كان النبي الله آخر الأنبياء، وقد ورث علم الأولين والآخرين، وما رأيت في من اجتمعت بهم أعلم منه، وقد أظهر أحكام اللفظ بقوله: الفاعل مرفوع، والمفعول منصوب، والصفاف إليه مجرور، وقد تكلّم بالطالع والغارب، والوتد والمتوسّط، وقال: الكيميا أخت النبوّة، وأس الفتوّة، وعصمة المروّة، وقال حكرم الله وجهد ـ: الفقه للأديان، والطبّ للأبدان، والهندسة للبنيان، والنجوم للزمان، وقال ابن عبّاس في: أعطي عليّ تسعة أعشار العلم، وإنّه لأعلمهم العشر الباقي آ، وهو أوّل من وضع مربّع مائة في مائة في مائة في الإسلام، وقد صنّف الجفر الجامع في أسرار الحروف، وفيه ما جرى للأوّلين وما يجري للآخرين، وفيه اسم الله تعالى الأعظم، وتاج آدم، وخاتم سليمان، وحجاب آصف، وما زال يعرفون أسرار هذا الكتاب الربّانيّ، واللباب النورانيّ، وهو ألف وسبعمائة مصدر المعروف بالجفر الجامع والنور اللامع، وهو عبارة عن لوح القضاء والقدر، والناس مختلفون في وضعه وتكسيره. فمنهم من وضعه بالتكسير الحرفيّ، وهو الإمام جعفر الصادق في وهو مذهب يخرج جميع المطالب والأسماء، ومنهم من وضعه بطريق التركيب العدديّ، وهو مذهب سامور الهنديّ، وكلّ طريقه موصلة إلى الغرض المطلوب والشأن المرغوب.

ثم الإمام الحسين الله ورث علم الحروف من أبيه، ثم ورثها زين العابدين ، ثم الإمام محمد الباقر ، ثم ابنه الإمام جعفر الصادق ، وهو الذي غاص في أعماق أغواره، واستخرج دررَه من أصداف أسراره، وحل معاقد رموزه، وفك طلاسم كنوزه، وقال الإمام جعفر الصادق ، علمنا غابر ومزبور، وكتاب مسطور، في رق منشور، ونكت في القلوب، ومفاتيح أسرار الغيوب، ونقر في الأسماع لاينفر منه الطباع، وعندنا

١. ر. ك: تحف العقول، ص ٢٠٨؛ كنز الفوائد، ص ٢٤٠؛ معدن الجواهر، ص ١٢٨، ح ١٤١؛ أعلام الديس في صفات المؤمنين، ص ٨٣، بحارالأنوار، ج ١، ص ٢١٨، ح ٢٢ و ج ٧٥، ص ٢٥، ح ٥٢.

ر. ک: مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۳۱۱؛ اُسد الغابة، ج ۴، ص ۲۲: مطالب السؤول في مناقب آل الرسول ﷺ، ص ۱۷۰؛ کشف الغمّة، ج ۱، ص ۱۱۴؛ ذخائر العقبی، ص ۷۸: جواهر المطالب في مناقب الإمام على ﷺ، ج ۱، ص ۱۹۴؛ بحارالأنوار، ج ۴۰، ص ۱۴۷ و ۱۷۹.

فقوله: «علمنا غابر» أشار به إلى العلم بما مضى من قرون الأنبياء على وكلّ ما كان من الحوادث في الدنيا، وأمّا «المزبور» فإنّه أشار به إلى المسطور في الكتب الإلهيّة والأسرار الفرقانيّة المنزلة من السماء على المرسلين والأنبياء -صلوات الله عليهم -، وأمّا «الكتاب المسطور» فإنّه أشار به إلى أنّه مرقوم في اللوح المحفوظ، وأمّا قوله: «نقر في الأسماع» فإنّه أشار به إلى أنّه كلام على وخطاب جلى، لاينفر منه الطبع، ولا يكرهه السمع؛ لأنَّه كلام عذب يسمعونه ولا يرون قائلَه، فيؤمنون بالغيب، وأمَّا «الجفر الأبيض» فإنه أشار به إلى أنّه وعاء فيه كتب الله المنزلة وأسرارها المكنونة وتأويلاتها، وأمّا «الجفر الأحمر» فإنّه أشار به إلى أنّه وعاء فيه سلاح رسول الله ﷺ، وهو عند من له الأمر، ولا يظهر حتى يقوم رجل من أهل البيت، وأمّا «الجفر الأكبر» فإنّه أشار به إلى المصادر الوفقيّة التي هي من ألف با تا ثا إلى آخرها، وهي ألف وفق، وأمّا «الجفر الأصغر» فإنّه أشار به إلى المصادر الوفقيّه التي هي مركّبة من أبجد إلى قـرشت، وهـي سبعمائة وفق، وأمّا «الجامعة» فإنّه أشار به إلى كتاب فيه علم ماكان وما يكون إلى يوم القيامة، وأمّا «الصحيفة» فهي صحيفة فاطمة رضى الله عنها ـ؛ فإنّه أشار بها إلى ذكر الوقائع والفتن والملاحم وما هو كائن إلى يوم القيامة، وأمّا «كتاب على » فإنّه أشار به إلى كتاب أملاه رسول الله على من فلق فيه \_أى: من شق فمه ولسانه المبارك، وكتب على، وأثبت فيه كلّ ما يحتاج إليه من الشرائع الدينيّة والأحكام والقضايا، حتى فيه الجلدة و نصف الجلدة.

والجفر من حيث اللغة فإنَّه رقَّ الجدي، وقال جعفر الصادق أيضاً: ومنَّا الفرس الغوَّاص

۱. ر.ک: کافی، ج ۱، ص ۲۶۴، ح ۳: ارشاد، ج ۲، ص ۱۸۶: روضة الواعظین، ص ۲۱: احتجاج، ج ۲، ص ۱۲۴: احتجاج، ج ۲، ص ۱۲۴: الخرائج والجرائح، ج ۲، ص ۱۸۹۳: کشف الغمة، ج ۲، ص ۲۸۳: عوالی اللآلی، ج ۴، ص ۱۲۴: الزام ص ۱۱۹، ح ۱۴۱: الزام ص ۱۲۹: الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۱۲ و ج ۲، ص ۱۵۰.

والفارس القنّاص. الفاهم هذا اللسان الغريب، والبيان العجيب، وقيل: إنّ الجفر يظهر في آخر الزمان مع الإمام محمّد المهديّ، ولا يعرفه على الحقيقة إلّا هـو على، وكان الإمام عليّ عليّ من أعلم الناس بعلم الحروف وأسرارها، وقال: سلوني قبل أن تفقدوني؛ فإنّ بين جنبيّ علوماً كالبحار الزواخر. ٢

### ترجمهٔ كلمات محيى الدين و حديث ابوذر غفارى:

ابوذر گفت: گفتم به رسول خدا ﷺ که: چه کتابی فرو فرستاد خدا بر آدم؟ فرمود: كتاب معجم بود. گفتم: كتاب معجم چه كتابي بوده ؟ فرمود: اب ت ث تا آخر آن و آدم ﷺ به نهصد لغت تكلّم مي كرد كه افضل آن لغتها لغت عربي بود و نهصد و سي سال عمر كرد. پس از او پسر او شيث الله وارث علم حروف شد و او پيغمبر مرسل بود و خدا بر او نو د صحيفه فرستاد و او وصى آدم و ولى عهد او بود و اوست كسى كه خانه كعبه را با سنگ و گل بناكرد و براى او كتاب با جلالي بود در علم حروف و من با او جمع شدم و كتاب او را بر او خواندم و از او تعليم گرفتم مثلّث عظيم الشأني راكه قدر آن را کسی نمی داند مگر آن که خدا او را به آن مخصوص گر دانیده باشد که مطّلع بر اسرار حروف باشد و من در مکه او را دیدم و حل کرد برای من آنچه راکه به و دیعت در کتاب خود گذارده بود در سال ششصد و چهل و شش (بنا بر نسخهای: در سال چهار صد و بیست و شش) و در این مثلّث اسرار بدیعهای را ذکر کرد و اشارات بلندی را یاد نمود و آن چهارم کتابی است که در دنیا در علم حروف نوشته شده و او نهصد و یک سال عمر کرد (صورت مثلّث همان است که نوشته شد) و پس از او انوش پسر او وارث علم حروف بود و پس از او قینان پسر او وارث شد و پس از او مهلائیل و پس از او بارد و در زمان او بت پرستی شروع شد و پس از او ادریس وارث علم حروف شد و او پیغمبر مرسل بود و خدا سی صحیفه برای او فرستاد و ریاست علوم حرفیه

١. ر. ک: ينابيع المودّة، ج ٣، ص ٢٠٠ و ٢٢٢: إلزام الناصب، ج ١، ص ٢١٢ وج ٢، ص ١٥٠.

الدرّ المكنون والجوهر المصون (مخطوط)، ص ٤٣ ـ ٤٨، و نيز ر.ك: ينابيع المودّة، ج ١، ص ٣١٠ و ج ٣.
 ص ٢٠٨ و ٢٠٣؛ إلزام الناصب، ج ٢. ص ١٥٠ و ٢٠٧.

واسرار حکمتی و لطایف عددی و اشارات فلکی به او منتهی شد و او اوّل کسی است که با قلم نوشت و علما بر در خانهٔ او از دحام می کردند و از مشکات انوار او اقتباس می نمودند سایر حکما و او کتاب کنز الانسوار و ذخائر الابرار را تصنیف نمود و آن پنجم کتابی است که در دنیا در علم حروف نوشته شده و جبرئیل الله علم رمل را به او تعلیم داد و به آن علم نبوّت او را ظاهر گردانید و هفتاد و دو شهر بنا کرد و هرامسه علم حروف را از او یاد گرفتند و ایشان چهل نفر بودند و ماهر ترین ایشان اسقلینوس حکیم بوده و او پدر حکما و اطبابود و او اوّل کسی است که علم طب را ظاهر کرد و او خادم پیغمبر خدا، ادریس، بود و شاگرد او بود.

پس از ادریس پسر او متوشلخ و پس از او پسر او لامک و پس از او پسر او نوح ﷺ وارث علم حروف شدواو پيغمبر مرسّل بودوكتاب جليلي در علم حروف نوشت و آن ششمین کتاب بود در دنیا. پس از آن ارفحشد و پس از آن پسر او شالخ و پس از آن پسر او غابر که پیغمبر خدا هو د باشد وارث علم حروف شد و او پیغمبر مرسل بود و خدا بیست صحیفه برای او فرستاد و او اوّل کسی است که در علم وفق سخن گفت و گفته شده است که: اوّل کسی که مربّع صد در صد را در اساس مکّه وضع کرد او بوده و براي او كتاب رفيع القدر عظيم الشأني است در علم حروف و أن هفتمين كتاب است در دنیا در این علم و من این رساله را در نزد او خواندم و مسئلهای از او پرسیدم. أن را به من شناسانید در سال ششصد و بیست و نه. پس از آن قالع و پس از آن پسر او یقطر که او قسمت كننده زمين بود در ميان مردمان و پس از آن پسر او صالح نبئ الله عليه الصلاة -وارث علم حروف شد. پس از آن اُرغو پسر قالع مذكور وارث علم حروف شد. پس از آن يسر او اسروع و پس از آن پسر او ناحور و پس از آن پسر او تارخ و پس از آن يسر او ابراهيم عليه الصلاة والسلام كه پيغمبر مرسل بود و خدا بيست صحيفه براي او في ستاد و او اوّل كسي است در عصر خودكه در علم وفق تكلّم كرد و گفته شده كه: او وفق قاف را در اساس کعبهٔ مکرّمه وضع نمود و برای او کتاب جلیل القدری است و أن هشتمین کتاب است در دنیا در علم حروف. پس از آن دو پسران او اسماعیل و اسحاق

وارث علم حروف شدند و امّا اسماعیل پدر عرب است و او اوّل کسی است که به عربی تکلّم کرد و امّا اسحاق او پدر بنی اسرائیل است. پس از آن پسر او یعقوب او آن پسر او یوسف و او اوّل کسی است که کاغذ را تأسیس کرد. پس از آن موسی و او این کسی است که کاغذ را تأسیس کرد. پس از آن موسی و او این پیغمبران موسی و او پیغمبر مرسل بود که خدا تودات را برای او فرستاد و او از پیغمبران اولوالعزم بود و کیمیا را به او تعلیم داد و داناترین مردم بود در عصر خود به اسرار وفق ها و وفق مسدّس را بر صحیفه ای از طلانقش کرد و به آن وفق تابوت یوسف را از رود نیل مصر بیرون آورد و خدا او را به این امر امر فرمود.

پس از آن یوشع بن نون و پس از آن الیاس و پس از آن حزقیل وارث علم حروف شد و گفته شده است که: زردشت آذربایجانی علم اسرار حروف را از اصحاب موسی فراگرفت. پس جاماسب حکیم که بزرگترین اصحاب او بود و پس از آن داود و پس از آن پسر او سلیمان و پس از آن آصف بن برخیا که وزیر سلیمان بود و پس از آن اشعیا و پس از آن ارمیا و پس از آن عیسی و پس از آن محمد حسلی الله علیه و آله وصحبه عالم اسرار علم حروف بود.

حسین بن علی شهید ـ رضی الله عنهما ـ گفته است که : علمی که دعوت به آن کرد مصطفی بی علم حروف بود و همهٔ علم حروف در لام الف است و علم لام الف در الف است و علم الف در الف است و علم الف در نقطه است و علم نقطه در معرفت اصلیّه است و علم معرفت اصلیّه در علم ازل است و علم ازل در مشیّت الهیّه در غیب هویّت است و او آنچنان چیزی است که دعوت کرد خدا به سوی آن پیغمبر خود بی را به فرمودهٔ خود که فرموده: ﴿ فَاعلَم أَنّهُ لَا إِللهُ إِلّا اللّهُ ﴾ و «هاء » در ﴿ أنّه ﴾ راجع به غیب هویّت است.

و بعضی از علما گفته اند که: علم حروف از معجزات ابراهیم الله است. پس از آن امام علی ـ کرّم الله وجهه ـ وارث اسرار علم حروف شد از آقا و مولای ما رسول خدا علی و به سوی آن اشاره کرده است به قول خود که فرمود: من شهر علمم و علی دروازهٔ آن است.

۱.سورهٔ محمّد، آیهٔ ۱۹.

پس کسی که علم می خواهد بر اوست که از در آن وارد شود و او کرم الله وجهه \_آخر خلفاست همچنان که پیغمبر ﷺ آخر پیغمبران است و از روی تحقیق وارث شده است علم اؤلین و آخرین را و ندیدم در میان کسانی که با آنها جمع شدم داناتر از او ۱٫ و از روى تحقيق او ظاهر كرد احكام لفظ را به گفتهٔ خود كه فرمود: هر فاعلى مرفوع و هر مفعولي منصوب و هر مضافً إليهي مجرور است و سخن گفت در طالع و غارب و وَتُد و متوسّط، و فرمود: علم كيميا خواهر پيغمبري و اساس جوانمردي و حافظ مرؤت است، و فرمود ـگرامي بدارد خدا روي او را ـ: علم فقه براي دين هاست و طب برای بدنها و هندسه برای ساختمانها و نجوم برای زمانهاست، و ابن عبّاس على گفته که: عطا کرده شد به على نُه عُشر از علم و او بريك عُشر باقى هم داناتر است، و او اوّل کسی است در اسلام که مربّع صد در صد را وضع فرمود و جفر جامع را تصنیف کرد که در آن است اسرار حروف و در آن است آنچه که جاری شده بر پیشینیان و آنچه جاری شود بر پسینیان و در آن است اسم اعظم خدای تعالی و تاج آدم و خاتم سلیمان و حجاب آصف و همیشه از عارفین اهل تحقیق از چراغ نورهای او نور می گیرند و امامهای رسوخ دارندگان در علم که از فرزندان او هستند می شناسند اسرار این کتاب ربانی را و مغزهای نورانی آن را و آن هزار و هفتصد مصدر است که به جفر جامع معروف است و نور لامع و آن عبارت است از لوح قضا و قدر و مردم در وضع آن مختلفاند و همچنین در تکسیر آن. بعضی به تکسیر حرفی عمل کردهاند و آن امام جعفر صادق على است كه به آن قاعده همهٔ مطالب و اسماء را بيرون مي آورد و بعضی به طریق ترکیب عددی عمل کردهاند که آن روش سامور هندی است و هر كدام از ايشان طريقه هاشان رساننده است به غرضي كه مطلوب است و كارى كه طبع به أن راغب شده.

پس از على امام حسين وارث علم حروف شد از پدر خود. پس از او زينالعابدين ﷺ

۱. عُشر: یک دهم.

شد. پس از آن امام محمّد باقر به و پس از آن پسر او امام جعفر صادق به شد و اوست آنچنان کسی که فرو رفت در گودی های دریای این علم و بیرون آورد دُرهای صدف های آن را و حل کرد اسرار و گره های رمزهای آن را و باز کرد طلسم های گنج های آن را و فرمود امام جعفر صادق که: علم ما غابر و مزبور و کتاب مسطور است. در پوستی که نشر داده شده و افکنده شدن در دل هاست و کلیدهای اسرار نهانی است و صدا کردن در گوش هاست بنحوی که طبیعت ها از آن نفرت نکند و نزد ما است جفر ابیض و جفر احمر و جفر اکبر و جفر اصغر و جامعه و صحیفه و کتاب علی است جفر ابیض و جفر احمر و جفر اکبر و جفر اصغر و جامعه و صحیفه و کتاب علی اگرامی بدارد خدا روی او را.

پس فرمودهٔ آن حضرت که: «علم ما غابر است» اشاره به علم به گذشته هاست از قرنهای پیغمبران گذشته و هر حادثه ای که در دنیا واقع شده و مراد از «مزبور» اشاره است به آنچه در کتابهای خدا و اسرار قرآنیّه که از آسمان بر پیغمبران و فرستاده شدگان -صلوات الله علیهم أجمعین - نازل شده وامّا «کتاب مسطور» اشاره است به آنچه که در لوح محفوظ نوشته شده و امّا فرمودهٔ او: «نقر في الأسماع» اشاره است به کلام بلندمر تبه و خطاب روشنی که به ایشان می شود که از شیرینی آن طبع متنفّر نشود و گوش کراهت از شنیدن آن نداشته باشد؛ زیراکه آن کلام گوارایی است که می شنوند آن را و گویندهٔ آن را نمی بینند، پس ایمان به غیب می آورند.

وامًا «جفر ابیض» پس اشاره است به آن ظرفی که در آن است کتابهای نازل شده و اسرار پوشیده و تأویلات آن، و امًا «جفر احمر» اشاره است به آن ظرفی که در آن است آلات حرب رسول خدا بیش و آن در نزد کسی است که برای اوست امر و ظاهر نمی شود تا قیام کند مردی از اهل بیت ـ یعنی: مهدی آل محمّد بیش ـ، و امّا «جفر اکبر» اشاره است از آن به مصادر و فقیّه ای که از الف با تا ثا بیرون آید و آن هزار و فق است، و امّا «جفر اصغر» و آن اشاره است به مصادر و فقیّه ای که مرکّب است از ابجد تا قرّشت و آن هفتصد و فق است.

و امًا «جامعه » أن اشاره است به كتابي كه در أن است علم به ماكان و ما يكون تــا

روز قیامت، وامّا «صحیفه» پس آن صحیفهٔ فاطمه درضي الله عنها داست که در آن اشاره شده ذکر وقایع و فتن و ملاحم و آنچه تا روز قیامت واقع شده و واقع می شود، و امّا «کتاب علی» پس آن اشاره است به کتابی که املاکر دند آن را رسول خدا ﷺ از شکاف دهان خود و زبان مبارک خود و علی ﷺ نوشت و ثبت کرد در آن آنچه راکه احتیاج به سوی آن است از شرایع دینیه و احکام و قضایا حتّی در حکم آنچه که یک تازیانه یا نصف تازیانه در آن است.

و جفر از حیث لغت پوست بزغاله است. و فرمود جعفر صادق نیز که: از مااست اسب فرو رونده و سوار شکاری. پس بفهم این زبان غریب را و بیان عجیب را و گفته شده است که: جفر ظاهر می شود در آخر زمان با امام محمّد مهدی و حقیقت آن را کسی نمی شناسد جز او -خشنود باد خدا از او و امام علیّ بن ابی طالب الله داناترین مردم بوده به علم حروف و اسرار آن و می فرمود: بپرسید از من پیش از آن که مفقود شوم از میان شما؛ زیراکه در میان دو پهلوی من است علم های زیادی مانند دریاها.

#### بخش دوازدهم

در بیان علامات و نشانه هایی که در کتب عهدین ذکر شده و آنها در طی چند بهره ذکر کرده خواهد شد و سپس بعضی از گفته ها و معتقدات بعضی از ملل متنوّعه یاد می شود.

#### بهرة اول

از کتاب مقدّس عهد عتیق و جدید، ترجمهٔ فاضلخان از عبری و کلدانی و یونانی و غیر آنها به فارسی، مطبوع لندن در سال یک هنزار و نهصد و سنی و سنه میلادی مسیحی، کتاب اشعیای نبی، باب دوم، آیهٔ اوّل، کلامی که اشعیا بن آموص دربارهٔ یهودا و اورشلیم دید و در ایّام آخر واقع خواهد شد.



آیهٔ ۱۲: زیراکه برای یَهُوّه صَبایُوت روزی است که بر هر چیز بلند و عالی خواهد آمد و بر هر چیز مرتفع، و آنها پست خواهد شد. ۱۳ و بر همهٔ سروهای آزاد بلند و رفیع لبنان و بر تمامی بلوطهای باشان. ۱۴ و بر همهٔ کوههای عالی و بر جمیع تلهای بلند. ۱۵ و بر هر برج مرتفع و بر هر حصار منبع. ۱۶ و بر همهٔ کشتیهای ترشیش و بر همهٔ مصنوعات مرغوب. ۱۷ و کبریای انسان خم شود و تکبّر مردان پست خواهد شد، و در آن روز خداوند بتنهایی متعال خواهد بود. ۱۸ و بتها بالکل تلف خواهند شد. ۱۹ و ایشان به مغارههای صخرهها و حفرههای خاک داخل خواهند شد؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. ۱۲ در آن روز مردمان بتهای نقره و بتهای طلای خود را که برای عبادت خویش ساخته اند نزد موش کوران و خفاشان خواهند انداخت. ۲۱ تا به مغارههای صخرهها و شکافهای سنگ خارا داخل شوند؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. شکافهای سنگ خارا داخل شوند؛ به سبب ترس خداوند و کبریای جلال وی، هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد. هنگامی که او برخیزد تا زمین را متزلزل سازد.

باب سوم، آیهٔ اوّل: زیراکه اینک خداوند یَهُوه صبایوت پایه و رکن را از اورشلیم و یهودا ـ یعنی: تمامی پایهٔ نان و تمامی پایهٔ آب ـ را دور خواهد کرد. ۲ و شجاعان و مردان جنگی و داوران و انبیا و فالگیران و مشایخ را. ۳ و سرداران پنجاهه و شریفان و مشیران و صنعتگران ماهر و ساحران حاذق را. ۴ و اطفال را بر ایشان حاکم خواهد ساخت و کودکان بر ایشان حکمرانی خواهند نمود. ۵ و قوم مظلوم خواهند شد. هر کس از دست دیگری و هر شخص از همسایهٔ خویش و اطفال بر پیران و پَستان بر شریفان تمرّد خواهند نمود. ۶ چون شخصی به برادر خویش در خانهٔ پدرش متمسّک شده، بگوید: تو را رخوت هست ؟ پس حاکم ما شو و این خرابی در زیر دست تو باشد. ۷ در آن روز او آواز خود را بلند کرده، خواهد گفت: من علاج کننده نتوانم شد ؟

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۵، کتاب اشعیای نبی، باب ۲.

۲. در مصدر: (خواهم ساخت).

۳. در مصدر: «رُخوُت» ضبط شده است.

زيرا در خانهٔ من نه نان و نه لباس است. پس مرا حاكم قوم مسازيد. ٨ زيرا اورشليم خراب شده و يهودا منهدم گشته است؛ از آن جهت كه لسان ايشان و افعال ايشان به ضد خداوند می باشد تا چشمان جلال او را به ننگ آورند. ۹ سیمای روهای ایشان به ضد ایشان شاهد است و مثل سدوم گناهان خود را فاش کرده ، آنها را مخفی نمی دارند. وای بر جانهای ایشان؛ زیرا که به جهت خویشتن شرارت را به عمل آور دهاند. ١٠ عادلان را بگوييد كه ايشان را سعادتمندي خواهد بود؛ زيرا از ثمرهٔ اعمال خو د خواهند خورد. ۱۱ وای بر شریران! وای بر شریران که ایشان را بدی خواهد بود؛ چون که مکافات دست ایشان به ایشان کرده خواهد شد. ۱۲ و امّا قوم من ، کو دکان بر ایشان ظلم میکنند و زنان بر ایشان حکمرانی مینمایند. ای قوم من! راهنمایان شما گمراه کنندگاناند و طریق راههای شما را خراب میکنند. ۱۳ خداوند بـرای مـحاجّه برخاسته و به جهت داوري قومها ايستاده است. ۱۴ خداونـد بـا مشـايخ قـوم خـود و سروران ایشان به محاکمه در خواهد آمد؛ زیرا شما هستید که تاکستانها را خوردهاید و غارت فقيران در خانه هاي شماست. ١٥ خداوند يَهُوَه صبايوت مي گويد: شما را چه شده است که قوم مرا می کوبید و روهای فقیران را خرد می نمایید؟ ۱۶ و خداوند می گوید: از این جهت که دختران صیهون متکبرند و با گردن افراشته و غمزات چشم راه می روند و به ناز می خرامند و به پای های خویش خلخال ها را به صدا در می آورند. ١٧ بنا براين خداوند فرق سر دختران صيهون را گل خواهد ساخت و خداوند عورت ایشان را بر هنه خواهد نمود. ۱۸ و در آن روز خداوند دست خلخالها و پیشانی بندها و هلالها را دور خواهد كرد. ١٩ و گوشواره ها و دست بندها و روبندها را. ٢٠ و دستارها و زنجیرها و کمربندها و عطردانها و تعویذها را. ۲۱ و انگشترها و حلقههای بینی را. ۲۲ و رخوت ۲ نفیسه و رداها و شالها و کیسه ها را . ۲۳ و آینه ها و کتّان نازی و عمامه ها و برقع ها را. ۲۴ و واقع می شود که به عوض عطریّات عفرنت خواهد شد و به عوض

۱. در مصدر (زینت خلخالها).

۲. رُخوت: جمع رخت.

کمربند ریسمان و به عوض موی های بافته کلی و به عوض سینه بند زنار پلاس و به عوض زیبایی سوختگی خواهد بود. ۲۵ مردانت به شمشیر و شجاعانت در جنگ خواهند افتاد. ۲۶ و درواز های وی ناله و ماتم خواهند کرد و او خراب شده ، بر زمین خواهد نشست. ۱

و در باب چهارم آن کتاب گفته: آیهٔ ۱: و در آن روز هفت زن به یک مرد متمشک شده، خواهند گفت: نان خود را خواهیم خورد و رخت خود را خواهیم پوشید. فقط نام تو بر ما خوانده شود و عار ما را بردارد ۲.۲

و در باب پنجم آن گفته: آیه ۸: وای بر آنان که خانه را به خانه ملحق و مزرعه را به مزرعه ملصق سازند تا مکانی باقی نماند! و شما در میان زمین بتنهایی ساکن می شوید. ۹ یَهُوّه صبایوت در گوش من گفت: بدرستی که خانههای بسیار خراب خواهد شد و خانههای بزرگ و خوش نما غیر مسکون خواهد گردید.... ۱۱ وای بر آنانی که صبح زود برمی خیزند تا در پی مسکرات بروند و شب دیر می نشینند تا شراب ایشان را گرم نماید. ۱۲ و در بزمهای ایشان عود و بربط و دف و نای و شراب می باشد، اما به فعل خداوند نظر نمی کنند و به عمل دستهای وی نمی نگرند. ۱۳ بنا براین قوم من به سبب عدم معرفت اسیر شده اند و شریفان ایشان گرسنه و عوام ایشان از تشنگی من به سبب عدم معرفت اسیر شده اند و شریفان ایشان گرسنه و عوام ایشان از تشنگی خشک گردیده . ۱۴ از این سبب هاویه حرص خود را زیاد کرده و دهان خویش را بی حد باز نموده است و جلال و جمهور و شوکت ایشان و هر که در ایشان شادمان بی حد باز نموده است و جلال و جمهور و شوکت ایشان و هر که در ایشان شادمان و چشمان متکبّران پست خواهد شد. ۱۶ و یَهُوّه صبایوت به انصاف متعال خواهد و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و دو خدای قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء) به و در دادی قدّوس به عدالت تقدیس کرده خواهد شد. ۱۷ آن گاه برّههای (عُزَباء)

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۵ ـ ۷۸۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۲.

۲. در مصدر: (بردار).

۲. کتاب مقد س، ص ۷۸۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۴.

۴. در مصدر: (غربا).

در مرتعهای ایشان خواهند چرید و غریبان ویرانههای پروارهای ایشان را خواهند خورد. ۱۸ وای بر آنانی که عصیان را به ریسمانهای بطالت و گناه را گویا به طناب عرّابه می کشند! ۱۹ و می گویند: باشد که او تعجیل نموده ، کار خود را بشتاباند تا آن ۱٫ ببینیم، و مقصود قدّوس اسرائیل نزدیک شده، بیاید تا آن را بدانیم. ۲۰ وای بر آنانی که بدی را نیکویی و نیکویی را بدی مینامند که ظلمت را به جای نور و نور را به جای ظلمت میگذارند و تلخی را به جای شیرینی و شیرینی را به جای تلخی مینهند! ۲۱ وای بر آنانی که در نظر خود حکیماند و پیش روی خود فهیم مینمایند! ۲۲ وای بر آنانی که برای نوشیدن شراب زور آورند و به جهت ممزوج ساختن مسکرات مردان قوی می باشند! ۲۳ که شریران را برای رشوه عادل می شمارند و عدالت عادلان را از ایشان برمی دارند. ۲۴ بنا براین به نهجی که شرارهٔ آتش کاه را می خور د و علف خشک در شعله مىافتد همچنان ريشهٔ ايشان عفونت خواهد شد و شكوفهٔ ايشان مثل غبار برافشانده خواهد گردید؛ چون که شریعت یَهُوه صبایوت را ترک کرده ، کلام قدوس اسرائيل را خوار شمردهاند . ٢٥ بنا براين خشم خداوند بر قوم خود مشتعل شده و دست خود را بر ایشان دراز کرده ، ایشان را مبتلا ساخته است ، و کوهها بـلرزیدند و لاشههای ایشان در میان کو چهها مثل فضلات گردیده اند. با وجود این همه ، غضب او برنگردید و دست وی تاکنون دراز است. ۲۶ و علّمی به جهت امّتهای بعید برپا خواهد کرد و از اقصای زمین برای ایشان صفیر خواهد زد و ایشان تعجیل نموده، بزودي خواهند آمد. ۲۷ و در ميان ايشان احدي خسته و لغزش خورنده نخواهد بود و احدى يينكي انخواهد زدا و نخواهد خوابيد و كمربند [كمر] احدى از ايشان باز نشده، دوال نعلین احدی گسیخته نخواهد شد. ۲۸ که تیرهای ایشان تیز و تمامی کمانهای ایشان زده شده است. شمهای اسبان ایشان مثل سنگ خارا و چرخهای ایشان

۱. پینکی: خواب سبک، چرت.

۲. در مصدر: (و احدى نه يينگي خواهد زد).

مثل گردباد شمرده خواهد شد. ۲۹ غرش ایشان مثل شیر ماده و مانند شیران ژیان غرش خواهند کرد و ایشان نعره خواهند زد و صید راگرفته، بسلامتی خواهند برد و رهاننده[ای] نخواهد بود. ۳۰ و در آن روز بر ایشان مثل شورش دریا شورش خواهند کرد و اگر کسی به زمین بنگرد، اینک تاریکی و تنگی است و نور در افلای آن به ظلمت مبدّل شده است. ۱

و در باب دهم گفته: آیهٔ اوّل: وای بر آنانی که احکام غیر عادله را جاری می سازند و کاتبانی که ظلم را بر قوم خود می دارند، ۲ تا مسکینان را از داوری منحرف سازند و حقّ فقیران قوم را بربایند تا آن که بیوه زنان غارت ایشان بشوند و یتیمان را تاراج نمایند! ۲ پس در روز بازخواست در حینی که خرابی از دور می آید چه خواهید کرد و به سوی که برای معاونت خواهید گریخت و جلال خود را کجا خواهید انداخت ۶ غیر از آن که زیر اسیران خم شوند و زیر کشتگان بیفتند. با این همه غضب او برگردانیده نشده و دست او هنوز دراز است. ۴ وای بر آشور که عصای غضب من برگردانیده نشده و دست او هنوز دراز است. ۴ وای بر آشور که عصای غضب من می فرستم و نزد قوم مغضوب خود مأمور می دارم تا غنیمتی بربایند و غارتی ببرند و ایشان را مثل گِل کوچهها پامال سازند. ۱۶ آما او چنین گمان نمی کند و دلش بدین گونه قیاس نمی نماید، بلکه مراد دلش این است که امت های بسیار را هلاک نماید و منقطع بسازد ... ۱۳۳ ینک خداوند یَهُوّه صبایوت شاخهها را با خوف قطع خواهد نمود و بلندقد آن بریده خواهد شد و لبنان به دست جبّاران خواهد گردید. ۳۴ و بو تههای جنگل به آمن بریده خواهد شد و لبنان به دست جبّاران خواهد افتاد. ۳

و در باب یازدهم گفته: آیهٔ اوّل: و نهالی از تنهٔ یَشی بیرون آمده، شاخه از ریشه هایش خواهد شکفت و روح خداوند بر او قرار خواهد گرفت \_یعنی: روح حکمت و فهم

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۸۷ ـ ۷۸۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۵.

۲. در مصدر: (ظلم را مرقوم می دارند).

۳. کتاب مقدّس، ص ۷۹۲\_۷۹۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۰.

و روح مشورت و قوّت و روح معرفت و ترس خداوند. ۲ و خوشي او در ته سر خداوند خواهد بود و موافق رؤیت چشم خود داوری خواهمد کردا و به جهت مظلومان زمین به راستی حکم خواهد نمود ۲ و بر وفق سمع گوشهای خویش تنبیه نخواهد نمود. ٣ بلکه مسکینان را به عدالت داوری خواهد کرد و جهان را به عصای دهان خویش زده ، شریران را به نفحهٔ لبهای خود خواهد کشت. ۴ و کمر بند کمر ش عدالت خواهد بو د و كمر بند ميانش امامت. ٥ و گرگ با برّه سكونت خواهد داشت و پلنگ با بزغاله خواهد خوابید و گوساله و شیر و پرواری با هم، و طفل کوچک آنها را خواهد راند. ۶ و گاو با خرس خواهد چرید و بچههای آنها با هم خواهند خوابید و شير مثل گاو كاه خواهد خورد. ٧ و طفل شيرخواره بر سوراخ مار بازي خواهد كرد و طفل از شیر بازداشته شده دست خود را بر خانهٔ افعی خواهد گذاشت. ۹ و در تمامی کوه مقدّس من ضرر و فسادي نخواهد کرد؛ زيرا که جهان از معرفت خداونـد پـر خواهد بود مثل آبهایی که دریا را میپوشاند. ۱۰ و در آن روز واقع خواهد شد که ريشهٔ يَسِّي به جهت عَلَم قومها برپا خواهد شد و امّتها أن را خواهند طلبيد و سلامتي او با جلال خواهد بود. ١١ و در آن روز واقع خواهد شد که خداوند بار ديگر دست خود را دراز كند تا بقيّهٔ قوم خويش راكه از اشّور و مصر و فتروس و حبش و عیلام و شنعار و حمات و [از] جزیره های دریا باقی مانده باشند باز آورد. ۱۲ و به جهت امتها علمي برافرازد. رانده شدگان اسرائيل را جمع خواهد كرد و پراكندگان يهودا را از چهار طرف جهان فراهم خواهد آورد. ١٣ و حسد افرايم رفع خواهد شد و دشمنان يهودا منقطع خواهند گرديد. افرايم بر يهودا حسد نخواهند برد و يهودا افرایم را دشمنی نخواهد نمود. ۱۴ و به جانب مغرب بـر دوش فـلسطینیان پـریده، بني مشرق را غارت خواهند نمود و دست خود را بر أدُوم و مُؤاب دراز كرده ، بني عمون

۱. در مصدر: (داوري نخواهد كرد).

۲. جملهٔ اخیر در مصدر بعد از جملهٔ «بلکه مسکینان را به عدالت داوری خواهد کرد» آمده است.

ایشان را اطاعت خواهند کرد. ۱۵ و خداوند زبانهٔ دریای مصر [را] تباه ساخته، دست خود را با باد سوزان بر نهر دراز خواهد کرد و آن را با هفت نهرش خواهد زد و مردم را با کفش به آن عبور خواهد داد. ۱۶ و به جهت بقیّهٔ قوم او که از اشور باقی مانده باشند، شاهراهی خواهد بود چنان که به جهت اسرائیل در روز برآمدن ایشان از زمین مصر بود. ۱

## اخبار اشعيا راجع به بابل و عراق

باب سیزدهم کتاب اشعیا، آیهٔ اوّل و حی دربارهٔ بابل که اشعیا بن آمو س آن را دید:

۲ عَلَمی بر کوه خشک برپاکنید و آواز به ایشان بلند نمایید. با دست اشاره کنید تا به درهای نجبا داخل شوند. ۳ من مقدّسان خود را مأمور داشتم و شجاعان خویش دیعنی: آنان را که در کبریای من وجد می نمایند به جهت غضبم دعوت نمودم.

۴ آواز گروهی در کوه ها مثل آواز خلق کثیره. آواز غوغای ممالک امّتها که جمع شده باشند. یَهُوّه صبایوت لشکر را برای جنگ سان می بیند. ۵ ایشان از زمین بعید و از کرانه های آسمان می آیند - یعنی: خداوند با اسلحهٔ غضب خود تا تمامی جهان را ویران کند. ۶ ولوله کنید؛ زیرا که روز خداوند نزدیک است مثل هلاکتی از جانب قادر مملل می آیند . ۷ ایشان متحیّر شده، المها و دردهای زه ۲ بر ایشان عارض می شود. مثل می گردد. ۸ و ایشان متحیّر شده، المها و دردهای زه ۲ بر ایشان عارض می شود. مثل زنی که می زاید درد می کشند. بر یکدیگر نظر حیرت می اندازند و روی های ایشان روی های شعله و رمی باشد. ۹ اینک روز خداوند با غضب و شدّت خشم و ستم کیشی می آید تا جهان را ویران سازد و گناهکاران را از میانش هالاک نماید. ۱۰ زیرا که ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد .... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد .... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد .... ۱۱ و من ربع مسکون ستارگان آسمان و برج هایش روشنایی خود را نخواهند داد .... ۱۱ و من ربع مسکون

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۹۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۱.

٢. زه: زايش، دردِ زه: درد زايمان.

را به سبب گناه و شریران را به سبب عصیان ایشان سزا خواهم داد و غرور متکبران را تباه خواهم ساخت و تكبّر جبّاران را به زير خواهم انداخت. ١٢ و مردم را از زر خالص و انسان را از طلای اُوفیر کمیاب تر خواهم گردانید. ۱۳ بنا براین آسمان را متزلزل خواهم ساخت و زمين از جاي خود متحرّ ک خواهد شد در حين غضب يَهُو ه صبایوت و در روز شدّت خشم او . ۱۴ و مثل آهوی رانده شده و مانند گلّهای که کسی آن را جمع نکند خواهند بود و هر کس به سوی قوم خود توجّه خواهد نـمود و هـ شخصي به زمين خويش فرار خواهد كرد. ١٥ و هركه يافت شود بانيزه زده خواهد شد، و هر که گرفته شود با شمشير خواهد افتاد. ۱۶ اطفال ايشان نيز در نظر ايشان به زمین انداخته شوند و خانههای ایشان غارت شود و زنان ایشان بی عصمت گردند. ۱۷ اینک من مادیان را بر ایشان خواهم برانگیخت که نقره را به حساب نمی آورند و طلا را دوست نمی دارند. ۱۸ و کمانهای ایشان جوانان را خرد خواهد کرد و بر ثمرهٔ رجِم ترخم نخواهد نمود و چشمان ایشان بر اطفال شفقت نخواهد کرد. ۱۹ و بابل - که جلال ممالک و زینت فخر کلدانیان است ـ مثل واژگون ساختن خدا سَـدُوم و عموره را خواهد شد. ۲۰ و تا به ابد آباد نخواهد شد و نسلاً بعد نسل مسكون نخواهد گردید و اعراب در آن جا خیمه نخواهند زد و شبانان گلهها را در آن جا نخواهند خوابانید. ۲۱ بلکه وحوش صحرا در آن جا خواهند خوابید و خانههای ایشان از بوم[ها] پُر خواهد شد. شترمرغ در آن جا ساكن خواهد شد و غولان در آن جا رقص خواهند کرد. ۲۲ و شغالها در قصرهای ایشان و گرگها در کوشکهای خوشنما صدا خواهند زد، و زمانش نزدیک است که برسد و روزهایش طول نخواهد کشید. ا و در باب پانزدهم از کتاب اشعیا راجع به حوادث مُؤاب که از مناطق شرقی اردن است و آنها اولاد مؤاب بن لوط اند \_، آیهٔ اوّل وحی دربارهٔ مؤاب: زیراکه در شبی عار مؤاب خراب و هلاک شده است ؛ زيرا در شبي قير مؤان خراب و هلاک شده است.

۱. کتاب مقدّس، ص ۷۹۵ ـ ۷۹۶، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۳.

۲ به بتکده و دینون ا به مکانهای بلند به جهت گریستن برآمده اند. مؤاب برای نبو و میدیا اولوله می کند. بر سر یکی از ایشان گری است و ریشهای همه تراشیده شده است. ۳ در کوچههای خود کمر خود را به پلاس می بندند و بر پشت بامها و بر چهار سوهای خود هر کس ولوله می نماید و اشکها می ریزد. ۴ و حشبُون و آلعاله فریاد برمی آورند. آواز ایشان تا یاهٔ ص مسموع می شود. بنا براین مسلّحان مؤاب [ناله می کنند و جان ایشان در ایشان می لرزد. ۵ دل من به جهت مؤاب] فریاد برمی آورد و می کنند و جان ایشان در ایشان می لرزد. ۵ دل من به جهت مؤاب] فریاد برمی آورد با فراریانش تا به صُوغَر و عِجلّت شَیِلِشِیّا نعره می زنند؛ زیراکه ایشان به فراز لُوحیت با گریه برمی آیند؛ زیراکه از راه حور و ونایم صدای هلاکت برمی آورند . ۶ زیراکه آبهای نموده از بو هیچ چیز سبز آبهای نموده این دولتی را که تحصیل نموده اند و اندوختههای خود را بر وادی بیدها می برند . ۸ زیراکه فریاد ایشان حدود مؤاب را احاطه نموده و ولولهٔ ایشان تا بر ایلیم رسیده است؛ چون که آبهای دیمون از خون پر شده؛ زان رو که بر دیمون بلایای زیادی خواهم آورد - یعنی : شیری را بر فراریان مؤاب و بر بقیّهٔ زمینش خواهم گماشت . ۳

مؤلف فقیر گوید: آنچه از کتاب اشعیای نبی تا این جا نوشته شده و بعد از ایس نوشته می شود راجع به علامات آخرالزمان است که بعضی از آنها واقع شده و بعضی در شرف واقع شدن است و بعضی بعد از این واقع خواهد شد و چون بعضی از کلمات آن آشنا با زبان عصری نیست و یا مسلمانان به لغات آن آشنا نیستند، لازم دانستم برای مزید آگاهی در این جا شرح دهم و بعضی از جملههایی که محتاج به توضیح است خاطرنشان نمایم. پس می گویم: اشعیای نبی که او را شعیا هم می گویند

۱. در مصدر: (ديبون).

۲. در مصدر: (مید با).

۲. کتاب مقدّس، ص ۷۹۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۱۵.

در المنجدگفته که: هشت قرن پیش از میلاد مسیح و یکی از بزرگان انبیای چهارگانهٔ بنی اسرائیل بوده ۱. در جنات الخلود است که: مبعوث شد بر قومی از بنی اسرائیل که بدعت ها در دین خدا می کردند. حق تعالی پادشاه بابل را بر ایشان مسلط کرد. ۲

لغات

ا يَهُوَه صبايوت) يعني: خدا.

اورشليم: بيت المقدس.

سدوم: شهری بوده در فلسطین کنار دریای لوط.

صِهِيون: كوهي است در بيتالمقدس كه در آن هيكل بنا شده و مسجد اقصى در آن جاست و بعضي صيهون گويند.

اَشُور: مملکتی است قدیمی در شهرهای دجلهٔ وسطی که اسم گذارده شده به نام یکی از خدایانشان و نام مرکز آن مملکت و ساکنین آن رااشوری گویند و از شهرهای مرکزی آن نینوا و بابل بوده.

مؤاب: بلاد شرقی دریای لوط است و ساکنین آن اولاد مؤاب پسر لوطاند که جد مؤابی هاست که در قسمت شرقی اردن ساکن اند.

و از جمله علاماتی که خبر داده ظهور حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و عظمت و بزرگواری او و جهانگیر شدن شریعت اوست و باقی بودن سلطنت در ذریه و اولاد اوست تا روز قیامت و نیز خبر داده از نزول قرآن برای او ـ چنان که در فصل بیست و مشتم در آیهٔ دهم و چند آیه بعد از آن گفته.

# كِ لا طِلا لا طِهِ مَهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

١. المنجد، بخش أعلام، ص ٢٨.

٢. جنّات الخلود ، ص ١٢. ذيل كلمه «شعيا».

ترجمهٔ این آیات بنحوی که فاضلخان در کتب عهدین نوشته این است: آیـهٔ ۱۰

زیراکه حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون، این جااندکی و آن جااندکی خواهد بود. ۱۱ زیراکه بالبهای الکن و زبان غریب با این قوم تکلّم خواهد نمود. ۱۲ که با ایشان گفت: «راحت همین است. پس خسته شدگان را مستریح اسازید و آرامی همین است»، امّا نخواستند که بشنوند. ۱۳ و کلام خداوند برای ایشان حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون این جا اندکی خواهد بود. ۱۲ تا بروند و به پشت افتاده، منکسر گردند و به دام افتاده، گرفتار شوند. ۲ بنا براین، ای مردان استهزا کننده و ای حاکمان این قوم که در اورشلیم اند! کلام خداوند را بشنوید. ۳

در کتاب إقامة الشهود ـ یا منقول الرضائی ـ ، تألیف محمّد رضای جدیدالاسلام که بنا بر نقل خود از علمای بنی اسرائیل بوده و در میان ایشان از افاضل و اعیان بشمار می رفته و مستبصر و مسلمان شده و کتاب نامبرده را در ردّ یهود و اثبات حقّانیّت دین اسلام نوشته و به کتابهای خودشان نبوّت خاتم الانبیاء ﷺ را با برهان و دلیل ثابت کرده ، از جمله به این آیات از کتاب اشعیای نبی استدلال به صفاتی چند از صفات آن حضرت نموده باکتابش که قرآن مجیدباشد . گفته است که : مراد از «فرمان بالای فرمان و قانون بالای قانون ، این جا اندک و آن جا اندک » قرآن است که به مقتضای وقت و زمان و مکان و بندگان ، بعضی در مکه معظمه و بعضی در مدینه طیبه و بعضی در شب و بعضی در روز در مدّت بیست و سه سال نازل گردیده و گفته است که : در آیهٔ یازدهم بیانی از علامت حضرت ختمی مرتبت و کتابش فرموده ؛ زیرا که فرمود : پس با لبهای پاکیزه و متبسّم و زبان بیگانه به این قوم خواهد گفت. ( فاضل خان «پلَعکی سافاه » را به لبهای الکن معنی کرده ، و لی این عالم مستبصر ( فاضل خان «پلَعکی سافاه » را به لبهای الکن معنی کرده ، و لی این عالم مستبصر

١. مستريح : طالب راحت ، خواستار آسايش .

۲. شماره (۱۴) در مصدر این جا آمده است.

۳. کتاب مقدّس، ص ۸۰۸ م ۸۰۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۲۸.

۴. اسفار: سفرها.

به لبهای پاکیزهٔ متبسّم معنی کرده و بدیهی است که لب را الکن گفتن خارج از فصاحت است. نسبت به زبان الکن گفته می شود، امّا لب را به الکن توصیف نمی کنند و ترجمه فاضل خان غلط است ـ چنان که در بسیاری از موارد کلمات را غلط ترجمه کرده، به شهادت خود علمای یهود. نگارنده بعضی از آنها را که مناسبت با مقام دارد در این کتاب شرح خواهم داد.)

امًا بالبهای پاکیزه و متبسّم به علّت آن است که کمال حسن خلق در آن حضرت بوده ولازمهٔ این صفت همان وصفی است که اشعیا خبر داده ، و امّا فقرهٔ دوم که «وُبلانشُون إِخْرتِ» باشد؛ یعنی: با زبان بیگانگان به این قوم \_یعنی: بنی اسرائیل خواهدگفت ، [این مطلب هم] ظاهر است [که] زبان عربی نسبت به بنی اسرائیل زبان بیگانه است؛ زیرا که آنها عارف به این زبان نبوده اند ، ولی حضرت رسول بی به این زبان آنها بوده .

و امّا در آیهٔ دوازدهم خبر از ادّعای پیغمبری نمودن آن حضرت داده که فرموده: هنگامی که به ایشان میگوید که: «آرامگاه این است. خسته شدگان را آرام بدهید. از شنیدن ابا میکنید» مراد آن است که آن حضرت به بنی اسرائیل می فرمود که: این قرآن من آرامگاه شما می باشد. چون تورات دارای احکام دشوار و تکلیفهای مشکله است، قرآن من که کتاب خداست مایهٔ آسودگی شما خستگان است. ا

و این که در کتاب اشعبادر همین باب در آیهٔ سیزدهم قول خود را مکرر فرموده (حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قیانون. ایس جا اندکی و این جا اندکی خواهد بود) برای تأکید حجّت است بر بنی اسرائیل جهت پذیرفتن دعوت آن حضرت و دین و کتاب او که مبعوث به شریعت سهل و آسان است و در این آیه است اخبار از پشت کردن آنها و نپذیرفتن دعوت و دین و کتاب او و شکست خوردن و جزیه دادن ایشان به علّت قبول نکردن و استهزا کردن ایشان، و این که قبلاً فرموده:

١. منقول الرضائي، ص ٢٢٢ ـ ٢٢۴.

«به لغت بیگانه سخن گوید» ـ یعنی: به عربی و غیر از عبری ـ مصداق آن در حق حضرت ختمی مرتبت بسیار بسیار واضح است؛ زیراکه بعد از شعیا خدا با احدی از انبیا به زبان دیگر سخن نگفته، مگر با حضرت خاتم الانبیاء علیه ؛ زیراکه انجیل هم مانند سایر کتب به زبان عبری بوده، علاوه بر این که نصارا غالباً انجیل راکلام خدا نمی دانند.

تذکر لازم: چون خواندن عبارات عبری برای کسانی که آشنا به خط و زبان عبری نیستند، دشوار است خواندن کلمات بر وجه صحیح برای ایشان، و قسمت مهمی از این جزء از کتاب محتوی بر بشارات کتب عهدین است، لذا لازم دانستم که آیاتی که از کتب عهدین نوشته می شود علاوه بر اعراب کردن، کیفیّت تنطق کردن به آن هم نوشته شود تا اگر در نزد صاحبان آن کتب خوانده می شود، بطور صحیح ادا شود که خواننده مورد اعتراض واقع نشود و عوام را تذکره و تبصره باشد.

#### كيفيّت خواندن آيات صفحهٔ ۶۶

بدان که آیاتی که از پاسُوق ها \_ یعنی: آیات \_ سیمان \_ یعنی: باب \_ بیست و هشتم نوشته شده:

لفظ كي به اشباع كاف مكسوره و سكون ياء.

صَوْ به فتح صاد بينقطه و سكون واو.

لأصوبه اشباع لام مفتوحه و صادبي نقطه مفتوحه و سكون واو، در نوشتن لَصَو نوشته مي شود و لأصو خوانده مي شود.

وصو لأصو دوم هم مثل اوّل است ولى لأصو لأضاو خوانده مى شود به اشباع . قولاً قاو به فتح قاف اوّل و سكون واو و اشباع قاف ثانى به الف و سكون واو . زِعِرْ به كسر زاى نقطه دار و كسر عين بى نقطه و سكون راء بى نقطه و به اشباع عين نيز خوانده شده ( زِعبر ) .

١. تنطَّق: نطق كردن ، سخن گفتن ، تكلُّم.

شام به اشباع شین نقطه دار مفتوحه و سکون میم در نوشتن شَم نوشته می شود و در خواندن شام خوانده می شود.

در پاسوق - یعنی: آیهٔ بعد از این آیه -: کم به اشباع کاف مکسوره و سکون یا.

بِلَعَکی به کسر باء نقطه دار و فتح لأم و کا و اشباع کاف مکسوره به یاء ساکن.

سافاه به اشباع سین مفتوحه به الف و فاء مفتوحه به الف و سکون هاء هوز.

وُبُلاٰشُون به ضم واو و سکون باء نقطه دار و اشباع لام مفتوحه وشین مفتوحه و سکون نون.

سکون نون.

آجِرَت به فتح همزه و كسر حاء بي نقطه و فتح راء و سكون تاء نقطه دار. يَدَبِرُ به فتح يا و دال و كسر با و سكون راء مهمله.

إل به كسر همزه و سكون.

هاغام به اشباع ها و عين به الف و سكون ميم.

هَزه به فتح هٰا و كسر زاء نقطهدار و سكون هاء.

اشر به کسر همزه و شین و سکون راء.

أمّر به اشباع همزه و فتح ميم و سكون راء.

إليهم به كسر اول وكسر الم و سكون يا وكسر ها و سكون ميم.

زُئت به ضم زاء نقطه دار و كسر همزه و سكون تا.

هَمُّنُوحاه به فتح ها و ميم و ضمّ نون و سكون واو و اشباع حاء مفتوحه و سكون هاء.

هانيحو به هاء مفتوحهٔ مشبّعه و كسر نون و سكون ياء و ضمّ حا و سكون واو.

لِعايف به كسر لام و اشباع عين مفتوحه و كسرياء و سكون فاء.

وِزُئِت به کسر واو.

هَمرَ گِغاه به فتح ها و سكون ميم و فتح راء و كسر گاف و اشباع عين و سكون ها.

ولُوء به كسر واو و ضمّ لام مشبّعه و سكون همزه.

أبُوء به اشباع همزهٔ مفتوحه و ضمّ باء و سكون واو و همزه.

۱. در نسخه به همین صورت است، ولی باید «عین » باشد.

شِمُوع به كسر شين و ضمّ ميم و سكون واو و عين.

و هايا و به كسر واو و اشباع هاء مفتوحه و ياء به الف و سكون هاء.

لأهام به اشباع لام و هاء مفتوحتين و سكون ميم.

دِيرُ به كسر دال و باء و سكون راء.

ادرنای به کسر همزه و ضم دال و سکون واو و اشباع نون مفتوحه و سکون یاء.

لِمَعَنْ به كسر لام و فتح ميم و عين و سكون نون.

يِلْخُو به كسرياء و سكون لام و ضم خا و سكون واو.

وخاشلُو به كسر واو و اشباع خاء ياكاف مكسوره و سكون شين و ضمّ لام و سكون واو. أحُورُ به اشباع همزهٔ مفتوحه و ضمّ حاء و سكون واو و راء.

ونیشبار به کسر واو و نون و سکون یا و شین و اشباع باء مفتوحه و ضم راء و سکون واو.

وَنوقِشُو به فتح واو و ضمّ نون و سكون واو و كسر قاف و ضمّ شين و سكون واو. ونِلْخادُو به كسر واو و اشباع نون مكسوره و سكون لام و اشباع كاف مفتوحه و دال مضمومه و سكون واو.

و در باب چهل و دوم کتاب اشعیانیز بشارت به آمدن خاتم الانبیاء ﷺ داده در آیاتی چند که عین عبارات آن را با خط و لغت عبری و ترجمهٔ آن می نگارم. آیهٔ اوّل:

ترجمه از کتاب فاضل خان، آیهٔ ۱: اینک بندهٔ من که او را دستگیری نمودم و برگزیدهٔ من که جانم از او خشنود است، من روح خود را بر او می نهم تا انصاف را برای امتها صادر سازد. ۲ او فریاد نخواهد زد و آواز خود را بلند نخواهد نمود و آن را در کوچهها نخواهد شنوانید. ۳ نی خرد شده را نخواهد شکست و فیلهٔ ضعیف را خاموش نخواهد ساخت تا عدالت را براستی صادر گرداند. ۴ او ضعیف نخواهد گردید و منکسر نخواهد شد تا انصاف را بر زمین قرار دهد و جزیره ها منتظر شریعت او باشند. ۱

۱. کتاب مقد س، ص ۸۲۴. کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

پوشیده نیست که مفاد این آیات اخبار از بعضی از نشانه های حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است.

اؤل آن که: از آن حضرت تعبیر به بنده کرده و او را عبد خود خوانده ـ چنان که در آیات چندی از قرآن هم از او تعبیر به عبد فرموده.

دوم آن که: او را برگزیدهٔ حود خوانده که معنای مصطفی است که یکی از القاب آن حضرت است.

سوم آن که: از خشنودی خود از او خبر داده که نازل منزلهٔ معنای حبیب الله است. چهارم آن که: از روح قدسی خود در او قرار داده ـ چنان که در قرآن هم به آن تصریح فرموده به فرمودهٔ خود در آیهٔ ۵۳از سورهٔ شوری که فرموده: ﴿ وَکَذَلِكَ أُوحَينَا إِلَيكَ رُوحًا مِن أَمرِنَا ﴾ ١.

پنجم آن که: از انصاف و عدالت او خبر داده در حقّ همهٔ امّتها.

ششم آن که: آن حضرت به خشونت و درشتی صدای خود را بلند نکند و صدای او را به خشونت کسی در داخل و خارج نشنود.

هفتم آن که: به ضعیفان و بیچارگان اذیت و آزار نکند و با عدالت و انصاف رفتار کند و امر به عدالت و انصاف کند.

هشتم این که: خدا او را چنان دستگیری کند که در مقابل دشمن شکست نخورد تا عدالت را بر روی زمین برقرار کند.

نهم آن که: دارای شریعت باشد.

دهم آن که: جزیره های روی زمین منتظر شریعت او باشند و او صاحب شریعت و وحی تازه بود.

بر شخص عاقل با وجدان و انصاف پوشیده نیست که این علامات همه در حقً حضرت ختمی مرتبت علیه راست و درست آید لاغیر ،که صاحب شریعت تازه بـود

۱. سورهٔ شوری، آیهٔ ۵۲.

(Comp)

و بر همه مبعوث شد و با کفّار جهاد کرد و در جنگها نگریخت تا ایشان را مسلمان کرد و یا جزیه بر ایشان نهاد و شکست نخورد و پادشاهان صاحب شوکت را منقاد خود ساخت و با این همه قدرت با فقرا و گدایان می نشست و تواضع و فروتنی میکرد و مرتبهای برای خود قائل نبود و روی خاک می نشست و بر خر بر هنه ردیف سوار می شد و با بینوایان گفت و شنود میکرد و از آنها دلجویی می نمود و هرگز صدا به خشونت بلند نمی کرد و شریعت او به اطراف و جزیرها رسید و هیچ پیغمبری از پیغمبران متصف به این صفات نبود، حتّی حضرت عیسی هیگه که به نص انجیل که اکنون در دست مسیحیان است شریعت تازهای نداشت و مأمور به جهاد نبود و مبعوث بر کمه او را به شریعت موسی می دانند، و نادانی یا عناد بعضی از علمای یهود که چون که او را به شریعت موسی می دانند، و نادانی یا عناد بعضی از علمای یهود که چون مجوسی حمل نموده ان با هیچ یک از آنها درست نمی آید صاحب این صفات را به کورش مجوسی حمل نموده اند که پادشاهی بت پرست بوده و بعد از بخت نصر بر زمین بابل مسلط شد و بنی اسرائیل را رخصت بازگشت به زمین کنعان داد، آیا هیچ صاحب عقل و شعوری می پذیرد که خدا او را برگزیده و پسندیدهٔ جان خود گوید و آیا رواست که خدا کافر بت پرستی را به چنین صفاتی توصیف و تعریف کند ؟ خدا انصاف بدهد.

و نيز در همين كتاب و در همين باب از آيهٔ نهم چنين مي گويد:

 یعنی: اینک وقایع نخستین واقع شد و من از چیزهای نو اعلام میکنم و قبل از آن که به وجود آید شما را خبر میدهم.

و در دو آیهٔ قبل از این نیز گفته: من که یَهُوَه هستم. تو را به عدالت خوانده ام و دست تو را گرفته، تو را نگاه خواهم داشت و تو را عهد قوم و نور امّتها خواهم گردانید. [۷] تا چشمان کوران را بگشایی و اسیران را از زندان و نشینندگان در ظلمت را از محبس بیرون آوری. ۸من یهوه هستم و اسم من همین است و جلال خود را به کسی دیگر و ستایش خویش را به بتهای تراشیده نخواهم داد. ۱

از این دو آیهٔ هفتم و هشتم چنین برمی آید که طرف خطاب خدا به حضرت خاتم الانبیاء [ﷺ] است؛ به قرینهٔ آن که فرموده: تو را به عدالت خوانده ام و دست تو را گرفته، تو را نگاه خواهم داشت، که در قرآن هم در چندین جا اشاره و تصریح شده و از این که فرموده: تو را عهد قوم و نور امّتها گردانیدم ـیعنی: عهد اطاعت و فرمانبرداری تو را از قوم تو که عرب و اولاد قیدار باشند میگیرم و تو را سبب هدایت همهٔ امّتها قرار می دهم که همهٔ آنها از نور تو بینا شوند ـ، اگر از روی انصاف در این اوصاف تأمّل شود، صاحب آنها غیر از وجود مقدّس ختمی مآب ﷺ نخواهد بود؛ زیرا که بعد از شعیای پیغمبر کسی که متّصف به این اوصاف باشد از پیغمبران بجز آن حضرت نبوده و نخواهد بود که هادی و نور همهٔ امّتها باشد و به عدالت داوری کند.

و نیز در همین باب گوید: آیهٔ ۱۰: ای شماکه به دریا فرود می روید و ای آنچه در آن است! ای جزیره ها و ساکنان آنها! سرود نو را به خداوند و ستایش وی را از اقصای زمین بسرایید. ۱۱ صحرا و شهرهایش و قریه هایی که اهل قیدار در آنها ساکن باشند آواز خود را بلند نمایند و ساکنان سالع ترنم نموده ، از قلهٔ کوه ها نعره زنند. ۱۲ برای خداوند جلال را توصیف نمایند و تسبیح او را در جزیره ها بخوانند. ۱۳ خداوند مثل جبّار

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

سرون مي آيد و مانند مرد جنگي غيرت خويش را برمي انگيزاند. فرياد كرده ، نـعره خواهد زدو بر دشمنان خویش غلبه خواهد نمود. ۱۴ از زمان قدیم خاموش و ساکت مانده ، خودداري نمودم. الأن مثل زني كه ميزايد نعره خواهم زدو دم زده ، آه خواهم كشيد. ١٥ كوه ها و تل ها را خراب كرده ، تمامي گياه آنها را خشك خواهم ساخت. ١٤ و كوران را به راهى كه ندانسته اند رهبرى نموده ، ايشان را به طريق هايى كـ عـارف نیستند هدایت خواهم نمود. ظلمت را پیش ایشان به نور و کجی را به راستی مبدّل خواهم ساخت. این کارها را بجا آورده ، ایشان را رها نخواهم نمود . ۱۷ آنانی که بسر بتهای تراشیده اعتماد دارند و به اصنام ریخته شده می گویند که: « خدایان ما شمایید» به عقب برگردانیده ، بسیار خجل خواهند شد. ۱۸ ای کران! بشنوید ، و ای كوران! نظر كنيد تا ببينيد. ١٩ كيست كه مثل بندهٔ من كور باشد و كيست كه كر باشد مثل رسول من كه مى فرستم ؟ كيست كه كور باشد مثل مُسلِّم ا من و كور مانند بنده خداوند ؟ ۲۰ چیزهای بسیار میبینی، امّا نگاه نمی داری. گوشها را میگشاید، ولی خود نمی شنود. ۲۱ خداوند را به خاطر عدل خود پسند آمد که شریعت خویش را تعظیم و تکریم نماید. ۲۲ لیکن اینان قوم غارت و تاراج شدهاند و جمیع ایشان در حفر هها صید شده و در زندانها مخفی گردیدهاند. ایشان غارت شده و رهاننده [ای] نیست. تاراج گشته و کسی نمی گوید که: باز ده. ۲۳ کیست در میان شما که به ایس گوش دهد و تو جّه نمو ده ، برای زمان آینده بشنود؟۲

مؤلف گوید: در این آیات نیز علامات چندی است که جز با حضرت خاتم الانبیاء ﷺ تطبیق نمی کند. از جمله در آیهٔ ۱۱ که گفته: قریه هایی که اهل قیدار در آنها ساکن باشند، آواز خود را بلند نمایند. قیدار فرزند اسماعیل ذبیح بن ابراهیم خلیل الرحمن است و مراد از اهل قیدار وجود مبارک محمد ﷺ است و مراد از قریه ها مکه و مدینه

۱. در مصدر: (مُسلِم).

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴\_۸۲۵، کتاب اشعیای نبی ، باب ۴۲.

و قُرای اطراف آن است و سایر عرب هم نیز از اولاد قیدارند و مراد از بلند کر دن آواز اشاره است به عبادت مخصوصهای که در ایّام حج در خود مکّه و منی و عرفات سجا آورده می شود که هزار هزارها از مردم در کوه عرفات و اطراف آن صداها را به دعا و لبَیک بلند می نمایند و دیگر آن که شریعت او بقدری که جلال خدا را ظاهر کند تو سعه پیدا کند که حتی در جزیره ها خدا را به صفات جلال تسبیح کنند و مراد از سرود نه - که در آیهٔ ده گفته - اشاره به شریعت تازهٔ آن حضرت است که ناسخ شریعت های سابقه است و آیهٔ ۱۶ مواد از راهنمایی کردن کوران اشاره است به هدایت کردن آن حضرت کسانی را که چشم حقبین ندارند و خدا را نشناختهاند و آنها را به نور عقل راهنمایی کند و ظلمت جهل و نادانی را به نور علم از ایشان مرتفع کند و از کجر فتاری به راستی و راستروی آنها را وادار کند و بت پرستان را خوار و ذلیل و خجل و شرمسار کند و در آیهٔ ۱۸ مراد از خطاب به کران و کوران اشاره است به این که در زمان آمدن آن پیغمبر و آوردن شریعت تازه جماعت یهود و نصارا چشم حقبین و گوش حقشنو نخواهند داشت و دعوت او را نمی پذیرند مگر بعضی از آنها و در آیـهٔ ۱۹ خبر می دهد که چون دعوت او را نپذیر فتند ، آن حضرت هم معاملهٔ کری و کوری با آنهاکند و در آیهٔ ۲۰اشاره است به این که معجزات بسیار از آن حضرت خواهند دید و با دیدن معجزات دعوت او را قبول نخواهند کرد و در آیهٔ ۲۱ اشاره است به ایـن کـه خدا شریعت خود را که به دست او داده بزرگ خواهد کرد. آیهٔ ۲۲ حاکی است از این که آنهایی که با دیدن معجزات دعوت او را قبول نمیکنند، ذلیل و خوار و غارتزده و اسير و هرچند در گودالها و زندانها مخفي شوند دستگير خواهند شد و رهايي نخو اهند داشت. پس بر اشخاص عاقل و خردمند روشن و هويداست كه اين نشانه هایی که در این آیات از کتاب شعیاذ کر شده در حق خاتم الانبیاء علی و اخبار از آمدن آن حضرت است، و از جمله نشانه هایی که نیز در فصل ـ یعنی: سیمان-

١. تُرى: دهات، روستاها، جمع قريه.

و باب چهل و پنجم کتاب شعیاذکر شده این است:

 الدا هجا، إالى الدا حجا هجائي

 الدا الله المحاسطة
 الدا الله المحاسطة

 الدا المحاسطة
 الدا الله المحاسطة

 الدا الله المحاسطة
 المحاسطة

 الدا الله المحاسطة
 المحاسطة

 المحاسطة

ترجمه: آیهٔ ۲۲: ای همهٔ کرانه های زمین! به من توجه نمایید و نجات یابید؛ زیرا من خدا هستم و دیگری نیست. ۲۳ به ذات خود قسم خوردم و این کلام به عدالت از دهانم صادر گشته، برنخواهد گشت، که: هر زانو پیش من خم خواهد شد و هر زبان به من قسم خواهد خورد. ۲۴ و مرا خواهند گفت: عدالت و قوّت فقط در خداست و به سوی او خواهند آمد. ۱

بدان که از این آیات نیز چند نکته مستفاد می شود:

اؤل آن که: خداوند به همهٔ کسان روی زمین خطاب می فرماید بدون استثنا و امر می فرماید که همه به او توجّه کنند تا نجات یابند و او را به یگانگی بپرستند و تـوجّه

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۵.

به خدایی غیر از او نکنند.

دوم آن که: به ذات خود قسم یاد کرده که از آنچه فرموده تخلّف نکند، که مواد در این جا از خبر آینده باشد که البته واقع خواهد شد و آن خم شدن زانوهای بندگان است در مقابل او و اظهار ذلّت و بندگي و خضوع و خشوع نمودن ايشان است در قيام و قعو د و ركوع و سجود و بجا آوردن عبادت هاي موظّفه و اين نحوه عبادات پيش از تشريع شريعت تازهٔ خاتم الانبياء على در كار نبوده كه زانو خم كنند و ركوع و سجود نمايند و هم اكنون هم در تابعین شریعت تورات و انجیل این گونه عبادت متداول نیست و در عبادت هاشان ركوع و سجود و خم و تُه كردن زانو و تشهّدي نداشته و ندارند و بعلاوه دو زانو نشستن به حالت تشهّد را بد مي دانند و متديّنين از ايشان از اين كيفيّت نشستن اعراض دارند و مربّع و چهارزانو مینشینند و از دو زانو نشستن اطفال خود را منع میکنند و کلیهٔ عبادت هاشان به صورت عبادت ما مسلمانان نيست و به عكس مسلمانان به ذات خدا هم قسم نمي خورند، و امّا ركوع و سجود و زانو خم كردن از عبادات فرضيّهٔ حتميّهٔ مسلمانان است و همچنين به ذات خدا قسم خوردن در خصومات و مرافعات به لفظ و صيغه « والله » و « بالله » و « تالله » به همهٔ اقسام كلمهٔ قسم سوگند ميخورند. پس بدون ترديد و شك اين آيات اخبار از رسالت خاتم الانبياء و آوردن شريعت تازه است كه در عبادات امّت او ركوع و سجود و زانو خم كردن باشد و قسم خوردن به خدا در ميانشان رايج و متداول باشد.

و در باب پنجاه و چهارم کتاب شعیانیز گفته است:

לפים אחלך ויריעית פשכנותיך מפים אחלך ויריעית פשכנותיך מפים אחלך ויריעית פשכנותיך

יטו אל תחשבי האריבו ציתריך ויתדתיך תושי : פריפים ושבאול תפריצי וזרעה גריםיילש וערים בשפות יושיבו יאל תיראי בי-לא תבושי ואל תבלפי ני לא תחפירי פי בשת עלרכיך תשבחי וחרפת אלפניתיה לא 'תזכרי -עוד י פי בעליה עישיה יחוה צבא ירת שצי וגאלה כדיש ישראל אָלתי נַל חָרָץ יִבְּרְאַ : נִיּיְנְאַשִּׁ אזורלע נוגבורע נונד פל גאו יניני וֹאַשָּׁת נְעוֹרִים כֹּי חָבָאָם אָפַר אליור : ברנת אלהן אורטיף וְבַרְתַבְים גְדוֹלִיִם אְכַּקּבְּוּ בְשׁצָף בְּצָף הִבְּתוֹרְתוּ בָּנֵי רָגעׁ כפר ולעים תוקם לחליף אפר גאלה יקיח

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۳ میلادی، آیهٔ ۱: ای عاقره که نزاییده! پسرا. ای که درد زِه نکشیده! به آواز بلند ترنّم نما و فریاد برآور ؛ زیرا خداوند می گوید: پسران زن منکوحه زیادهاند. ۲ مکان خیمهٔ خود را وسیع گردان و پردههای مسکنهای تو پهن بشود. دریغ مدار و طنابهای خود را دراز کرده، میخهایت را محکم بساز. ۳ زیرا که به طرف راست و چپ منتشر خواهی شد و ذرّیّت تو امّتها را تصرّف خواهند نمود و شهرهای ویران را مسکون خواهند ساخت. ۴ مترس ؛ زیرا که خجل نخواهی شد و مشوّش مشو ؛ زیرا که رسوا نخواهی گردید ؛ چون که خجل نخواهی شد و مشوّش مشو ؛ زیرا که رسوا نخواهی گردید ؛ چون که خجالت جوانی خویش را فراموش خواهی کرد و عار بیوگی خود را به یاد نخواهی آورد . ۵ زیرا که آفرینندهٔ تو که اسمش یهو و است و سابیوت شوهر توست و قدّوس اسرائیل که به «خدای تمام جهان» مسمّاست و لی تو می باشد. ۶ زیرا که خداوند تو را مثل زن مهجور و رنجیدهٔ خود خوانده است و مانند زوجهٔ جوانی که ترک شده را مثل زن مهجور و رنجیدهٔ خود خوانده است و مانند زوجهٔ جوانی که ترک شده باشد. خدای تو این را می گوید: ۷ زیرا تو را به اندک لحظهای ترک کردم، امّا به باشد. خدای عظیم تو را جمع خواهم نمود. ۸ و خداوند ولیّ تو می گوید: به جوشش رحمتهای عظیم تو را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت غضبی خود را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت غضبی خود را از تو برای لحظه ای پوشانیدم، امّا به احسان جاودانی بر تو رحمت

۱. در مصدر : (که اسمش یهوه صبایوت است شوهر توست).

۲. کتاب مقد س، ص ۸۳۷، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۴.

## יְבּרשׁ וַבִרית שׁלְּיבְּי לְא תְבּׁי אָבְר פַרְתַכְּה יְתַנְח

آیهٔ ۹: زیراکه این برای من مثل آبهای نوح میباشد. چنان که قسم خوردم که بر تو که آبهای نوح بار دیگر بر زمین جاری نخواهد شد، همچنان قسم خوردم که بر تو غضب نکنم و تو را عتاب ننمایم. ۱۰ هرآینه کوه ها زایل خواهد شد و تلها متحرک خواهد گردید، لیکن احسان من از تو زایل نخواهد شد و عهد سلامتی من متحرک نخواهد گردید. خداوند که بر تو رحمت میکند این را میگوید. ا

۱. همان.

آیهٔ ۱۱: ای رنجانیده و مضطرب شده که تسلّی نیافته ای! اینک من سنگهای تو را در سنگ سرمه نصب خواهم کرد و بنیاد تو را در یاقوت زرد خواهم نهاد. ۱۲ و مناره های تو را از لعل و دروازه هایت را از سنگهای بَهرَمان ا و تمامی حدودت را از سنگهای گران قیمت خواهم ساخت. ۱۳ و جمیع پسرانت از خداوند تعلیم خواهند یافت و پسرانت راسلامتی عظیم خواهد بود. ۱۴ در عدالت ثابت شده و از ظلم دورمانده، نخواهی ترسید و هم از آشفتگی دور خواهی ماند و به تو نزدیکی نخواهد نمود. ۱۵ همانا جمع خواهند شد، امّانه به اذن من. آنانی که به ضد تو جمع شوند، به سبب تو خواهند افتاد. ۱۶ اینک من آهنگری را که زغال را به آتش دمیده، آلتی برای کار خود بیرون می آورد، آفریدم، و نیز هلاک کننده را برای خراب نمودن آفریدم. ۱۷ هر آلتی که به ضد تو

١. بَهْرَمان: ياقوت سرخ.

ساخته شود پیش نخواهد برد، و هر زبانی راکه برای محاکمه به ضد تو برخیزد تکذیب خواهی نمود. این است نصیب بندگان خداوند و عدالت ایشان از جانب من. ا

يوشيده نمانادكه آيات اين باب از كتاب شعياراجع به مكة معظمه است و در آية اوّل مراد از عاقره مکه است و عاقره به معنای زن نازاد است ـ یعنی: زنی که او لاد نیاورده باشد ـ و در این جا مجازاً زمین مکه را تشبیه به زن نازاد فرموده ؛ زیراکه هیچ پیغمبری بعد از حضرت اسماعيل از مكّه تا زمان خاتم الانبياء على مبعوث نشده، بخلاف اورشلیم که بیتالمقدس باشد که پیغمبران بسیار در آن جا ظاهر و مبعوث شدهاند و وحي بسيار هم در آن جا نازل شده ، و مراد از پسران زن بيكس فرزندان هاجر ، مادر اسماعيل على ، مي باشند و مراد از پسران زن منكوحه اولاد سارا مادر اسحاق مي باشند و مراد از وسیع کردن مکان خیمه و پهن کردن پردههای مسکن و دراز کردن طناب و محکم كردن ميخها اشاره است به عظمت پيداكردن مكّه و آباداني آن بنحوي كه از اطراف جهان به آن توجّه کنند و وسعتی برای آن حاصل شود و قدر و جلال او زیاد شود بنحوی که معبدي در دنيا به عظمت آن نباشد و همچنان كه خدا وعده داده به وعدهٔ خود وفاكر ده كه به ظهور خاتم الانبياء در آن تا به حال عظمتي پيداكر ده كه در هر ساله از توجّه مردم به آن سو و ذبح کردن قربانی ها و قبلهٔ جمیع مسلمان های جهان شدن و در هنگام نماز ها در شرق و غرب عالم به طرف آن توجّه نمودن و ذبایح خود را بدان سو ذبح نـمودن و در حال تخلّی پشت و رو به کعبه نکردن و به پاگذاردن در حدود حرم رعایت احکام مترتبه بر آن کردن و محل امن و امان بودن و غیر اینهاکه دال بر عظمت آن مکان شریف می باشد و همهٔ اینها بواسطهٔ تولّد و ظهور و بعثت حضرت محمّد رسول خدا ﷺ است ـ چنان کـه واضح و روشن است که هیچ یک از عبادتگاه های جهان این عظمت و جلال را ندار د ـ و به ظهور خاتم الانبياء ﷺ خداوند شرمندگي أن مكان را به جهت بتكده بودن و كساني که بت پرستی می کردند برطرف کرد و خدا آن جا را مکان رحمت ابدی خود قرار داد.

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۳۷ ۸۳۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۴.

و در آیهٔ سوم که گفته: « ذرّیت تو امّتها را تصرّف خواهند نمود » این وعده نیز راست شد به سبب وجود مبارک پیغمبر اسلام -علیه و آله الصلاة والسلام - که امّت او در اندک زمانی بعد از هجرت شرق و غرب جهان را مالک و امّتها را وارث و شهرهایی را آباد و تعمیر نمودند و مانند این غلبه در این مدّت کم از زمان آدم تا زمان شهرهایی را آباد و تعمیر نمودند و مانند این غلبه در این مدّت کم از زمان آدم تا زمان خاتم هی شنیده نشده است. این است مفاد گفتهٔ خدا که فرموده: « ذرّیهٔ تو وارث قبایل خواهند شد و شهرهای ویران را مسکون خواهند گردانید » و از آن زمان تاکنون در هر عصری خلفا و سلاطین اسلام و علما و امرا و امنای اسلامی از سلف و خلف کوششهای بسیار در تعظیم و تکریم و تزیین کعبه و مسجدالحرام و اطراف آن نموده و میکنند، حتّی در کندن چاهها و برکهها و لوله کشی ها و برقکشی ها، حتّی در فهره و می و مشعر و عرفات، و باز - إن شاء الله - این تعظیم و تکریم زیاد خواهد شد تا زمان ظهور حضرت بقیّه الله - عجل الله تعالی فرجه - و دورهٔ رجعت آل محمّد هی که منتها درجهٔ عظمت را پیدا خواهد کرد و تا قیام قیامت جلال و عظمت او برقرار خواهد بود حرات که در آیهٔ ۱۱ می فرماید: اینک سنگهای تو را در سنگ سرمه نصب خواهم حکرد و بنیاد تو را در یاقوت زرد خواهم نهاد و مناره های گران قیمت خواهم ساخت.

(این ترجمه چنان که قبلاً تذکر داده شده از کتاب عهدین، چاپ لندن در سال ۱۹۳۳ میلادی است و امّا بنا بر ترجمهٔ فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۸۵۶ میلادی به این نحو ترجمه کرده که: ۱۱ اینک من سنگهایت را با شنجرف میخوابانم و بنیان تو را با فیروزه تأسیس مینمایم. ۱۲ و برجهایت [را] از یاقوت و دروازههایت را از شبچراغ و تمامی حدودت را از سنگهای مرغوب میسازم.)

و در آیهٔ ۱۵گفته: همانا جمع خواهد شد، امّانه به اذن من. آنانی که به ضدّ تو جمع شوند به سبب تو خواهند افتاد.

۱. شنجرف: شنگرف، سولفور جيوه، اكسيد سرخ سرب، يكي از اقسام سنگهاي معدن جيوه.

این ترجمه مطابق طبع ۱۹۳۳ است و امّا موافق چاپ سال ۱۸۵۶ چنین می نویسد در ضمن آیهٔ ۱۵: اینک کسی که از من بیگانه است با تو متمکّن نخواهد شد و هر کسی که با تو متمکّن است با تو خواهد افتاد ـیعنی: هر شخص مخالفی که با تو ضدّیّت و مخالفت کند خدا او را ذلیل خواهد کرد، چنان که اصحاب فیل مخالفت کردند و خدا آنها را هلاک و نابود کرد و در زمان قیام سفیانی از شام هم زمانی که قصد خرابی مکّه می کند و لشکر برای خراب کردن مکّه می فرستد، خدا لشکر او را در زمین بیدا که در طریق مکّه و مدینه است به زمین فرو می برد، چنان که قبلاً در جزء اوّل و دوم و سوم این کتاب مفصّلاً شرح داده شد و به حسب و عده ای که خدا داده دجّال ملعون هم داخل مکّه نخواهد شد، بلکه خائب و خاسر برمی گردد، بنا بر اخبار و احادیث وارده.

مؤلف حقیر گوید: با این که کتب عهدین را علمای یهود و نصارا تحریف کرده اند و از روی عناد آیاتی که مبشر آمدن حضرت خاتم الانبیاء هی و اهل بیت طیبین و طاهرین اوست تغییر داده شده و یا انداخته اند، مع ذلک کلّه خدا برای اتمام حجّت چشم و گوش آنها را کور و کَر کرده و آیات بسیاری که دلالت دارد بر اخبار به آمدن آن حضرت و صفات خاصهٔ آن بزرگوار و شریعت و کتاب و ذرّیهٔ طیبهٔ او در کتب ایشان باقی مانده و حفظ شده، تا هر که از ایشان که زنده می ماند به حجّت زنده بماند و هر که از ایشان که زنده می ماند به حجّت زنده بماند و هر که از ایشان که زنده می اند به حجّت زنده بماند و هر که کر اخبار آیندهٔ این کتابها به بسیاری از آنها اشاره خواهم کرد، هرچند اصل کتابها و ترجمه های آن در هر عصری به مرور زمان بسیاری از آنها تحریف شده و به دلیل و بر هان ربّیین و علمای ایشان به تحریف آنها اذعان دارند. حتّی در کتاب های خود برای اثبات تحریف شدن آن تاخت و تازهایی دارند؛ چنان که مرحوم فخر الاسلام صاحب کتاب آنیس الأعلام - أعلی الله مقامه - که از قسیسین و علمای مبرز نوصارا بوده و به نور هدایت اسلام مهتدی و مستبصر شده در باب دوم از جلد اوّل کتاب آنیس الأعلام با ادلّه و براهین قاطعه و شواهدی که در آن کتاب با تتبّع کامل و مداری معتبره نزد اهل کتاب مفصلاً نقل فرموده در این باب مبحثهایی ذکر کرده.

مبحث اوّل در اثبات تحریف لفظی کتب عهدین سی و چهار شاهد معتبر ذکر کرده. ۱ مبحث دوم در اثبات تحریف به زیادت و طلباً للاختصار چهل و پنج شاهد برای اثبات مدّعای خود آورده. ۲

مبحث سوم در اثبات تحریف به نقصان و در این بیست شاهد ذکر کرده.

که مجموعاً صد شاهد می شود و معترف است که بیش از اینها شواهد زیادی بر تحریف آنها دارد که از خوف اطالهٔ اکتاب آنها را ذکر نکرده ، و الحق از هر جهت در این کتاب بر رد یهود و نصارا و مادّیین و اثبات صانع و توحید و ابطال تثلیث و اثبات نبوت عامّه و خاصّه و حقّانیّت شریعت اسلام و ناسخ بودن آن بر سایر شرایع و بیان نبوت عامّه و خاصّه و حقّانیّت شریعت اسلام و ناسخ بودن آن بر سایر شرایع و بیان محسّنات اسلام و اثبات امامت دوازده امام شیعیان اثنا عشری و اثبات معاد و غیر اینها ادلّه و براهینی آورده و حجّت را تمام کرده و در فنّ خود بی عدیل و نظیر است، علاوه بر سایر کتبی که تصنیف و تألیف کرده غیر از این کتاب از قبیل کتاب بیان الحق که ده جلد است در ردّ صاحب الهدایه که یکی از علمای متعصّب مسیحی ها بوده و آن کتاب را در رد بر قرآن و انتقاد از اسلام نوشته و تعبیر فخرالاسلام از آن به «الغوایة» کرده و کتاب خلاصة الکلام فی افتخار الإسلام در اصول ادیان ثلاثه (یهود و نصارا و اسلام) و کتاب تعجیز المسیحیین و رساله در حرمت شراب و استدلال بر حرمت آن به کتب عهدین و غیر اینها.

مخفی نماند که جلدین کتاب آنیس الأعلام شمشیر برّان قاطعی است برای مسلمانان بر ضرر اهل کتاب و مسلمان متفطّن عباید از مطالعهٔ آن غفلت نکند ؛ زیرا که برای ردّ

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٢، ص ١-٢٩.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٢، ص ٢٠-٧٤.

٣. اطاله: طول دادن ، دراز كردن ، به درازاكشيدن .

۴. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٣، ص ٧٥-١٠٤.

۵. در مسيحيت يعني: به وجود سه اقنوم «اب، ابن، روح القدس» قائل بودن.

ع. متفطّن: زيرك و با تدبير ، آن كه سخن يا امرى را بزيركي دريابد.

شبهات یهود و نصارا و اثبات حقّانیّت اسلام کتابی است جامع و پر فایده و انتشار آن در میان مسلمانان مفتضح کنندهٔ عقاید و اعمال یهود و نصاراست از این راه. جلد اوّل این کتاب که طبع شد در تهران و منتشر شد، وقتی که مسیحیّین فهمیدند آن را به قیمت گران در هر کجا در کتاب فروشی ها سراغ کردند، خریدند و نابود کردند و جز یکی یکی در کتابخانه های شخصی باقی نماند. لذا نگارنده به فکر افتادم که به هر وسیله ای باشد موجبات طبع دوم آن را فراهم کنم تا این که به تأیید خداوند متعال و توجهات ذوات مقدّسهٔ محمّد و آل محمّد صلوات الله علیهم أجمعین زمان اقامت خود در اصفهان در سال یک هزار و سیصد و هفتاد هجری قمری به راهنمایی حقیر یکی از مؤمنین خیر سعاد تمند به نام حاج اسدالله ریخته گران خواجویی اصفهانی بانی از طبع و نشر آن شد و قربة الی الله مخارج طبع و کاغذ و جلد آن را به عهده گرفت و پس از طبع برایگان مجاناً در دسترس علما و و عاظ و محصّلین و علاقمندان قرار داد، فجزاه الله عن الإسلام خیراً. مع ذلك کله باز هم این نسخه بسیار کمیاب شده. رجای واثق آن که اهل خیر علاقمند به دین و قرآنی پیدا شود و بانی طبع و زنده کردن هر دو مجلد این کتاب مستطاب گردد.

و در باب چهلم کتاب شعباچنین گفته:

בְבָּלְ -- הַסְאֵנִי, בִּיר יְשִנְּשְׁרֵּ אַלְּיִשְׁכִּי בְּלְאַתַ כִּי, נְבְאָתַ אֹלְיִשְׁכִּי בְּלְאָתַ כִּי, נִבְאָתַ נְשְׁכִּו נְשׁבִּי הַבְּיִר יְעִוּהְבְּּ یعنی: ۱ تسلّی دهید! قوم مرا تسلّی دهید! خدای شما میگوید: ۲ سخنان دلاویز به اورشلیم گویید و او را نداکنید که اجتهاد او تمام شده و گناه وی آمرزیده گردیده و از دست خداوند برای تمامی گناهانش دو چندان یافته است .۱

בי יְחִוּהַ רְבִּרְ יִּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה בְּבִּרְפִּרְ פַּנְּוֹ רָרָהְ יִחְהְּוֹ צִּי יִּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה בְּבִּרְהְ לֵבְּישׁוּר יִּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יִּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יְּשְׁבְּלוֹ וְחָיְה תִּעְסָב לְבִּישׁוּר יְּשְׁרוֹ בְּעְרֵבְּה לְבִּהְעִהְ יִחְהְּוֹצִי יְּחְוֹהְ וְבְאָוֹ בְּלִרְ בִּטְרֵבְּר בַּנְּיִרְ יִחְהְּוֹצִי פיל - בִישׁר יִחְהְוֹ בְּבָרוֹ בְּלִּהְ בְּבִוֹר יְחְוֹהְ וְרָאִוֹ בְּלִר בְּשְׁר בִּנְיִרְ יִחְהְּוֹצִי פיל יחוֹה רְבִּר

آیهٔ ۳: صدای نداکننده در بیابان: راه خداوند را مهیّا سازید و طریقی برای خدای ما در صحرا راست نمایید. ۴ هر درّهای برافراشته و هر کوه و تلّی پست خواهد شد و کجیها راست و ناهمواریها هموار خواهد گردید. ۵ و جلال خداوند مکشوف گشته، تمامی بشر آن را با هم خواهد دید؛ زیراکه دهان خداوند این را گفته است. ۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۱، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۰.

۲. همان.

آیهٔ ۱۰ همین باب:

יִּכְבֵּץ שְּלְּאִים וְבְחִיפִוֹיִשְׁאִ שְלְּח יְבַחָּלִּי לְפָּבְיִינִר שְּלְאִים וְבְחִיפִוֹיִשְׁאִ שְלְּח יְרְעִוֹּ בּוְרְעוֹּ לְפָּבְיִינִּרְעוֹּ עִרְנִוֹ שִּלְּץ אִתְוֹ וּפִּעְלַּחְוּ הְנָה אִרְנְוֹ יָחוֹה בְּחִיפִּי יִבְּיִעוֹ בּוְרְעוֹּ

آیهٔ ۱۰: اینک خداوند یهوه با قوّت می آید و بازوی وی برایش حکمرانی می نماید. اینک اجرت او با وی است و عقوبت وی پیش روی او می آید. ۱۱ او مثل شبان گلهٔ خود را خواهد چرانید و به بازوی خود برّه ها را جمع کرده ، به آغوش خویش خواهد گرفت و شیردهندگان را به ملایمت رهبری خواهد کرد. ۱

ייּ הלפו הלהלים ירוגו ולא ייגיתו ילכו לכלי יעונ יְטִלְיּפוּ כִח יֹגְלְיּ אַבּר

آیهٔ ۳۱ همان باب: امّا آنانی که منتظر خداوند می باشند قوّت تازه خواهند یافت و مثل عقاب پرواز خواهند کرد. خواهند دوید و خسته نخواهند شد. خواهند خرامید و درمانده نخواهند گردید.۲

۱. همان.

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۲۲، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۰.

بدان که این آیات نیز اشعار به آمدن حضرت خاتم الانبیاء کاش است. مراد از صدای ندا کننده یا صدای جبرئیل است، یا صدای حضرت ختمی مرتبت به گفتن: قولوا لا إله إلا الله، و اشاره به بعثت آن بزرگوار است و مراد از این که گفته است: «هر درّهای برافراشته و هر کوه و تلّی پست خواهد شد و کجی ها راست و ناهمواری ها هموار خواهد گردید » اشاره است به فرمایش آن بزرگوار که فرموده: زوی لی الأرض، فرأیت مشارقها و مغاربها ؛ ایعنی: جمع کرد برای من زمین را، پس دیدم. پس مشرقها و مغربهای آن را دیدم، و در تفسیر علی بن ابراهیم قمی به سند صحیح از حضرت مغربهای آن را دیدم، و در تفسیر علی بن ابراهیم قمی به سند صحیح از حضرت صادق الله و روایت کرده که عبدالله بن بکیر می گوید: حضرت به من فرمود:

أخبرني عن الرسول على كان عامًا للناس [بشيراً]. أليس [قد] قال الله في محكم كتابه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ لأهل الشرق والغرب وأهل السماء والأرض من الجن والإنس؟ هل أبلغ رسالته إليهم كلّهم؟ قلت: لا أدري. قال: يابن بكير، إنّ رسول الله لم يخرج من المدينة، فكيف أبلغ أهل الشرق والغرب؟ قلت: ولا أدري. قال: إنّ الله \_تبارك وتعالى \_ أمر جبرئيل فأقلع الأرض بريشة من جناحه، ونصبها لمحمد على وكانت بين يديه مثل راحته في كفّه ينظر إلى أهل الشرق والغرب، ويخاطب كلّ قوم بألسنتهم، ويدعوهم إلى الله وإلى نبوته بنفسه. فما بقيت قرية ولا مدينة إلّا [و] دعاهم النبي الله بنفسه؛ يعنى: فرمود: خبر ده به من از رسول خدا الله كه رسالت او عموميّت داشت بر همه مردم. آيا نه اين است كه خدا در محكم كتاب خود فرموده كه: ﴿ ما نفرستاديم تـو را اى بيغمبر! \_مگر براى همه مردمان براى اهل مشرق و مغرب و اهل آسمان و زمين

۱. «زُويَت لي الأرض، فأُريتُ مشارقها ومغاربها» [ر.ک: سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۰۴. ح ۳۹۵۲: معجم اوسط طبراني، ج ۸، ص ۲۰۱۱: تفسير مجمع البيان، ج ۷، ص ۱۱۹ و ۲۶۶].

۲. سورهٔ سبأ، آیهٔ ۲۸.

از پریان و آدمیان ﴾ ؟ آیا رسالت خود را رسانید به همهٔ آنها ؟ گفتم: نمی دانم. فرمود:
ای پسر بکیر! بدرستی که رسول خدا از مدینه بیرون نرفت. پس چگونه رسالت خود
را به اهل مشرق و مغرب رسانید ؟ گفتم: نمی دانم. فرمود: بدرستی که خدای - تبارک
و تعالی - امر فرمود جبرئیل را ، پس کند زمین را به یک پری از بال خود و مقابل روی
محمد علی نگاه داشت مانند کف دست او. نظر می کرد به سوی اهل مشرق و مغرب و با
هر قومی به زبان ایشان خطاب می کرد و دعوت می نمود ایشان را و پیغمبری خود به
خودی خود. پس باقی نماند هیچ شهری و دهکده ای مگر این که شخصاً پیغمبر ایشان را
به خود دعوت نمود (سورهٔ سبا، صفحهٔ ۵۴۰، طبع مستوفی در تهران سال ۱۳۱۳).

آیهٔ ۵از باب چهلم کتاب شعباکه گفته است: «و جلال خداوند مکشوف گشته، تمامی بشر آن را با هم خواهند دید» اشاره به همین است.

و در آیهٔ دهم همان باب از همان کتاب که گفته: «اینک خداوند یهوه با قوّت می آید و بازوی وی برایش حکمرانی می نماید» مراد وجود مبارک محمّد ﷺ است و مراد از بازوی او که برایش حکمرانی می نماید برادر و پسر عمّش امیرالمؤمنین علیّ بن ابی طالب ﷺ است که به منزلهٔ بازوی آن بزرگوار است ـ چنان که خداوند در قرآن مجید از هارون تعبیر به بازو کرده برای موسی ﷺ و در آیهٔ ۱۳۱شاره است به بلندی مقام و موقعیّت آنهایی که انتظار آمدن آن حضرت را داشته اند از اهل کتاب که با شتاب به نزد او روند و ایمان آورند به او حمانند سلمان فارسی و عبدالله سلام و امثال آنها.

اخبار شعیای نبی بشارت به ظهور حضرت بقیّة الله عجل الله تعالی فرجه در باب شصت و ششم از آیهٔ ۱۰ تا آیهٔ ۲۲که پایان باب و کتاب است چنین گوید:

בְשׁ בָּלְ - אִלְנְבֵיּ, חִי שׁיּ שׁנְּ אַנְּהּ

לונו לכולו לקיהו הליבו לעות לכלה הלטלים לקיהו הליבו לעות בלים לליה לפיהו הליבו הליבונה בלים בלים בתיוח ליך -- הלילים הלילי:

۱۰: ای همهٔ آنانی که اورشلیم را دوست می دارید! با او شادی کنید و برایش و جد نمایید [و ای همهٔ آنانی که برای او ماتم می گیرید! با او شادی بسیار نمایید. ۱۱] تا از پستانهای تسلیات او بمکید و سیر شوید و بدوشید و از فراوانی جلال او محفوظ گردید. ۱

-כרכים וֹיהֹאֹהׁוֹ צנים וֹיִבֹלים הֹק-אֹנ עֹכֹהָאוֹ וֹהֹּלְּנִם וֹיִבֹלִים הַלְּבְנִם וְּכְּנִם עֹכְהָאוֹ הַוֹּהְּלִּוֹם בְּבֹנוּב בֹּנְנִים וֹיִבֹלִים וְיִבְנִם וִבְּנִנִם הִיֹּהֹּ בִּכְּוּב בְּנִנִינִ הָּהְּלִּנִם וְבִּנְנִים וְנִבְנִים הִיֹּהִים בְּכֵּנוּב בְּנִנִינִ הִיּלִּנְיִם הְּלְּנִים וְנִבְנִים וְנִבְּנִים וְנְבֹנִים הִיֹּלִים בְּנִנִי נייּחֹנִי הִיּנְיִּנִי נייּחֹנְיִם בִּינִנִי נייּחֹנְיִם הִיּנִי בְּיִבְנִים וְיִבְנִים וְנִבְּנִים וְנִבְּנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּיִּבְים וְיִבְּנִים וְיִבְּנִים וְיִבְּיִם וְיִבְּנִים וְיִבְּיִּים בְיֹבְיִים וְיִבְּיִּים וְיִבְּיִנִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִּים וְיִבְּיִים וְיִנְיִים וְיִבְּיִים וְיִנְיִים וְיִנְיִים וְיִנְיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְּבִּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְיִנְיִים וְיִנְיִים וְיִנְיִים וְּבִּים וְיבִּיים וְיִבְּיִים וְיִבְּיִים וְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִים וְּבִּים בְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִּים וְּבְּיִים וְּבִּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִנְיִים וְּיִבְּיִים וְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבּים וְיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיבְּים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִיבְּים בְּיִיבְּים בְּיִיבְּים בְּיִיבְּיים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּינִים בְּיבּים בְּיִיים בְּיבְּיים בּיבְּיים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּיבְּיבְּיים בְּיבּים בְּיבְּיבְּיים בְּיבּים בּייבְּיים בְּיבְּיִים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיים בְּיבְּיים בְּייִיים בְּיים בְּיבְּיבְּיבְּיים בְּיבְּייבְּיים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּים בְּייבְּיים בְּיבּים בְּיבְי

آیهٔ ۱۲: زیرا خداوند چنین میگوید: من سلامتی را مثل نهر و جلال امّتها را مانند نهر سرشار به او خواهم رسانید و شما خواهید مکید و در آغوش او برداشته شده، بر زانوهایش به ناز پرورده خواهید شد.۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

۲. همان.

אַע אָלָבוּיִּנְ וֹלְאַם אִּע אִיּבִּיּנִּ ; כְּבָּיִּהֹא עַפְּבִּיִּנִּ וֹלְאַם אִר אִיּבִּיּנִ יִּרְיִשְׁנִּ כְּבָּיִּהֹא עַפְּבִּינִי וְלִהְיִׁ וְּלִּבְּיִם וְלִהְּעִׁ וְנִוּבְּהֹעִּי וְנִוּבְּהֹעִּי וְלִבְּיִם וְהֹאַלִּיוֹ עַיִּבְּיִּ בְּאִיְּהִ אִנְּנֹוֹלְּכְּים וְכִּיִּרִי הְּקִּבְּים וְלִהְאַלְים וֹלְנִינְּלֵּיִ בְּאִיְּהִ אִנְּנֹוֹלְכְּים וְכִּיִּרִי הְשִׁלְּם וֹלְנִינְיִּלְּיִ

آیهٔ ۱۳: و مثل کسی که مادرش او را تسلّی دهد، همچنین من شما را تسلّی خواهم داد و در اورشلیم تسلّی خواهید یافت. ۱۴ پس چون این را ببینید، دل شما شادمان خواهد شد و استخوانهای شما مثل گیاه سبز و خرّم خواهد گردید و دست خداوند بر بندگان معروف خواهد شد، امّا بر دشمنان خود غضب خواهد نمود. ۱

וֹנְבֹרׁ חַלְּלֹּי יִעוֹע יִעוֹע לִהְשׁׁבֹּח וֹכֹחוֹלבּו אַע־בֹּּלְבְּהָּ וֹנְיֹלְלְעוֹ בֹּלְנִיבִ -- אֵה : כִּי בֹּאְהָ כִּלְכְּבְּעִי כִּיִלְנְעִינִ בְּלְנִיבִּ יִעוֹנִם בִּלְבְּהָּ בִּיִבְּעִינִת יִעוֹע בֹאָהָ יְכִוּא וְכַּטְּנְּעַה

آیه ۱۵: زیرااینک خداوند با آتش خواهد آمد و عرّابه های او مثل گردباد، تا غضب خود را با حدّت و عتاب خویش را با شعلهٔ آتش به انجام رساند. ۱۶ زیرا خداوند با آتش و شمشیر خود بر تمامی بشر داوری خواهد نمود و مقتولان خداوند بسیار خواهد بود.۲

۱ و ۲. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

וֹחַלְּהֵלְ וֹחַלְּהָלֵלֵל וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלֵלְ וֹחְלֵלְלִרְ וֹחְלֵלְילִ אָנוֹרְ אָנוֹרְ אַנְוֹנִ אַלְּיִ לְחִלְ עִוֹנְוֹלִי נְסִינִלְ אָנוֹרְ הַעְּנִוֹנִ אַלְּיִ לְחִלְ עַנְנְנִינִ

آیهٔ ۱۷: و خداوند میگوید: آنانی که از عقب یک نفر که در وسط باشد خویشتن را در باغات تقدیس و تطهیر مینمایند و گوشت خنزیر و رجاسات و گوشت موش می خورند، با هم تلف خواهند شد. ۱

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

آیهٔ ۱۸: و من اعمال و خیالات ایشان را جزا خواهم داد و آمده، جمیع امّتها و زبانها را جمع خواهم کرد و ایشان آمده، جلال مرا خواهند دید. ۱۹ و آیتی در میان شما برپا خواهم داشت و آنانی که از ایشان نجات یابند، نزد امّتها به ترشیش و فول و تیراندازان لود و توبال و یونان و جزایر بعیده که آوازهٔ مرا نشنیدهاند و جلال مرا ندیدهاند خواهم فرستاد تا جلال مرا در میان امّتها شایع سازند. ۱

و در آیهٔ ۲۳ گفته:

ללק בהני לאהם לא עלבע נעיו בעיו הלההים כי כי היהלילים לא עסנע לילאי ולאו כבורי עליניהים לעהעיטו לבני אפר יענע הלע ביה כי לבוא הל- בהנ הלע ביה ביע לבוא הל- בהנ הלע בית ביענת בענת נפני,

آیهٔ ۲۳ از همان باب: و خداوند می گوید که: از غرّهٔ ۲ ماه تا غرّهٔ دیگر و از سبت تا سبت دیگر تمامی بشر خواهند آمد تا به حضور من سجده نمایند ۲۴ و ایشان

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۴۹، کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

٢. غُره: ماه نو ، اوّل هر چيز ، روز اوّل ماه قمرى.

۳. سبت: استراحت، روز شنبه، در نزد یهود روز تعطیل و استراحت است. در این روز از کار دست میکشند و استراحت میکنند.

بیرون رفته ، لاشههای مردمانی راکه بر من عاصی شده اند ملاحظه خواهند کرد ؛ زیرا کرم ایشان نخواهد مرد و آتش ایشان خاموش نخواهد شد و ایشان نزد تمامی بشر مکروه خواهند بود . ۱

مؤلّف فقیر گوید: این آیات از کتاب شعیای پیغمبر هنوز مصداق آن از زمان شعیا تا به حال ظاهر نشده و بدون تردید بشارت از ظهور حضرت ولیّ عصر عجل الله تعالی فرجه میباشد، به شهادت متن آیات؛ زیراکه در آیهٔ ۱۴ که گفته است: «دست خدا بر بندگانش معروف خواهد شد و بر دشمنان خود غضب خواهد نمود» دست خدا غیر از امام و حجّت کسی نیست و «معروف خواهد شد» اشاره به ظهور آن حضرت است، بخصوص با تصریح به این که فرموده: «خداوند با آتش خواهد مقاب، و دیگر آن که: «عرّابههای او مثل گردباد است تا غضب خود را با حدّت و عتاب خود را با شعلهٔ آتش به انجام رساند» مراد از آن مأمور بودن آن حضرت [است] تمام قوا و اسباب خواهد آمد - چنان که از بعضی از احادیث و اخبار هم مستفاد میشود و از جملهٔ آنها این است که: یر تقی بالأسباب أسباب السموات والأرض؛ یعنی: بالا می رود آن حضرت با اسباب، اسباب آسمانی و زمینی. نگارنده در این کتاب بسیاری از آن احادیث و اخبار را ذکر کرده و بعد از این هم ذکر خواهد شد.

و در آیهٔ ۱۶ گفته: «زیرا خداوند با آتش و شمشیر خود بر تمامی بشر داوری میکند» و مسلم است و جای هیچ تردیدی نیست که احدی از انبیا و اوصیا تا به حال بر تمام بشر داوری و حکومت نکرده اند و مأمور به شمشیر زدن بنحوی که همهٔ بشر سر تسلیم فرود آورند و زمین پر از عدل و داد شود مخصوص به امام عصر شیعیان مسلمانان حضرت حجّه بن الحسن ، امام دوازدهم ایشان است.

و در آیهٔ ۱۸ فرموده: او آمده، جمیع انتها و زبانها را جمع خواهم کرد.

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۵۰ کتاب اشعیای نبی، باب ۶۶.

شبهه ای نیست که احدی تا به حال نیامده که جمیع امّتها و زبان هارا جمع کند که همهٔ روی زمین امّت و احده شوند. این قبا بر اندام آن حضرت دوخته شده که در زمان ظهور او مصداق فرموده : ﴿ وَلَهُ أَسلَمَ مَن فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ طَوعًا وَكُرهًا ﴾ ا - که تمامی بشر همه به یک دین متدیّن شوند - می باشد.

و در آیهٔ ۲۳گفته: «از غرّهٔ ماه تا غرّهٔ دیگر و از سبت تا سبت دیگر تمامی بشر خواهند آمد تا به حضور من سجده نمایند». مصداق این آیه هم در زمان ظهور آن حضرت صورت وقوع پیدا خواهد کرد و تا به حال ابداً صورت نگرفته است. پس این آیات اخبار به ظهور و زمان ظهور آن بزرگوار است که روح عدالت در پیکر جهان دمیده خواهد شد و زمین و آسمان برکات خود را ظاهر خواهند کرد.

بار خدایا! دیده های منتظران و علاقمندان را به نور جمال عدیم المثالش روشن و منور گردان ، وصلّی الله علیه و علی جدّه و جدّته و آبائه الطیّبین الطاهرین .

#### بهرهٔ دوم

از بخش دوازدهم از كتاب نوائب الدهور در بيان بشارات و اشاراتي كه در تورات رسيده راجع به حضرت خاتم الانبياء على و اولاد طيبين و طاهرين و كثرت ذرية او و شريعت مقدّسهٔ آن حضرت.

در اواخر سیمان سیزدهم \_یعنی: باب و فصل سیزدهم \_از پاداش \_یعنی: سِفر اوّل از اسفار پنجگانه که آن را سِفر براشیت؛ یعنی: کتاب تکوین و پیدایش [گویند] \_ از باسوق \_یعنی: آیهٔ \_۱۴ تا آخر آیهٔ ۱۷ چنین گفته:

# נופרר בנם הגה היבור אל היבור איניה

١. سورة آل عمران، آية ٨٣.

לם זלגל יָסְבָּנוּ אָה לְּסָׁנוּע אָע זֹפּב טַאָבֶּלְ הֹע מֹלְם י נְהִּיּלְיהִ אָט זִלְלְ הֹע מֹלְם י נְהִּיּלְהִי אָע זַלְלְּ אַנִי לִאָם לְּבָּ אָלִהְלְּ הִיּסְנוּ נִלְּבָּע נִלְּבָּע וַלְּבֹּע הָהם בְּפוּנְע נַנְּלְכַּע נַפְּנְכָּע נַבְּעָרְ וְנִיבְּעוּ כִּיִּץ נֵיכְּלְנִם אַמְּהַרְ וְנִבְּעִּה כִּיִּץ נֵיכְלְנִם אַמְרִי לִבְּנְהַרְּ

ترجمهٔ آیات موافق ترجمهٔ طبع لندن سال ۱۹۳۳ م: آیهٔ ۱۴: و بعد از جدا شدن لوط [از وی] خداوند به ابرام گفت: اکنون تو چشمان خود را برافراز و از مکانی که در آن هستی به سوی شمال و جنوب و مشرق و مغرب بنگر . ۱۵ زیرا تمام این زمین را که می بینی به تو و ذریّت تو تا به ابد خواهم بخشید . ۱۶ و ذریّت تو را مانند غبار زمین گردانم . چنان که اگر کسی غبار زمین را تواند شمرد ، ذریّت تو نیز شمرده شود . ۱۷ برخیز و بر طول و عرض زمین گردش کن ؛ زیراکه آن را به تو خواهم داد . ۱ مؤلف گوید: در کتاب اِتامهٔ الشهود فی الرد علی الیهود علام فهام محمدرضای مؤلف گوید: در کتاب اِتامهٔ الشهود فی الرد علی الیهود علام فهام محمدرضای

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۲، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۳.

جدید الإسلام که از اعاظم علمای یهود بوده و در زمان سلطنت شاه غفران پناه ناصر الدين شاه قاجار به قلم عالم جليل و سيّد نبيل عليّ بن الحسين حسيني تهراني از عبری به فارسی ترجمه شده و در همان اوان در تهران به زیور طبع آراسته گردیده ، در ذيل اين آيات چنين نوشته: اين آيات مشعر بر اين است كه ذرية طاهره حضرت خليل الرحمن را زياد بايد بفرمايد و اولاد او مانند زمين كه متواضع است ذرّية باقيه از آن سرور هم بايد متواضع بوده باشند و بعلاوه بايد آن ذرّيّهٔ باقيه مانند زمين محالً معادن و مكان جميع اقسام فلزّات و جواهرات نفيسه و خزاين و دفاين سلاطين بوده و خود و اوصیای مرضیین او به بروز دادن معجزات در مقامات عدیده به انقلاب ماهيّت هر شيء به هر يك از اقسام فلزّات و جواهرات و نقدين متّصف باشند و همچنين باید محال حیوانات مانند زمین بوده باشند، چنان که از ایشان هم به اعجاز ایجاد هر گونه حیوانی می شد به انقلاب صُور محسوسهٔ منقوشه در پرده و فرش مأمون ملعون به هیئت شیرهای مهیب از برای خوردن آن ملعون مستهزئ و محل تعیّش و انتفاع خلایق بوده باشند که هرگونه از نعم غیر متناهیهٔ خداوندی از ایشان بروز و ظهور پیوندد و بعلاوه محل نزول رحمتهای حقّانی و برکات سبحانی بوده باشند و بحمدالله سبحانه اين ذرّية طاهرة جناب خليل الرحمن كه از نسل ذبيحالله ، جناب اسماعيل ، باقی مانده دارای همگی این صفات کمال بوده و هستند. اوّلاً که خود پیغمبر مختار ايشان \_صلوات الله وسلامه عليه \_كه پيغمبر رحمت بوده و جميع نعم ظاهره و باطنه از وجود ذی جودش و شریعت مقررهاش به خلایق رسیده و می رسد و همچنین است مقامات و شؤونات هر یک از اوصیای مرضیین آن حضرت که أولهم وأفضلهم سيد الوصيين وقائد الغرّ المحجّلين أمير المؤمنين و بعد از آن جناب السبطين السيدين [السندين] الإمامين الهمامين أبي محمّد الحسن وأبي عبدالله الحسين وبعدهما التسعة المعصومين من ذرّية الحسين أفضلهم قائمهم -صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .١

١. منقول الرضائي ، ص ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

(تا این جا عبارات کتاب اِقامة الشهوددر ذیل این آیات از تورات چنان که نوشته بود به همان عباراتی که در آن جاست بدون کم و زیاد نوشته شد).

### برهان دوم

در همان سفر براشیت \_ یعنی: تکوین \_ در سیمان \_ یعنی: فصل \_ هفدهم در پاسوق \_ \_ یعنی: آیهٔ \_ بیستم چنین گفته است به لغت عبری:

ترجمه وفق طبع ۱۹۳۳ م لندن: آیهٔ ۲۰: و امّا در خصوص اسماعیل تو را اجابت فرمودم. اینک او را برکت داده ، بارور گردانم و او را بسیار کثیر گردانم. دوازده رئیس از وی پدید آیند و امّتی عظیم از وی به وجود آورم. ۱

و در مجلّد دوم کتاب أنيس الأعلام مرحوم محمّدصادق فخرالاسلام که از مبرّزين علمای مسيحی و جديدالاسلام بوده در صفحهٔ ۱۵۱ آن کتاب پس از آن که عين عبارت آيه را به عبري نوشته، نيز از تورات سرياني هم همين آيه را به عبارت

۱. كتاب مقدّس، ص ۱۶ ـ ۱۷، تورات، سِفر پيدايش، باب ۱۷.

سریانی چنین نوشته:

دَعْال اِسْمَعِيل شِيعْتُكَ هَابَرَكَتِهِ وَٱسْكِتِهِ وَٱكْبِرْتِهِ طَابُ طَابُ تِسِعْ سَرْرُوْر بِنبِنِ نَوْلبِديْ وَالْلِيُوحْ لَعْامَارُهَا.

پوشید، نماناد که این آیه مشعر بر نکاتی چند است که صاحب اقامهٔ الشهود و صاحب کتاب انسی الاعلام آنها را خاطر نشان نموده اند و خصوصاً مرحوم فخرالاسلام در ذیل آیه و ترجمهٔ آن شرح مبسوطی نگاشته.

اؤلاً آیه راجع به وعده ای است که خدا به اسماعیل داده که نسل و ذریه و برکت او را بسیار بسیار زیاد کند به سبب محمد و دوازده امام که بعد از آن حضرت اوصیای آن بزرگوار می باشند.

ثانیاً آن که کلمهٔ ۱ بِمند مِبد و رعبری و ۱ طاب طاب ۱ در سریانی به معنای محمد است. صاحب اِقامة النبود در صفحهٔ ۴۸ آن کتاب گفته: لفظ بمندمند موافق است با لفظ محمد که اسم شریف آن جناب است و نود و دو می باشد، و در انیس الأعلام گفته که: مخفی نماند که مراد از ۱ ماد ماد ۲ در عبرانی حضرت محمد است و ۱ طاب طاب ۴ هم در سریانی مقصود آن حضرت است که این هر دو اسم مقصود حضرت محمد است و چند سطر بعد از آن گفته: و در دو موضع از این سوره -یعنی: از سورهٔ تودات اسم مبارک حضرت خاتم الانبیاء با عدد مستعمل یبود استخراج می شود: یکی از لفظ ۱ بِماد مانی که در سه موضع آن سوره واقع گردیده ؛ زیراکه ۱ بِماد مانی د و دو تاست؛ زیراکه ۱ بِماد مانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ و الف یک و دال ثانیه هم چهل و الف یک و دال چهار و میم ثانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ بیس لام در و دال ثانیه هم چهار ، مجموع نود و دو ، و موضع ثانی از لفظ ۱ لفوی غدول ۱ بیس لام در نزد یبود سی تاست و غین سه؛ زیراکه در موضع جیم است. جیم و صاد ندار ند. و او شش و یا ده و غین ایضاً سه و دال چهار ، واو شش ، لام سی ، بس مجموع این هم نود و دو سات و اکثر ادلهٔ ۱ احبار یهود به حروف جمل ۱ کبیر است و آن حرف ابجد است.

۱. جمّل: حساب ابجد.

حضرت سلیمان ﷺ چون بیت المقدس را بناکرد ، احبار یهود حکم کردند که این بنا چهارصد و ده سال باقی و بعد خراب خواهد شد و همین طور هم شد و این استخراج را از لفظ «بزات» استخراج کردند. ۱

و اگر کسی اعتراض نماید به این دلیل که: لفظ با در «بُمادِ مُاد» از نفس کلمه نیست، بلکه از ادات است و حرفی است که از برای صله مذکور گردیده است، و هرگاه خواسته باشیم اسم محمد بیش را استخراج کنیم، محتاج می شویم به باء ثانیه و بگوییم: بِبُواد وُاد، جواب گوییم: از مشهورات است در نزد ادبای یهود که چون دو باء در یک کلمه جمع شود، یکی ادات و دیگری از نفس کلمه، ادات را حذف می کنند و آن که از نفس کلمه است باقی می گذارند، و این امر شایع است در نزد ایشان در مواضع غیر محصوره و هر کسی که فی الجمله اطّلاع داشته باشد در علم ادبیّهٔ یهود، این مسئله از برای او کالشمس فی رائعة النهار وسط السماء ظاهر و روشن خواهد گردید که از غایت اشتهار محتاج به دلیل نیست.

و در چند سطر بعد از این گفته: و ممکن است که لفظ «بمادِ مُاد» منقوص اسم محمّد باشد. ۲

برگردیم به نکات باقی آیهٔ ذکر شده از تورات. ثالثاً آن که: ذرّیهٔ آن سرور ـیعنی:
اسماعیل ـبر حسب وعده ای که خدا به ابراهیم داده ـکه: بسیار می کنم و زیاد می کنم
آنها را ـ این قدر آنها را زیاد کرده که از میان آنها از یک دختر پیغمبر آخرالزمان تنها
فضلاً از دیگرانشان به برکت دعای حضرت ابراهیم و وعدهٔ الهی بقدری زیاد شده اند
که جهان را پر کرده اند، با این که هزارها از ذرّیهٔ او را دشمنان ایشان از روی ظلم کشتند
و به شکنجه های سخت آنها را نابود کردند و بسیاری از ایشان از وطن های خود آواده

۱. در پاورقی این کتاب آمده: در ابجد کبیر: ب = ۲، ز = ۷, الف = ۱ و ت = ۴۰۰ است که مجموع آن ۴۱۰ خواهد بود.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٤٨-٧٢.

شدند و از ترس نسب خود را مخفی کردند. مع ذلك كلّه باز بحمد الله والمنّة روز به روز در تزایدند.

رابعاً مراد از دوازده سرور و امام از ذرّیهٔ حضرت اسماعیل دوازده امام شیعیان اثناعشریهاند.

«شنیم عاسار نسیئیم» به معنای دوازده امام است و اگر جماعت یهود و مسیحی ها بخواهند آنها را تطبیق کنند به دوازده پسران اسماعیل که در فصل بیست و پنجم سفر تکوین تورات در آیهٔ سی و یکم که عبارت اند از: نبایُوت و قیدار و اَدبیل و مِبسام و مِشماع و دُومَه و مَسًا و حَدار و تیما و یَطُور و نافیش و قِدمَه که موافق نامهای قبیلههای ایشان است و موافق قلعههای ایشان اید درست باشد؛ زیرا که این دوازده نفر دارای مقام نبوّت و الهام نبودهاند و مقصود خدا ایشان نیست، بلکه مراد از دوازده سرور و امام دوازده امام و اوصیای پیغمبر آخرالزمان اند که از اولاد قیدار بن اسماعیل اند.

صاحب إقامة الشهود در صفحهٔ ۴۷ آن كتاب نوشته: اين قدر كه در تورات نوشته تعريف اسماعيل و هاجر را، تعريف اسحاق و ساره نيست و ما هم تورات را و آنچه در آن مذكور است قبول داريم ؛ به دليل اين كه چند دفعه فرشته به هاجر ظاهر شد و به ساره ظاهر نشد و اسماعيل هم در پيش خداوند عالم با قرب و منزلت بوده است و چندين آيه در تورات در وصف اسماعيل نوشته است .۲

#### برهان سوم

در باب شانزدهم از سفر تكوين از آيه دهم تا آخر باب حكايت حضرت هاجر وبيان بعضي از علائم و نشانه هايي كه در حضرت خاتم الانبياء، محمّد مصطفى عَلَيْ،

١. كتاب مقدّس، ص ٢٧، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٥، آية ١٤ ـ ١٤.

٢. منقول الرضائي، ص ٤٧.

مى باشد ذكر شده و از آياتي كه راجع به جناب هاجر ذكر شده اين است:

اَدُوْناتِي ببشكؤن

ترجمه وفق طبع لندن ۱۹۳۳ م، آیهٔ ۱۰ و فرشتهٔ خداوند به وی گفت: ذرّیت تو را بسیار افزون خواهم گرداند ، بحدّی که از کثرت به شماره نیایند. ۱۱ و فرشتهٔ خداوند وی را گفت: اینک حامله هستی و پسری خواهی زایید و او را اسماعیل نام خواهی نهاد؛ زیرا خداوند تظلّم تو را شنیده است. ۱۲ و او مردی وحشی خواهد بود. دست وی به ضدّ هر کس و دست هر کس به ضدّ او و پیش روی همهٔ برادران خود ساکن خواهد بود. ا

١. كتاب مقدّس، ص ١٥ \_ ١٤، تورات، سِفر پيدايش، باب ١٤.

مستفاد از این آیات:

ارًل: تكلُّم كردن فرشتهٔ خداست با هاجر.

دوم: مژده دادن آن فرشته است به هاجر به زیاد شدن ذریه او بحدی که در شماره نیایند.

سوم: مژده دادن او به حامل بودن هاجر به اسماعیل و مستجاب شدن دعای هاجر. چهارم: خبر دادن فرشته از وحشی بودن اسماعیل اشاره است به دور شدن او از پدر و ساکن شدن او در وادی غیر ذی زرع و کناره گیری او از هر کس.

مخفی نماند که در إقامة الشهوداین آیات را از آیات و علامات پیغمبر خاتم ﷺ دانسته و گفته است که: از این آیات علامات چند و اوصاف چند بالنسبه به پیغمبر آخرالزمان فهمیده می شود.

علامت اولی: وحشی بودن آن سرور به این معنی می باشد که از بسیاری محبت و عشقی که به حق سبحانه و تعالی ـ آن جناب داشت که دارای مقام محبت شده و ملقب به لقب حبیب الله شده بودند، از جمیع ماسوی الله کمال وحشت داشتند (تا آن جایی که گفته:) و امّا علامت و نشانهٔ دومی که از این آیه فهمیده می شود آن که: دست آن جناب همیشهٔ اوقات بر ضد مخالفین بوده و دست مخالفین آن سرور بر ضد آن جناب بوده و همیشهٔ اوقات از اوّل بعثت تا زمان رحلتش به محاربه و مجادله و جهاد با دشمنان دین مبین مشغول بوده اند (تا آن جاکه گفته:) و امّا علامت و نشانهٔ سیّم که با برادرانش زندگی نماید و ساکن باشد، پس مراد همراهی آن حضرت است با طرایف یهود از بنی قریظه و بنی سلیم و سایرین از بنی اسرائیل که در اطراف مدینهٔ طبّه بوده اند (تا آخر کلام او بلفظه).

مؤلّف گوید: ظاهراً آیات مذکوره در این برهان با استنباطات صاحب إقامة الشهود موافقت ندارد، بلکه آیات راجع به خود هاجر و اسماعیل است و مراد از وحشی

١. منقول الرضائي ، ص ٤٢.

خود اسماعیل است بر وجهی که قبل از نقل کلام صاحب اقامهٔ تذکر دادم ـ چنان که بر متفطّن واضح و روشن است.

#### برهان چهارم

در تورات در سفر مثنى در باب هجدهم ، آيهٔ ١٥ گفته است:

یعنی: [یَهُوَه، خدایت] نبیای را از میان تو از بردارانت مثل من مبعوث خواهد گردانید. او را بشنوید. ۱

دور به برور و المرور ا

آیهٔ ۲:۱۷ نبیای را برای ایشان از میان برادران ایشان مثل تو مبعوث خواهم کرد

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۳۷، تورات، سِفر تثنیه، باب ۱۸.

۲. در مصدر: ۱۸.

و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت و هرآنچه به او امر فرمایم به ایشان خواهد گفت. ا مؤلّف ناچیز گوید که: مرحوم میرزا محمّدرضای جدیدالاسلام در کتاب منقول الاضائی در رد یهود چنین استنباط کرده که این آیات بشارت به آمدن حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است و دلالت دارد بر صاحب شریعت تازه بودن و اولوالعزم بودن آن حضرت و مأمور بودن بنی اسرائیل به شنیدن فرمایشات آن جناب و بعلاوه از نشانهٔ اولی که اولوالعزم بودن آن جناب است نشانهٔ دیگر هم فرموده ، که: از میان برادران تو می باشد ـ یعنی: از بنی اسماعیل ـ که اولاد قدار بوده باشد ، و نیز گفته است که: اگر گوینده ای از علمای بنی اسرائیل در این جا بگوید که: مراد خدای تعالی از «میان تو» از خود طایفهٔ بنی اسرائیل می باشد ، پس جواب می گوییم: در ایس جا ایراد وارد می آید که تناقض لازم می آید در کلام خداوند علام الغیوب ؛ به علّت آن که در آخر تورات در سفر مثنی در فصل سی و چهارم در آیهٔ دهم می فرماید:

רלא בו נביא עוד בישור אל לפילו לפילו לפילו לפילו לפילו

یعنی: برنمی خیزد از میان بنی اسرائیل پیغمبری مانند موسی۲.۲

در این آیهٔ دهم از فصل سی و چهارم خبر یأس میدهد که از طایفهٔ بنی اسرائیل مثل جناب موسی ای پیغمبری دیگر برنخواهد خاست، و در آیهٔ پانزدهم از فصل همجدهم مژدهٔ آمدن پیغمبری که مثل خدای تعالی باشد یا مثل جناب موسی ای مینا بر اختلافی

١. كتاب مقدّس، ص ٢٣٧، تورات، سِفر تثنيه، باب ١٨.

٢. كتاب مقدّس، ص ٢٥٩ \_ ٢٥٠، تورات، سِفر تثنيه ، باب ٢٢.

٣. در مصدر : (و نبي اي مثل موسى تا به حال در اسرائيل برنخاسته است ...).

که دارند در معنای کُمونی - از میان برادران تو می دهد. از برای رفع تناقض ناچاریم که حکماً حمل کنیم این را در فقرهٔ کلمه «برادران تو» بر بنی اسماعیل ، نه بنی اسرائیل ؛ زیرا که اسماعیل هم با حضرت اسحاق پیغمبر برادر بودند - چنان که یعقوب نبی با عیص برادر بودند - و اولاد و احفاد هر دو پسران حضرت اسحاق بنی ادوم و بنی اسرائیل را با یکدیگر برادر خوانده اند و میخوانند - چنان که حضرت موسی از قادش نزد ملک روم ایلچیان فرستاد که: برادر تو اسرائیل چنین می گوید که: هر معصیتی و مصیبتی که بر ما واقع شد می دانی ؛ اجنان که این بیان را در سفر اعداد، فصل بیستم ، آیه چهاردهم فرموده و همچنین در دو جای دیگر ، آیه چهارم و هشتم در فصل دوم سفر مثنی می فرماید: و قوم را امر کرده و ایشان را بگو که: شما به سرحد برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۲ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۱ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۱ برادران خود بنی عیص که در سعیر ساکن اند .. به راه صحرا از ایلت و غصیون کبیر ۱ برادران خود بنی عیص که در سفر تکوین فصل بیست و دوم ، آیه بیست و نهم اسحاق می فرماید در مقام دعا کردن پسرش یعقوب را: مولای برادرانت باش و پسران مادرت تو راکرنش نمایند . ۹

در این جای که یعقوب یک برادر که عیص بوده باشد بیشتر نداشت با این حال به لفظ جمع می فرماید ، اوّلاً که باید قطعاً اولاد برادر را هم که از طرف مادرش بودند همه را برادر خوانده باشد . بعلاوه از آنچه ابن عزیر توضیح و تفسیر این آیه را فرموده ،

۱. و موسی رسولان از قادش نزد ملک ادوم فرستاد که: برادر تو اسرائیل چنین میگوید که: تمام مشقّتی راکه بر ما واقع شده است. تو می دانی. [کتاب مقدّس، ص ۱۸۷، تورات، سفر اعداد، باب ۲۰]

۲. در مصدر: (از رایلت و عصیون جابر).

٣. كتاب مقدس، ص ٢١٣، تورات، سفر تثنيه، باب ٢، آيه ٢-٩.

۴. كتاب مقدّس، ص ۲۴۲، تورات، سفر مثنّى، باب ۲۳، آية ٧.

۵. بر برادران خود سرور شوی و پسران مادرت تو را تعظیم نمایند. [کتاب مقدس، ص ۳۱، تـورات، سِفر
 پیدایش. باب ۲۷، آیهٔ ۲۹]

گفته که: مراد از «برادرانت» همگی اولاد واحفاد حضرت ابراهیم بی است از اولاد حضرت اسماعیل و اولاد صیغه بعد از آن که اعمام و بنی اعمام را برادر خوانده باشد در تورات در این جا هم مراد همان بنی اسماعیل می شود به طریق اولی، و همچنین در مقام دیگر حضرت ابراهیم جناب لوط را که برادر زادهٔ ایشان بوده به اعتقاد یهود برادر خوانده در سفر تکوین، فصل سیام، آیهٔ هشتم که می فرماید حضرت ابراهیم به لوط تمنّایی که فرموده است که: میان من و تو و میان شبانان من و شبانان تو نزاعی نشود؛ به سبب این که برادرانیم ابعد از این که حضرت موسی بی خود و سایرین از اسرائیلیان با ادومی که بنی عیص است برادر خوانده بواسطهٔ آن که اسحاق و عیص جدّ هر دو طایفه با هم برادر بودند، البتّه حضرت اسحاق هم با حضرت اسماعیل برادر بودند و چون آیه را بر طایفهٔ بنی اسرائیل نمی توان حمل نمود، قطعاً باید همان بنی اسماعیل مراد خدای تعالی و یا جناب موسی از لفظ «برادران تو» بوده باشد، لاغیر .

و اگر از جانب یهود و بنی اسرائیل کسی بحث کند که: مراد از این آیه « وُلُوقام» تا آخر خبر از زمان گذشته می دهد و ماضی می باشد و معنای آن در این جا این است که مثل تویی از بنی اسرائیل نیامده، بنابراین آیه با آیهٔ خبر از آمدن پیغمبری از میان برادران تو مثل تو منافات ندارد که از بنی اسرائیل بعد از جناب موسی بیاید.

جواب این است که: اوّلاً لفظ « وُلوُقام » مستقبل است به علّت آن که اهل لغت گفته اند که « لُوقام » بدون واو ماضی است ، ولی بواسطهٔ واو مستقبل می شود ـ چنان که در لفظ عرب « قام » ماضی است و « قد قام » مستقبل می شود ، و بعلاو ، لفظ « عُودُ » که به معنی دیگر می باشد قرینهٔ ظاهر ، است بر معنای مستقبل ـ چنان که در بسیاری از موارد در تورات از این قبیل بسیار است ؛ مثل کلمهٔ « اُمَرْتُا » که به معنای گفتی است و « وامرتا » با واو یعنی : بگویی ، و لفظ « اُخلتا » یعنی : خُوردی و « واخلتا » با واو یعنی : بخورید ، و لفظ « شَمَعُ » یعنی : بشنو ، و « ویشمع » با واو یعنی : می شنود ، و لفظ « ناتتا » با واو یعنی : می شنود ، و لفظ « ناتتا »

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۳، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۳.

یعنی: دادی ، و « وَنَاتناه » با واو یعنی: می دهم ، و لفظ «غاساه» یعنی: بکُن ، و « وِعِسِه » با واو یعنی: برو ، و از با واو یعنی: برو ، و از این قبیل بسیار است که حرف واو لفظ ماضی را حال یا استقبال کرده.

این مثال ها در مفردات گفته شد و امّا آیاتی که در این مقام شاهد ما میباشد، پس بسیار است. از آن جمله در سفر لویان، فصل بیست و پنجم، آیهٔ سیام می فرماید:

### أِنْ الْمِيْدِ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِيِّ الْمِيْدِيِيِّ الْمِيْدِيِيِيِّ الْمِيْمِيِيِّ الْمِيْدِي

یعنی: واگر کسی خانهٔ سکونتی در شهر حصاردار بفروشد تا یک سال تمام بعد از فروختن حق انفکاک آن را خواهد داشت. اشاهد در این آیه در لفظ « وِقَام» است که با واو است و به معنی استقبال می باشد، و در همین سفر، در فصل بیست و هفتم، آیه نوزدهم می فرماید:

یعنی: بر آن بیفزاید و برای وی برقرار شود.۲

شاهد در کلمهٔ « وِقام» است که بواسطهٔ واو به معنی استقبال است ، و در سفر داوران \_ یعنی : کتاب قضاه \_ ، در فصل سیزدهم ، آیهٔ بیست و یکم ":

١. كتاب مقدّس، ص ١٥١، تورات، سفر لاويان، باب ٢٥، آية ٢٩.

٢. كتاب مقدّس، ص ١٥٥، تورات، سفر لاويان، آية ٢٧.

٣. روي اين كلمه در نسخه نوشته شده: ( ٢٢).

یعنی: البته خواهیم مرد؛ زیراکه خدا را دیدیم. اشاهد در کلمهٔ « ولو » است که به معنای مستقبل است.

باری از این قبیل شواهد در کتب عهد عتیق زیاد است. لهذا بیان نمودیم که الفاظ چندی هست که لفظ ماضی است، امّا معنای مستقبل دارد و بسیار است که لفظ مستقبل است و معنای ماضی و حال می دهد ـ چنان که در الفاظ عرب هم که عبارت اخرای عبری است این کیفیّت به همین نحو است. پس فهمیده شد که واو در عبری مانند یاء در عربی است که ماضی را مستقبل می کند.

جواب دیگر از همین آیهٔ « وِلُوقام» آن که: هارم بام در میان کتاب رسالهٔ خود نوشته است: و همیشه حضرات یهود این آیه را میخوانند و با آن که معترف بر معنای استقبالی این آیه میباشند، میگویند که: هنوز آن پیغمبر موعود نیامده از بنی اسرائیل و بعد هم نخواهد آمد. حال میگوییم: از بنی اسرائیل که معترف شده اند به تصدیق هارم بام که نیامده و نمی آید، پس باید گفت که: آیا از غیر بنی اسرائیل آمده، یا نیامده ؟ اگر آمده باشد، آن کیست غیر از پیغمبر آخرالزمان که دارای جمیع علائمی است که انبیای سلف چا از آن خبر داده اند ؟ ۲

تا اين جا قسمتى از كلمات صاحب كتاب إقامة الشهود في الردّ على اليهود - يا كتاب منقول الرضائي \_ شرح داده شد.

مؤلف فقير گويد: عكام فهام فخرالاسلام در جلد دوم كتاب أنيس الأعلام، در مقصد ششم از باب پنجم، در ذكر بشارات وارده دركتب سماويّه در نبوّت محمّد بن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن المورخ من اخون و تُوخ أخ ديّي بت مقيم الوخ مريا السه المهم المناه المهم المناه عبدالله عبيت منهم المورخ من المحمد الله عبدالله عبد من المعبد المناه عن المنه المناه عبد المنه المنه

١. كتاب مقدّس، ص ٣١٢، تورات، كتاب داوران، باب ١٣، آيه ٢٢.

٢. منقول الرضائي، ص ١٨٠ ـ ١٨٠، در بيان ادلَّة نقليّه بر اثبات مدّعا -كه نبوّت مطلقه ، بلكه خاصة [مي باشد].

پس از ترجمهٔ عربی موافق مطبوعهٔ بیروت در سنهٔ ۱۸۷۰ ترجمهٔ فارسی کلمات مذکوره را موافق نسخهٔ مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۸۵۶ مسیحیه مطابق سنهٔ ۱۲۷۲ هجریه چنین نوشته: ۱۵ خداوند خدایت از میان شما از برادرانت پیغمبری را مثل من مبعوث می گرداند. او را بشنوید. ۱۶ موافق هر آنچه از خداوند خدایت در هورب در روز جمعیت درخواستی هنگام گفتنت که: قول خداوند خدای خود را دیگر نشنوم و این آتش عظیم را دیگر نبینم. مبادا که بمیرم. ۱۷ و خداوند به من فرمود آنچه که گفته نیک. ۱۸ از برای ایشان پیغمبری را مثل تو از میان برادران ایشان مبعوث خواهم کرد و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت، تا هر آنچه که به او امر می فرمایم به ایشان برساند. ۱۹ و واقع می شود شخصی که کلمات مراکه او به اسم من بگوید بشنود، من از او تفتیش می کنم. ۱۲ می شود شخصی که کلمات مراکه او به اسم من سخنی گفت که به گفتنش امر نفرموده ام و یا به اسم خدایان غیر تلفظ نماید، آن پیغمبر باید البته بمیرد. ۲۱ و اگر در دلت بگویی: کلامی که خداوند نگفته است، چگونه بدانیم ۲۲ چنانچه پیغمبری چیزی به نام خداوند بگوید و آن چیز واقع نشود و به انجام نرسد، این امری است که خداوند نفرموده است، بگوید و آن پیغمبر آن را از روی غرور گفته است. از او مترس. ۱۱ انتهی.

فخرالاسلام بعد از نقل این آیات و ترجمهٔ عربی و فارسی آن گوید که: این بشارت

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۳۷، تورات، سِفر تثنیه، باب ۱۸.

بشارتِ یوشع ﷺ نیست ـ چنان که یهودگمان کرده اند ـ و بشارت به عیسی ﷺ هم نیست ـ چنان که گمان علمای پروستنت است ـ ، بلکه بشارت محمد ﷺ است به ده وجه:

وجه اوّل آن که: در مقدّمهٔ سیّم از مقصد ششم از باب پنجم کتاب آنیس الأعلام بیان کرده و گفته است: قول بر این که اهل کتاب منتظر نبی ای نبودند مگر مسیح و ایلیا را، قول باطلی است، اصلی ندارد، بلکه منتظر نبی دیگر بودند غیر از مسیح و ایلیا ـ چنان که دانستی . در مقدّمهٔ ثانیه علمای یهودی که معاصر عیسی بودند سؤال کردند از یحیی که: آیا تو مسیحی ؟ انکار کرد . گفت: من مسیح نیستم . گفتند: تو ایلیایی ؟ فرمود: من ایلیا هم نیستم . عرض کردند: تو آن نبی معهودی ؟ فرمود: نی ، من او نیستم . پس معلوم می شود که نبی دیگر هم مثل مسیح و ایلیا منتظر بود [ند] آمدن او را نیستم . پس معلوم می شود که احتیاج به ذکر اسم نداشت ، بلکه اشاره در حق او کافی بود، و در باب ۷از انجیل یوحنا، آیه ۴۰ ، بعد از نقل قول مسیح به این نحو ترقیم ایافته: بود، و در باب ۷از انجیل یوحنا، آیه ۴۰ ، بعد از نقل قول مسیح به این نحو ترقیم ایافته: مکان گاه بسیاری از آن گروه چون کلام او را شنیدند ، گفتند: در حقیقت این شخص همان نبی است . ۲۱ و بعضی گفتند: او مسیح است ، و بعضی گفتند: مگر مسیح از حلیل خدا خواهد آمد ؟۲ انتهی .

بوضوح تمام معلوم می شود از این کلام که آن نبی معهود غیر از مسیح است و لهذا او را با مسیح مقابل شمر ده اند و منتظر قدوم نبی دیگر نیز بوده اند که او مبشر به بوده است در نزد ایشان غیر از عیسی. پس مبشر به یوشع و عیسی نخواهند بود.

وجه دوم این که: لفظ «مثل تو» در بشارت واقع شده است و یوشع و عیسی مثل موسی نبوده اند؛ به چند جهت: اوّل به جهت بودن ایشان از بنی اسرائیل و جایز نیست که از بنی اسرائیل احدی مبعوث شود که مثل موسی باشد به حکم آیهٔ ۱۰ از باب ۱۳۴ز تورات مثنی که در صفحهٔ ۱۰۹ از همین جزء از کتاب گذشت.

١. ترقيم : رقم زدن ، خط كشيدن . خط نوشتن .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۲۲۸، انجیل یوحنّا، باب ۷.

٣. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٤-٧.

دوم آن که: مماثلت نیست در میان یوشع و موسی هید : زیراکه موسی صاحب شرع جدید بوده که مشتمل بوده است بر اوامر و نواهی، و یوشع چنین نبود، بلکه تابع موسی بوده، و همچنین مماثلت نیست مابین موسی و عیسی ؛ زیراکه او لا عیسی الله و رب است بنابر زعم نصارا (و تعالی الله عن ذلك) و موسی بنده و پیغمبر خداست و معلوم است که مابین رب و مربوب مماثلتی نیست. دوم آن که عیسی هی ملعون شد نعوذ بالله به جهت شفاعت خلق چنان که در باب ۳ و آیهٔ ۱۳ از رسالهٔ پولس به اهل غلاطیه نوشته شده است و موسی ملعون نشد به جهت شفاعت خلق. سوم : عیسی خلاطیه نوشته شده است و موسی ملعون نشد به جهت شفاعت خلق. سوم : عیسی داخل جهنم شد بعد از موت پنان که عقیدهٔ اهل تثلیث است ؛ یعنی : در عقیدهٔ سوم ایشان و موسی هی به جهنم نرفت. چهارم : عیسی مصلوب شد بنا بر اعتقاد نصارا تا کفّاره باشد برای امّت خود و موسی مصلوب نشد به جهت کفّاره. پنجم : شریعت موسی مشتمل است بر حدود و تعزیرات و احکام غسل و طهارت و محرّمات از مأکولات و مشروبات ، بخلاف شرع عیسی هی که فارغ از این احکام است ، به شهادت انجبل موجود فعلی. ششم : موسی می ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود و عیسی چنین نبود ـ یعنی : ریاست و مطاع بود در میان قوم خود و امر او نافذ بود

وجه سوم آن که: در این بشارت لفظ «از میان برادران ایشان» واقع شده و بی شک و شبیه اسباط دوازده گانه موجود بوده اند در نزد آن بزرگوار و اگر مقصود این بود که نبی بشارت به آن داده شده از بنی اسرائیل است، می گفت: از شما، و نمی فرمود: از میان برادرهای ایشان. پس معنای حقیقی برای این لفظ آن است که مبشر به علاقه صلبی و بطنی با بنی اسرائیل نداشته باشد ـ چنان که مفصلاً از کتاب اقامه الشهود در صفحه به ۱۰۹ از همین جزء نقل کرده شد. پس قطعاً یوشع و عیسی از بنی اسرائیل اند و مصداق این بشارت نخواهند بود بدون شبهه.

مسیح ما را از لعنت شریعت فدا کرد: چون که در راه ما لعنت شد؛ چنان که مکتوب است: ملعون است هر که بر دار آویخته شود. [کتاب مقدس، ص ۱۳۴۷، نامهٔ پولس به غلاطیان، باب ۲].
 اسباط: جمع سبط که در نزد یهود به معنی طایفه، قبیله و گروه است.

وجه چهارم: در این بشارت لفظ «بعد از این مبعوث خواهد شد» آورده و یوشع در آن وقت حاضر بوده در نزد موسی و در بنی اسرائیل داخل بوده و نبوّت هم داشت در همان زمان. پس چگونه مصداق این بشارت می شود؟

وجه پنجم: در این بشارت گفته است که: کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت.

این جمله اشعار دارد به این که آن نبی کتابی از برای او نازل می شود و آن نبی باید امّی

و حافظ کلام باشد و این نشانه بر یوشع صادق نیست؛ به جهت انتفای هر دو امر در

او ؛ زیرا که امّی نبود و کتابی هم از برای او نازل نشد.

وجه ششم: در این بشارت است که: اگر کسی کلام آن پیغمبر را نشنود، خدا از او انتقام می کشد، و این امر از برای تعظیم آن پیغمبری که به آمدن او بشارت داده شده ذکر شده است و این از جهت امتیازی است که آن پیغمبر بر سایر پیغمبران دارد.

وجه هفتم: در باب ۳، در آیهٔ ۱۹ و ۲۰ و ۲۱ و ۲۲ و ۲۳ و ۲۲ از کتاب اعمال به این نحو نوشته شده: ۱۹ پس توبه و انابه کنید تاگناهان شما محو گردد و تا اوقات استراحت از حضور خداوند برسد. ۲۰ و عیسای مسیح را که از اوّل برای شما اعلام شده بود بفرستد. ۲۱ که می باید آسمان او را پذیرد تا زمان معاد کلّ اشیاء که خدا از بدو عالم به زبان جمیع انبیای مقدّس خود از آن اخبار نموده. ۲۲ زیرا موسی به اجداد گفت که: خداوند خدای شما نبیای مثل من از برادران شما مبعوث خواهد کرد. کلام او را بشنوید در هرچه به شما تکلّم کند. ۲۳ و هر نفسی که آن نبی را نشنود از قوم منقطع گردد. ۲۲ و جمیع انبیا نیز -از شموئیل و آنانی که بعد از او تکلّم کردند -از ایّام آن نبی اخبار نموده اند، ۱۰ انتهی.

پس این عبارات صریحاً دلالت دارد بر این که نبی موعود غیر از مسیح است و این که مسیح را باید آسمان قبول کند تا زمان ظهور آن نبی و هر کس تعصّب باطل را ترک کند از مسیحیّین و تأمّل نماید در عبارت بطرس، ظاهر می شود از برای او که قول

١. كتاب مقدس، ص ١٢٥٥ ، كتاب اعمال رسولان ، باب ٣.

پطرس کافی است در ابطال ادّعای علمای پروتستنت که میگویند: این بشارت در حقّ مسیح است.

و وجوه هفتگانه که مذکور شد به اکمل وجه در حقّ محمّد ﷺ صادق است. در امور کثیره مماثلتی اهست مابین آن حضرت و موسی ﷺ ، بخلاف عیسی.

اؤل آن که: محمد عبدالله و رسول الله است مثل موسی و امّا عیسی به زعم مسیحیین عبدالله و رسول الله نیست، بلکه الله است.

دوم: پدر و مادر هر دو را داشته ، بخلاف عیسی که پدری برای او نبوده.

سوم: صاحب نكاح و اولاد است مانند موسى، بخلاف عيسى الله.

چهارم: شرع شریفش مشتمل بر سیاسات مدنیّه است مثل موسی .، بخلاف شرع عیسی.

پنجم: مأمور به جهاد است ـ مثل موسى ـ و عيسى چنين نيست.

ششم: در شرع شریفش طهارت شرط است در وقت عبادت ـمانند موسی ـ، بخلاف عیسی.

هفتم: وجوب غسل است از برای جنب و حائض و نفساء در شرع مقدّسش ـ مثل موسی ـ ، بخلاف عیسی.

هشتم: طهارت جامه در شرع شریف او از نجاسات شرط است مانند موسی-، بخلاف عیسی.

نهم: قربانی های بت ها حرام است در شرع او مانند موسی م بخلاف عیسی. دهم: شرع شریفش مشتمل است بر عبادات بدنیّه و ریاضات جسمانیّه مثل موسی م بخلاف عیسی.

یازدهم: در شرع انورش حدی برای زانی و زانیه مقرّر است ـمانند شرع موسی-، بخلاف عیسی.

۱. مماثلت: مانند شدن ، مثل هم شدن ، کسی یا چیری را به دیگری مانند کردن .

دوازدهم: حدود و تعزیرات و قصاص در شرع او معیّن است ـمانند شرع موسی ـ، بخلاف شرع عیسی.

سيزدهم: قادر بود بر اجراي حدودالله مثل موسى .، بخلاف عيسي.

چهاردهم: ربا در شرع او حرام است مانند شرع موسى -، بخلاف عيسى.

پانزدهم: امر فرمود انكار نمايند كسى راكه دعوت به غير خدا نمايد مثل موسى -، بخلاف عيسى ؛ زيراكه تابعينش دعوت الوهيّت را به او نسبت داده اند و او خدا نيست يقيناً.

شانزدهم: دعوت او به توحید خالص است مثل موسی -، بخلاف عیسی ؛ زیرا که تابعینش گویند که: دعوت به تثلیث نمود.

هفدهم: امّت خود را امر فرمود که او را عبدالله و رسول الله گویند ـمثل موسی ـ، بخلاف عیسی؛ زیراکه تابعینش گویند که گفت: مرا ابن الله بگویید \_نعوذ بالله.

هجدهم: در فراش خود وفات نمود مثل موسى من بخلاف عيسى كه تابعينش گويند: مصلوب شد.

نوزدهم: مدفون شد مثل موسى به طريق شرع خود، بخلاف عيسى كه بـ هطريق يهودكفن و دفن شد ـ به زعم نصارا.

بیستم: مظهر رحمت است ـ مثل موسی ـ ، بخلاف عیسی که تابعینش گویند: مظهر لعنت شد ـ نعوذ بالله.

وهکذا مماثلتی است در سایر امور در شریعت او - چنان که خدای تعالی در قرآن مجید در سورهٔ مزمل می فرماید: ﴿ إِنَّا أَرسَلنَا إِلَیكُم رَسُولاً شَاهِدًا عَلَیكُم كَمَا أَرسَلنَا إِلَی مجید در سورهٔ مزمل می فرماید: ﴿ إِنَّا أَرسَلنَا إِلَیكُم رَسُولاً شَاهِدًا عَلَیكُم كَمَا أَرسَلنَا إِلَی فرعَونَ رَسُولاً ﴾ ا؛ یعنی: بدرستی که ما فرستادیم به سوی شما پیغمبری را \_ یعنی: محمد ﷺ را \_ در حالتی که گواه است بر اقوال و افعال شما، همچنان که فرستادیم به سوی فرعون رسولی را \_ که موسی باشد \_ ، و آن حضرت از برادران بنی اسرائیل بود؛

١. سورة مزمل، آية ١٥.

زیراکه از بنی اسماعیل است و خداکتابی از برای او فرستاد و امّی بود و خداکلام خود را در دهان او قرار داد ـ يعني : وحي را در زبان معجزبيانش قرار داد ـ و نطق او به وحي بوده است ـ چنان كه خدا در سورهٔ نجم فرموده : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيُ يُوحَى ﴾ ؛ ا يعنى: محمّد على سخن نگفت از روى خواهش نفس و ميل طبع؛ يعني: نطق او به قرآن و جميع احكام ايمان بود. به خواهش نفس نبوده ، بلكه منطوق او وحي بوده که به سوی او فرستاده شده ـ و مأمور به جهاد و نبی به شمشیر بود و خداوند عالم برای خاطر او انتقام از صنادید<sup>۲</sup> قـریش کشـید و گـردنهای کسـریها را شکست و قصرهای قیصرها را خراب نمود و ظهور فرمود قبل از نزول مسیح از آسمان و از برای آسمان بودکه مسیح را قبول کند تا زمان ظهور آن نور تا همه چیز را به اصل خود برگرداند ـ چنان که پطرس خبر داد ـ و محو بفرماید شرک و تثلیث و عبادت بتها را و کسی شک نکند از کثرت اهل تثلیث در این زمان آخر ؛ زیراکه صادق مصدّق و این نبئ مطلق ما را خبر داده بتفصيل تام از كثرت ايشان در آخر زمان و أن شاء الله وقت زوال ایشان نزدیک است که مهدی -صلوات الله علیه -ظهور بفرماید و ان شاء الله بزودی ظاهر خواهد شد و به ظهور او همهٔ دینها یکی می شود و تشریک و تثلیث از روى زمين زايل مي گردد. اللُّهمّ اجعلنا من شيعته وأعوانه وأنصاره وخدّامه ومن المجاهدين بين يديه. آمّين ، يا ربّ العالمين .

وجه هشتم: در بشارت مزبور تصریح شده که: اگر آن نبی نبی حق واقعی نباشد و امور را منتسب به خدا نماید و حال آن که از جانب خدا نبوده است، خدا او را میکشد. به موجب همین وعده خدا در سورهٔ حاقه می فرماید: ﴿ وَلُو تَقَوِّلُ عَلَینَا بَعضَ الْأَقَاوِیلِ \* لَأَخَذَنَا مِنهُ بِالیمِینِ \* ثُمَّ لَقَطَعنَا مِنهُ الوَتِینَ ﴾ ۲؛ یعنی: اگر افتراکند محمد ﷺ

١. سورة نجم، آية ٣\_٩.

۲. صنادید: مردان بزرگ و شجاع، دلاوران، مهتران، جمع صنید.

٣. تشريك : در اين جا يعني : شريك قرار دادن براي خدا.

۴. سورهٔ حاقة ، آیهٔ ۴۴\_۴۶.

و دروغ ببندد بر ما بعضی از سخنان را - چنان که گمان شما است ؛ یعنی : یهود و نصارا و مشرکین - ، هرآینه می گیریم از وی دست راست را. پس می بریم از او رگ دل را که متصل است به گردن ، و این تصور اهلاک اوست - یعنی : او را می گیریم و به قدرت می کشیم - و حال آن که خدا او را نکشت ، بلکه در حق او فرمود : ﴿ وَاللَّهُ یَعصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ ۲ ؛ یعنی : خدا تو را از شر مردم حفظ می فرماید ، و خدا به و عده خود و ف فرمود و احدی بر قتل آن حضرت قادر نشد ، تا وقتی که از دنیا رحلت فرمود .

وجه نهم این که: خداوند عالم علامت نبی کاذب را در این بشارت بیان فرمود که اخبار غیبیهای که از آینده خبر داده همهٔ آنها ظاهر گردید و دلیل است بر ظاهر شدن بقیهای که هنوز وقت ظهور آن نرسیده ـ چنان که در کتب اسلامیه و غیر آنها شرح داده شده.

وجه دهم: علمای یهود بسیاری از ایشان تسلیم کردهاند که محمد کی کسی است که در تورات به آمدن او بشارت داده شده و بعضی از ایشان به او ایمان آورده و به شرف اسلام مشرّف شدند و بعضی در کفر خود باقی ماندند و از جملهٔ آنها که ایمان به آن جناب آوردند حبر ۶ عالم مشهور مِخریق نام بوده از علمای یهود که مال و نخل بسیار داشت و پیغمبر را می شناخت به اوصافی که در تورات خوانده بود ولیکن به حالت کفر باقی ماند به جهت الفت داشتن به دین آبای خود تا زمانی که جنگ اُحد روی داد و آن روز دوشنبه ای بود. پس مِخریق گفت: ای گروه یهود! والله، شما می دانید که یاری کردن محمّد بر شما واجب است؛ چرا او را یاری نمی کنید؟ گفتند: امروز روز شنبه است. گفت: شنبه در اسلام نیست. پس سلاح جنگ را پوشید و در احد خدمت پیغمبر مشرّف شد و به قوم خود وصیّت نمود که: اگر من امروز کشته شوم، مال من از محمّد بی است.

۱. اهلاک: هلاک گر داندن ، کشتن .

۲. سورة مائده ، آية ۶۷.

٣. تسليم كردهاند : پذيرفتهاند .

۴. چبر : عالم ، دانشمند ، پیشوای روحانی عیسویان ، رئیس کاهنان در نزد یهود .

پس جهاد کرد در راه خدا تا شهید شد. پس رسول خدا تی فرمود: مخریق هیچ نماز نخواند و به بهشت رفت، و عامّهٔ صدقات رسول الله در مدینه از مال اوست، و در خبر دیگر وارد است که: حضرت آمدند به یکی از مدارس یهود و فرمود: اعلم شما را میخواهم. عبدالله صوریا را به آن سرور نشان دادند. حضرت با او خلوت نمود و او را به دین خود و انعامات خدا در حقّ بنی اسرائیل و اطعامات ایشان را از من و سلوا و را ظلال آیشان را از ابر او را قسم داد که: آیا میدانی من پیغمبر خدا هستم و عرض کرد: به حقّ خدا میدانم و قوم هم آنچه من می دانم می دانند؛ زیرا که نعت و صفات شما میین است در تورات ولیکن قوم حسد می برند. حضرت فرمود: تو را چه مانع می شود ؟ عرض کرد: خلاف قوم را مکروه می دارم. شاید قوم مسلمان شوند. من ما سلام را قبول خواهم کرد: \*

و از صفیه دختر حی بن اخطب منقول است که: زمانی که رسول خدا و ارد مدینه شدند و در قبا نزول فرمودند، پدرم حی بن اخطب و عمویم ابویاسر بن اخطب خدمت حضرت مشرف شدند اوّل صبح و وقت غروب آفتاب باکسالت و بطالت و هم و غم مراجعت نمودند و من مختفیة دفتم پیش ایشان، بلکه سبب حزن ایشان را بدانم و از کثرتِ هم به من ملتفت نشدند و شنیدم عمویم ابایاسر به پدرم گفت: یعنی این همان کثرتِ هم به من ملتفت نشدند و شنیدم عمویم ابایاسر به پدرم گفت: یعنی این همان است -یعنی: آن پیغمبری که در تورات بشارت به آمدن او داده شده - ؟ گفت: بلی، والله. گفت: او را میشناسی ؟ گفت: کسی نیست که تورات را بخواند و او را نشناسد.

۱. وی در مصادر با عنوان «مخیریق» یاد شده است. [ر.ک: طبقات کبرای ابن سعد، ج ۱، ص ۵۰۱: تایخ طبری، ج ۲، ص ۲۰۹: بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۱۳۰ و ج ۲۲، ص ۲۹۸، ذیل حدیث ۶: قاموس الرجال، ج ۱۰، ص ۲۲، ش ۲۴۴۶].

۲. من و سلوا: طعامي كه در بيابان براي بني اسرائيل از آسمان فرود آمد.

٣. إظلال: سايه انداختن.

تفسیر مقاتل بن سلیمان، ج ۱، ص ۲۰۰، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۲۲، ص ۲۶: تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۶۲۹\_۶۳۹.

٥. مختفية : ينهاني.

گفت: نفس خود را با او در چه مقام می بینی ؟ گفت: در مقام عداوت ، تا آخر خبر . ا و عبدالله سلام از اعلم علمای یهود بود. در سال اوّل از همجرت بعد از ایس که مسائل چندی از حضرت رسول به سؤال کرد و حضرت او را جواب داد ، خودش با پدرش ربّی شیلوم به شرف اسلام مشرّف شدند و تفصیل احوالشان در کتب معتبرهٔ اهل اسلام از تواریخ و تفاسیر و احادیث مذکور است و در کتاب عیصیحیم نوشته شده است: عبدالله و پدرش ربّی شیلوم هر دو به دین محمّد رفتند (مأخوذ از کتاب نیس الأعلام فخر الاسلام ـ أعلی الله مقامه \_) . ۲

#### برهان پنجم

خبری است که حضرت موسی وقت مردنش به امّت خود ، بنی اسرائیل ، خبر داده در آیهٔ ۲ از فصل ۳۳ تورات مثنی. آیهٔ ۲:

١. سيرة ابن هشام ، ج ٢، ص ٣۶٢ - ٣۶٣؛ البداية والنهاية ، ج ٣، ص ٢٥٨؛ إمتاع الأسماع ، ج ٣، ص ٣٥٢ - ٣٥٣؛
 سبل الهدى والرشاد ، ج ٣، ص ٣٧٧.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢٩ ـ . ٠٠.

یعنی: گفت: یَهُوَه از سینا آمد و از سَعیر بر ایشان طلوع نـمود و از جبل فـاران درخشان گردید و باکرورهای ا مقدّسین آمد و از دست راست او برای ایشان شریعت آتشین یدید آمد. ۲

مؤلّف حقیر گوید: در این آیه اشاره است به تجلّی نمودن خدا در سه محل که محلً بعثت سه نفر پیغمبر اولوالعزم است که جناب موسی در وقت رحلت خود از دنیا به بنی اسرائیل که امّت او هستند خبر داده که یکی از آن سه محل محلً بعثت خود موسی بوده که طور سینا باشد و دوم محلً بعثت عیسی بوده که جبل ساعیر باشد و سوم محلً بعثت خاتم الانبیاء علیه وعلیهما السلام -بوده که جبل فاران باشد، و مراد از آمدن خدا از سینا دادن توران است به موسی و طلوع و اشراق از ساعیر دادن انبیل است به عیسی و و مراد از درخشندگی از فاران نزول قرآن است به حضرت خاتم الانبیاء و مقصود از آیه ظهور آتش نیست - چنان که اهل کتاب گمان کرده اند و گفته اند که: مراد ظهور آتش است از سینا و منتشر شدن آن از ساعیر و فاران -؛ زیرا که هرگاه خداوند آتشی از مکانی ظاهر و خلق کند، نمی گویند: خدا از آن مکان آمد، مگر آن که همراه با نزول و حی باشد در آن مکان و یا آن که عقوبتی در آن نازل گردد. آن و قت مجازاً می توان گفت: و یُومر آدونای - یعنی: خدا آمد -، و اهل کتاب اتفاق دارند که مراد از صدر آیه نزول و حی است به حضرت موسی، پس ناچار در ساعیر و فاران که مراد از صدر آیه نزول و حی است به حضرت موسی، پس ناچار در ساعیر و فاران هم به همین نحو است و از این دو موضع کسی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت عسی ه و حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تشهر تموسی معوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمی شه و حضرت محمد تسمی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت محمد تسمید و مدار تمرین در موضع کسی دیگر مبعوث نشد مگر حضرت

پس همچنان که محل ظهور احکام الهیه و نزول وحی بر موسی در کوه سینا بوده، محل بعثت حضرت عیسی نیز کوه ساعیر بوده؛ زیراکه آن حضرت بعد از تولد در قریهٔ بیت لحم بواسطهٔ ترس از هردُوس، پادشاه یهود، با مادر خود به دهستانهای بیت المقدس به ولایت اولاد عیص بن یعقوب رفتند در حوالی مصر. در آن جا مبعوث

۱. کرور: پانصدهزار.

۲. کتاب مقدّس، ص ۲۵۸، تورات، سفر تثنیه، باب ۳۳.

به پیغمبری شده و از آن جا برگشت و در قریهٔ ناصره بنای دعوت گذارد و کوه ساعیر در حوالی مصر در محل بعثت عیسی بوده و محل ظهور و بعثت محمّد در کوه پاران بوده که مکهٔ معظمه باشد؛ زیرا که پاران که معرّب آن فاران است کوهی است در حوالی مکه بقدر دو میل و نیم فاصله تا مکه پیش از عدن و جمهور مفسّرین یهود نیز پاران را به مکه تعبیر نموده اند و بعضی از عبارات تورات هم دلالت بر آن دارد داز آن جمله در باب بیست و یکم از سفر پیدایش در احوالات هاجر و اسماعیل از آیهٔ ۱۰ تا آیهٔ ۲۱ و در آیهٔ ۲۱ گفته: و در صحرای فاران ساکن شد (یعنی: اسماعیل) و مادرش زنی از زمین مصر برایش گرفت، و از آن جمله است در باب سوم از کتاب حَبُّقُوق نبی در آیهٔ ۳ می نویسد: خدا از تیمان آمد و قدّوس از جبل فاران، سِلاه. جلال او آسمانها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. ۲

و بدان که در روی زمین جبل پارانی بجز در مکهٔ معظمه شنیده نشده که دو میل و نیم راه تا مکه مسافت دارد بجز این که فادری که یکی از علمای نصارا و متعصّب بوده در قرن سیزدهم اسلامی رسالهای در ردّ اسلام نوشته از روی عناد که محتوی بر بعضی از خرافات و اراجیف است و علمای اسلام در ردّ آن جوابهایی نوشته اند. آن مرد نظر به پستی و ردالت و عنادی که داشته در آن رساله گفته است که: جبل پاران در بیابان تیه بوده و مراد از این تجلیّات خدا فرستادن نعمتهای خود است بر بنی اسرائیل.

بیچارهٔ کوردل بی خرد گمراه ندانسته است که اگر خداوند به هر نعمتی که فرستاده یک تجلّی کرده ، باید تجلیّات بی اندازه و شماری کرده باشد؛ زیرا که هر روز برای بنی اسرائیل مائده از آسمان می بارانید علاوه بر نعمتهای دیگر. پس تخصیص دادن به سه تجلّی معنی ندارد. به اضافهٔ به آن که راجع به تجلّی سوم در جبل پاران علامتهای چندی ذکر کرده و همچنین در آیهٔ بعد از آن ـ چنان که در همین آیه گذشته گفته است که: باگروههای مقدّسین آمد و از دست راست او برای ایشان شریعت

١. كتاب مقدّس، ص ٢١ - ٢٢، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢١.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۸، کتاب حبقوق نبی، باب ۳.

آتشین پدید است. شبهه نیست که شریعت آتشین بعد از جناب موسی به این صفات که با کرورهای مقد سین \_یعنی: ملائکهٔ مقربین \_از طرف دست راستش آمده بیاشد نیست مگر شریعت مطهّرهٔ حضرت خاتم الانبیاء ﷺ که خداوند متعال بهترین کتاب از کتب آسمانی را که قرآن مجید باشد حاوی آن شریعت و احکام آن قرار داده که آن کتاب مقد س خود بالاترین معجزهٔ باقیه است برای آن حضرت تا قیام قیامت و مراد از دست راست برای زیادتی برکت و تبرک جستن به آن است \_چنان که دست چپ عکس آن است \_و مراد از متصف بودن آن شریعت به آتشین برای آن است که شریعت آن حضرت تو آم با جهاد با دشمنان و حرارت شمشیر آبدار آتش بار ولی الله شریعت آن حضرت تو آم با جهاد با دشمنان و حرارت شمشیر آبدار آتش بار ولی الله عظم ، غالب کل غالب ، اسدالله الغالب ، علی بن ابی طالب \_صلوات الله وسلامه علیه \_، در جنگهای با مشرکین و کفّار و فتح بلاد کفر و رواج دین مقدّس اسلام و ترویج احکام آن است .

#### برهان ششم

در آیهٔ دهم از فصل ۴۹ سفر تکوین تورات که آن حکایت میکند از آنچه حضرت یعقوب در هنگام رحلت خود از دنیا به قبیلهٔ یهودا فرموده:

## ٧٠٠٦ إِلَىٰ ٦چ٦ چِڔ٠٠ بِهِرُدَ فَرِتَ عَنْهُ الْمَارِدُ وَ الْمَارِدُ وَالْمَارِدُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيمُ وَالْمِنْ وَلِيمُ وَالْمِنْ وَلِيمُ وَالْمِنْ وَلْمُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَلِمْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيمُ وَلِمْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلِمْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقُ وَلِمْ لَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ

آیهٔ ۱۰: یعنی: عصااز یهو داء دور نخواهد شد و نه فرمانفر مایی از میان پاهای وی، تا شِیلوه بیاید و مر او را اطاعت امّتها خواهد بود. ۱

مؤلف قاصر گوید: مصداق این آیه از تورات کاشف است از خبر دادن حضرت یعقوب به باقی ماندن سلطنت و فرمانفرمایی در میان فرزندان یهودا تیا زمانی که شیلوه بیاید. پس در آن وقت سلطنت از خانوادهٔ فرزندان یهودا بیرون خواهد رفت. مستفاد از این کلام این است که به آمدن شیلوه سلطنت از اولاد یهودا منقرض خواهد شد. دانسته باد که هیچ یک از فرقه های اهل کتاب از یهود و نصارا در این باب حرفی ندازند مگر این که می گویند: حضرت یعقوب تعیین نکرده است که این شیلوه کیست و از کدام سبط از اسباط اسرائیل یا خانوادهٔ دیگر است. همین قدر نشانهٔ آن منقرض شدن سلطنت و فرمانفرمایی است از اولاد یهودا و آمدن شیلوه و اطاعت کردن امت ها ز اوست. پس در این جا می توان گفت: ممکن است شیلوه از سبط دیگر از اسباط یعقوب منظور او بوده، یا آن که منظور او از غیر اسباط خود بوده. به هر یک از این دو احتمال که حساب کنیم، می گوییم که: مصداق این خبر صورت وقوع پیدا کرده، امّا بنا بر احتمال اوّل که از اسباط دیگر باشد مراد از شیلوه موسی می خواهد بود - چنان که بسیاری از مفسّرین یهود گفته است و بعضی از ایشان هم چنین توجیه کرده اند که عدد بسیاری از مفسّرین یهود گفته است و بعضی از ایشان هم چنین توجیه کرده اد که عدد بنظر شیلوه به حساب ابجد که در نزد ایشان معتبر می باشد سیصد و پنجاه و یک است

١. كتاب مقدّس، ص ٤١، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٩.

و عدد لفظ موشه که نام عبری موسی است آن نیز سیصد و پنجاه و یک است و موسی از سبط لوی است، و بر از سبط یهودا در این احتمال هیچ گونه بحثی نیست، و بر این تقدیر شیلوه موسی می باشد.

و امّا بنا بر احتمال دوم که از غیر اسباط باشد گفته می شود که: مراد موسی نبوده و منظور از آن ماشیح است که مراد مسیح بن داود باشد و این مسیح هنوز نیامده بنا بر قول ایشان و می گویند: ما در انتظار آمدن او می باشیم و اوست پیغمبر آخرالزمان.

صاحب كتاب منقول الرضائي، ميرزا محمد رضاي جديدالاسلام، در همان كتاب گفته که: این اقل عباد محمد رضا در این جا بحث دارم. می گویم که: در این آیه مى فرمايد: سلطنت از سبط يهو داه دور نشود تا شيلوه بيايد ـ يعنى: تا شيلوه نيامده است ، سلطنت باید با سبط یهو داه باشد ، اما بعد از آمدن شیلو ه نسخ می شود سلطنت از سبط یهوداه ؛ یعنی: تمام میشود و بریده میشود. با این که ما میبینیم که بعد از حِزقيا، يادشاه يهوداه، بسيار سلطان از سبط يهوداه به هم رسيدند. پس اين ماشيح كه يهو د انتظارش را مي كشند شيلوه نيست. هرچند كه قبول اين مطلب معين ابه احوال ما مي بو ده باشد ، ليكن بايد حرف حق گفته شو د. مقصو د و منظور حقيقت گويي است و طلب حق كردن بوده و همه جا خود مدّعي آن هستم كه هر توضيحي كه بحث وارد مي آيد، أن را بايد رد كرد، و اين جاكه ميبينيم بحث وارد مي آيد هم أن كلام را نوشتيم ، هم اين را ، تا خواننده و نويسنده اين اقلّ عباد را متّهم نسازندكه : بلي ، هرجه برایش صرفه داشته قبول کرده و هرچه نداشته رد کرده. خداوند نیامرزد چنین کسی را که چنین احوال دارد، و دیگر آن که هر کسی خود داند و دینداری خود، امّا آنچه این اقل عباد محمدرضا فهمیده ام که از قول جبرئیل و انبیاء ﷺ شیلوه را اگر از جناب موسى الله ردكنيم، به غير از حضرت عيسى الله ديگر كسى را نمى دانيم. به دلايل چند که در سابق مذکور شد، نباید دیگر از این طایفه کسی نجات دهندهٔ ایشان باشد.

۱. مُعین: یاری کننده، یار و مددکار.

حال نیز می بینیم که از وقتی که عیسی الم آمده طوایف بسیار بر او مطبع شده اند. از هفت اقلیم فرنگستان خلق بسیار مطبع و فرمانبردار اویند، همه مسیحی اند و دیگر آن که سهل است که از پیغمبری مسیحی گذشته، بعضی او را خدا می دانند و برخی پسر خدا ـ چنان که به حد کفر رسانیده اند ـ و این همه از معجزاتی است که از او به ظهور رسید و طایفهٔ بنی اسرائیل و با این حال جمعی از علمای ایشان نیز مقر ابر آن اند که چنین کسی که این اعجازها از او به ظهور رسیده، [ولی همهٔ اعجازها که از او ظاهر شده] همه از اسم اعظم بوده که از اندرون بیت المقدس به دستش آمده ؛ زیراکه حضرت سلیمان پیغمبر الم اسم اعظم را در تخته سنگی ثبت کرده بود و در بیت المقدس نصب فرموده و حضرت عیسی از آن سنگ را پیدا کرده و اسم اعظم را هم دریافت نموده، فلذا دارای این معجزات بسیار شده بودند و پیش تر این مطلب را دریافت نموده، فلذا دارای این معجزات بسیار شده بودند و پیش تر این مطلب را ثابت کردیم که اینها همه افتراست که بر حضرت عیسی الله نسبت داده اند.

مختصر این است که حضرت سلیمان [ﷺ] بیت المقدس اوّل را ساخت. هرگاه اسم اعظم در آن جاگذاشته بود، در وقتی که بخت النُّصَّر آمد و بیت المقدس را خراب کرد، هرچه بود همه را مفقود کرد و پاشید. حتّی خود تورات و عُشر آیات هیچ یک باقی نمانده بود. تا هفتاد سال تورات در میان یهود نبود. بعد حضرت عزیر پیغمبر نوشت، بعد از آن که مراجعت به بیت المقدس ثانی کرده بودند. پس اگر حضرت عیسی [ﷺ] در بیت المقدس ثانی که کورش مجوس ساخته بود اسم اعظم از کجا بود و کجا که عیسی [ﷺ] را متّهم می سازند و خود حضرت عیسی هم در بیت المقدس نبود [ه، بلکه در قریهای از قرای بیت المقدس تولّد یافته]. پس معلوم شد که این افترای محض است.

خلاصهٔ کلام ما در اثبات این که عیسی شیلوه بوده و این هم ثابت شد و سابقاً هم مذکور کردیم و الآن هم در ثبوت این که این شخص شیلوه عیسی با بوده باشد این

١. مُقِرُ: اقرار كننده ، اعتراف كننده .

است که: علامت شیلوه این خواهد بود که در رسیدن او از سبط یهوداء سلطنت را خارج خواهد نمود و ما می بینیم که تا حضرت عیسی بخ نیامده بود سلطنت در میان یهوداه بود و در آمدن حضرت عیسی [بخ] سلطنت از سبط یهوداء دور شد پنان که بالمرّه تمام شد و دیگر برنخواهند خاست و هنوز هم کسی نیست در میان یهوداه و بنی اسرائیل که قابل این معنی باشد و سهل است که هیچ یک از اسباط الی الآن شجرهای نداشته و ندارند. ( تمام شد کلام محمدرضای جدیدالاسلام بألفاظه ).

و امّا فخرالاسلام در اثبات نبوّت خاصّه در کتاب أنیس الأعلام بعد از نقل این آیه از سفر تکوین به عبارت عبری و سریانی و ترجمهٔ آن به فارسی چنین مینویسد:

مخفی نماند که اهل کتاب از یهود و نصارا در ترجمهٔ این لفظ یعنی: لفظ شیلوه اختلاف کثیری دارند و صاحب رسالهٔ هادیه آیه را به این نحو ترجمه کرده است که:

«حاکم از یهودا زایل نمی شود و راسم از میان پاهای او ، تا آمدن شیلوه »، و بعد گفته است: در این آیه دلالتی است بر بعثت خاتم الانبیاء ﷺ بعد از تمامی حکم موسی و عیسی؛ زیرا که مراد از حاکم موسی و مراد از راسم عیسی علیهماالسلام -اند؛ زیرا که بعد از موسی تا زمان عیسی صاحب شرع نیامد، مگر حضرت محمد ﷺ پس معلوم می شود مراد از قول یعقوب که می فرماید: «شیلوه» حضرت محمد ﷺ است، و امّا مراد از قول او که: «امّتها با او جمع خواهند شد» این علامت صریحه و دلالت واضحه است که مراد از این آیه آن بزرگوار است؛ زیرا که امّتها جمع نشدند مگر با آن بزرگوار و جناب داود را در این میانه ذکر نفرموده؛ زیرا که داود احکام ندارد و از تابعین موسی شی است و مقصود از خبر جناب یعقوب ذکر صاحبان احکام است، انتهی کلامه ملخصاً.

مؤلّف حقیر \_یعنی: فخرالاسلام \_گوید: مراد از حاکم موسی است؛ زیراکه شریعت آن بزرگوار جبریّه و انتقامیّه بود. و مقصود از راسم عیسی الله است؛ زیرا

١. منقول الرضائي، ص ١٣٢\_١٣٤.

كه شريعت او جبريّه و انتقاميّه نبود.

و اگر از عصا سلطنت دنیویه مراد باشد و از راسم هم حاکم دنیوی ـ چنان که از رسائل قسیسین از فرقهٔ پروتستنت و بعضی تراجم ایشان مفهوم میشود ـ ، صحیح نیست که مراد از شیلوه مسیح یهود باشد ـ چنان که مزعوم ایشان است ـ و نه عیسی ـ چنان که مزعوم نصاراست .

و امّا اوّل پس ظاهر است؛ زیرا که سلطنت دنیویّه و حاکم دنیوی زیاده از دو هزار سال از آل یهودا زائل گردیده است ـ یعنی: از زمان بخت نصر تاکنون کسی حسیس مسیح یهود را نشنیده است ـ ، و امّا ثانی ، زیرا که سلطنت و حکومت از آل یهود زائل گردید به مقدار ششصد سال قبل از ظهور عیسی ﷺ ـ یعنی: در عهد بخت نصر و او جلا داد ۳ بنی یهودا را به سوی بابل و مدّت شصت و سه سال در بابل بودند ، نه مدّت هفتاد سال ؛ چنان که بعضی از علمای پروتستنت می گویند از برای تغلیط عوام ۲ ؛ چنان که در باب اوّل گذشت .

و پس از وقعهٔ بخت نصر در عهد انتیوکس واقع شد بر یهودا آنچه واقع شد و او عزل کرد اونیاس حبر یهود را و منصب او را فروخت به برادر [او یاسون به سیصد و شصت و زنهٔ طلاکه هر سال این مبلغ را از بابت خراج تقدیم نماید. پس از آن او را عزل نمود و منصب او را فروخت به برادر ] دیگر مینالاوس به ششصد و شصت و زنهٔ طلا. پس از آن خبر موت انتیوکس شایع شد و یاسون طالب منصب کهانت گردید و وارد اور شلیم شد با هزار نفر و کشت هر کس را که دشمن خود می دانست و از قضا خبر موت انتیوکس کذب بوده. پس انتیوکس بر اور شلیم هجوم آورد در سنهٔ ۱۷۰ قبل از میلاد مسیح و چهل هزار نفر را اهل اور شلیم کشت و چهل هزار نفر را اسیر کرد.

۱. مزعوم : گمان برده شده.

۲. حسيس: صداى آرام، صوت خفى،

٣. جلاء دادن : از وطن و خانمان دور كردن ، كوج دادن از وطن.

۴. تغليط عوام: به اشتباه انداختن افراد عامي.

و در فصل ۲۰ از کتاب موشد الطالبین از جزء ثانی آن در بیان جدول تاریخی در صفحهٔ ۱۸۵۱ از نسخهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۵۲ از میلاد به این نحو رقم شده است که: سلطان مسطور اورشلیم را نهب نمود و هشتاد هزار نفر را هم کشت، انتهی کلامه، وهر چه در هیکل بود از امتعهٔ نفیسه همه را غارت کرد که قیمت اشیای منهوبه هشتصد وزنه طلابود و گراز ماده ای آورد و بالای مذبح یهود از برای اهانت سوزانید و بعد به سوی انطاکیّه مراجعت کرد و پیلیپس که یکی از اراذل بود او را حاکم نصب نمود بر جماعت یهود.

و در رحلت چهارمش به مصر ابولونیوس را با بیست هزار لشکر فرستاد و لشکریان را امر کرد که اورشلیم را خراب کنند و رجال را سر ببرند و نسوان و صبیان را اسیر نمایند. پس لشکر متوجه اورشلیم گردید و در وقتی که جماعت یهود مجتمع بودند از برای صلاة ، علی حین غفلت الشکر بر [سر] ایشان ریخته شد و همه را کشتند الا قلیلی که در جبال مختفی و در مغاره ها پنهان گردیدند و اموال شهر را غارت و مدینه را آتش زدند و حصارهای او را منهدم و منازل را خراب و بعد قلعهای بعد از این هدم کوه آکرا از مصالح خانه های مخروبه بنا کردند و عساکر بر جمیع نواحی هیکل از آن قلعه مشرف بودند و هر کس نزدیک به هیکل می آمد او را می کشتند.

پس از آن انتیوکس اثانیوث را فرستاد تا یهود را عبادت اصنام یونانیّه یاد بدهند و هر کس امتثال این امر را ننماید کشته شود. پس اثانیوث به اور شلیم آمد و بعضی از یهود که کافر بودند او را مساعدت نمودند و ذبیحهٔ یومیّه را باطل نمود و جمیع طاعات دین یهود را عموماً و خصوصاً نسخ نمود و هرچه از نسخ عهد عتیق پیدا کرد بعد از فحص تمام همه را سوزانید و صورت مشتری را در هیکل و مذبح یهود جا داد

١. نهب: غارت، چپاول، تاراج، غنيمت.

۲. منهوبه: غارت شده.

٣. على حين غفلت: ناگاه، ناگهاني.

و هر کسی که مخالف امر انتیوکس بود او راکشت و میتاثیاس کاهن با پنج پسرش از این داهیه نجات یافتند و فرار نمودند به سوی وطن خود و همهٔ این امور قبل از جناب عیسی بوده است - چنان که در تواریخ ایشان تصریح به مطالب مذکوره شده است. پس چگونه مصداق این خبر عیسی خواهد بود ؟

واگربگویند: مراد از بقای سلطنت و حکومت امتیاز قوم است ـ چنان که بعضی از ایشان الآن می گویند ـ ، جواب گوییم: این امر باقی بود تا ظهور حضرت محمد علیه و ماعت یهود در اقطار اعرب صاحبان حصون و املاک بودند و احدی از سلاطین روی زمین را اطاعت نمی نمودند ـ مثل یهودهای خیبر و غیرهم ـ ، بلکه سلطنت هم در خیبر داشتند و بعد از ظهور محمد علیه خیبر از برای آن بزرگوار به دست خیبرگشای حضرت علی بن ابی طالب هم مفتوح گردید و امتیاز کلیّهٔ از ایشان برداشته شد ، ف فر ضُرِیَت عَلیْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ ﴾ . آدر جمیع اقالیم بعد از ظهور حضرت محمد گردیدند.

پس اولی و الیق این که مراد از شیلوه خاتم الانبیاء ﷺ است، نه مسیح یمهود و عیسی بن مریم. پس ثابت گردید این که شیلوه هم از اسامی آن بزرگوار است و یعقوب ﷺ آمدن آن بزرگوار را بشارت داده است.

ایضاً اگر مقصود از شیلوه مسیح الیهود یا مسیح النصاری باشد، کلام صحیح نخواهد بود؛ چراکه مسیح الیهود و مسیح النصاری از اولاد یهودا می باشند و سلطنت ایشان مؤکد سلطنت اولاد یهودا خواهد بود، نه مانع.<sup>٥</sup>

(تمام شدكلام فخرالاسلام ازكتاب أنيس الأعلام).

١. اقطار : جمع قُطر \_به معنى اقليم و ناحيه وكرانه.

٢.کلّيّة: تماماً، همگى.

٣.سورة بقره. آية ٤١.

۴. اليق: لا يق تر ، شايسته تر ، سزاوار تر .

٥. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٧٢- ٧٤.

عالم متبحر مرحوم آخوند ملا احمد نراقی، صاحب کتاب مستنددر فقه امامیهٔ اثنا عشریه در کتاب سیف الأُمّة که از تصنیفات اوست در ردّ رسالهٔ پادری نصرانی متعصّب نوشته، پس از نقل این آیه از تورات چنین نوشته که: معنی مجموع آن که: با اوست چندین هزار خاصّان ـ یعنی: فرشتگان ـ و در دست راست او دینی است چون آتش ـ یعنی: روشن ـ و نزد او عزیزند گروه ها و امّتهای بسیار و همهٔ مقدّسین و معصومین در دست اوست و انتفاع برد از تعلیم او هر که به پاهای او نزدیک شود معصومین در دست اوست و انتفاع برد از تعلیم او هر که به پاهای او نزدیک شود ـ یعنی: به پابوس او برسد؛ چنان که بعضی از پادریان فرنگ تفسیر کرده اند ـ و در عهد او خواهد بود آن کسی که از همه عادل تر باشد ـ و گویا اشاره به انوشیروان باشد؛ چنان که حضرت پیغمبر شیش فرمود: وُلِدتُ فی زَمَنِ الملك العادِل ـ ، ا و برداشته شود که حضرت پیغمبر شیش فرمود: وُلِدتُ فی زَمَنِ الملك العادِل ـ ، ا و برداشته شود سخن های تراوه گویان . ۲ مراد از آن نسخ دین موسی باشد و این فقرات صریح در این است و ظهور آن بعد از این خواهد بود ، نه این که مراد دین موسی و بیابان تیه باشد ۲ (انتهی کلام نراقی).

مؤلف ناچیز گوید: اگر ایراد کننده ای ایراد کند که در عصر حاضر ما می بینیم که یهود پرچم دولت خود را در فلسطین و اطراف بیت المقدس برافراشته اند و دولت اسرائیل به رسمیّت شناخته شده و این منافات دارد با آنچه که خدای متعال در قرآن خبر داده در حق ایشان که فرموده: ﴿ وَبَاوُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلَیهِمُ المَسكنةُ ﴾ خبر داده در حق ایشان که فرموده: ﴿ وَبَاوُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلیهِمُ المَسكنةُ ﴾ دینی : و بازگشتند به غضبی از جانب خدا و زده شد بر ایشان درماندگی ـ ، جواب گفته می شود که: این ایراد زمانی وارد است که ایشان سلطنت استقلالی داشته باشند

۱. ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۳۱۴، ح ۴۲۲؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹؛ الدر النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویّة، ص ۱۱۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۲ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

۲. این عبارت در مصدر به صورت: (سخن های تو را و گویا ...) آمده است.

٣. سيف الأمة و برهان الملّة ، ص ١٠٨\_١٠٩.

۴. سورة آل عمران، آية ١١٢.

مانند سلطنتهایی که پیش از ظهور اسلام داشته اند که فعّال ما یشاء بودند او این دولت فعلی که دارند دولت استقلالی نیست و به اعانت و نصرت دیگران آن را تشکیل داده اند و خدا هم ایشان را برای امتحان چند روزی مهلت داده است و همین دولت هم معین بر ذلّت و خواری و بیچارگی آنهاست ـ چنان که خداوند متعال عدم استقلال ایشان را نیز در قرآن مجید در سورهٔ آل عمران در آیهٔ ۱۰۸ خبر داده به قول خود که فرموده است: ﴿ ضُرِبَت عَلَیهِمُ اللَّلُهُ أَینَمَا ثُقِقُوا إِلّا بِحَبلِ مِنَ اللّهِ وَحَبلِ مِنَ النّاسِ وَبَاوُوا بِغَضّبٍ مِنَ اللّهِ وَضُرِبَت عَلَیهِمُ المسکنة ﴾ ۲؛ یعنی: زده شد بر ایشان و زده می شود ذلّت و خواری در هر کجا که یافته شوند، مگر به اعانت و نصرتی از خدا و اعانت و نصرتی از مردمان، و بازگشت می کنند به غضبی از جانب خدا و زده می شود بر فرامد شد. ﴿ إِنَّ اللّه لَا یُخلِفُ الهیعاد ﴾ ۳.

#### تنبيه

فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام در باب اثبات نبوّت خاصه در مقدّمهٔ هفتم گفته است که: اهل کتاب سلفاً و خلفاً عادتشان جاری است بر این که اسماء را غالباً ترجمه می نمایند و در تراجم خود بدل اسماء معانی آنها را ایراد می نمایند و این خبط عظیم و منشأ فساد است. اسماء را نباید ترجمه نمود -خواه اسم مشتق باشد، یا جامد -، بلکه باید خود اسم را نوشت تا این که مخاطب بداند و مقصود از کلام را بفهمد.

و ایضاً از عادت ایشان است که گاهی چیزی را به طریق تفسیر در کلامی که کلام اله

۱. فعّال ما يشاء بودند: هرچه ميخواستند ميكردند.

٢. سورة آل عمران، آية ١١٢.

٣. سورة آل عمران، آية ٩.

۴. خبط: بيراه رفتن ، سهو و اشتباه . به خطا افتادن .

است در نزد ایشان زیاد می نمایند و اشاره به امتیاز هم نمی کنند که کلام اصلی کدام است و تفسیر کدام است و این دو امر به منزلهٔ امور عادیه است از برای ایشان و هر کسی تأمّل کند در ترجمه های متداولهٔ ایشان در السنهٔ مختلفه، حقیقت این امر از برای او منکشف می شود و شواهد کثیره از برای مدّعای ما پیدا خواهد نمود، و بعد از این تذکّر بیست شاهد برای اثبات مدّعای خود مفصّلاً ذکر کرده که از جملهٔ آن شاهد چهارم است که مربوط به این برهان است در باب لفظ شیلوه که عین عبارت آن این است:

شاهد چهارم در آیهٔ ۱۰ از باب ۴۹ از سفر تکوین بنا بر فارسیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۵۲ به این نحو رقم شده است: تا وقتی که شیلوه بیاید، و در عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۱ و در عربیّهٔ طبع شده است و سنهٔ ۱۸۴۴ به این نحو رقم شده: حتّی یجیء الذی له الکلّ، و در عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۱: إلی أن یجیء الذی هو له. پس یکی از مترجمین لفظ شیلوه را که علم است از برای خاتم الانبیاء ـ چنان که عن قریب خواهی دانست ـ به «له الکلّ» ترجمه کرده و دیگری به «هو له» و ترجمهٔ «هو له» موافق است با ترجمهٔ سریانیّه؛ زیراکه او این طور ترجمه کرده است: مَن دِدبلی وَه ـ یعنی: هو له ـ و در سریانیّهٔ جدید همان شیلوه است و محقّق مشهور ایشان لِیکلرک این لفظ را به «عاقبه» ترجمه کرده است و در ترجمهٔ اردو که در سنهٔ ۱۸۲۵ طبع شده است لفظ شیلا واقع است و در ترجمهٔ اردو که در سنهٔ ۱۸۲۵ طبع شده است یعنی: آنی که برودی فرستاده ترجمهٔ کرده می شود. پس لفظ شیلوه را که علم بود از برای مبشّر به به معانی مختلفه ترجمه کرده این مقام). ۲

مؤلّف حقير گويد: و در نسخهٔ مطبوعهٔ لندن سنهٔ ١٩٣٢ فارسيّه لفظ شيلو -بدونها -نو شته است و در عربيّهٔ ترجمهٔ يونانيّه شيلون -بانون -نوشته است.

۱. در مصدر: (سنة ۱۶۲۵).

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢١-٢٢.

#### بهرهٔ سوم از بخش دوازدهم

در اخبار وارده در مزامير داود \_يعني: كتاب زبور \_گفته است:

לְבְנַצָח יעל - שָׁשׁנִים לַרְנֵי בְּבַח פַשְּבִּיל שִיר יְרִירְתֹּ רְחַשׁ לִבְּי הְבָר טוֹב אַבֶּר אָני מּאָניַיּ לְנֶלָלָה צַשוֹנִי עַטִיםיפֹר בְחַרי יוניה ליביה אלים טובים בול להלבעונעינ הק בלי בעקינ אלענים לתילם : טוליב טולבוני על־ינר גבור הירה ווְסַדְּרָה אַלְט לְכָּר זֹק - וּבְרַנ אַלְּלֶינוּ וֹזֹּנְנוּח בּצֹב וֹעֹוֹלֵב לוֹלָאָ, ע יִּסְיָלֵב. نا جُرك بُه دِودُرْت مَقره تماندُو بَقَرْد בְּלֵב אְיִיבִי חַנְּיְלָה י בִּיףְאַלְחִים אולם ועד שהכם הישר שבללף:

جُمْرُبُهُ وَ يُرْبُونُ لَيْدُ لِي اللَّهِ اللَّهُ الل י אַנַכּנ גָּגָפ נֹנוֹתְאַנָאָ נְיֹהְג זֹּצִיכּי יִּצְיַנְיּ פשחה אלהים אלהיה שנטו ששיו כֹטוֹכֹננ בֹּבְּבֹרִ כַּנְ וֹצְלְנִת פֹבּיעה בָל בְגָרָתִיךְ מן -חיבלי שׁין כני שׁפחור : בנית פלכים ביפרותיה נצבח ישָׁגֶל לִיִּכִיְנְהְ בְגָחָם אוֹנְיִר ישִׁמְעִי בע ולאי ונואי אוצע וְשָׁלְחָי עַבֹּיְרְ וֹבִיית אָבִיּיְרְ יוֹיִמְעוּ חַפַּלֶר יָפַיר בַּי תוא אַדְרַנִיף ווישׁוּח קו : ובע בָּר צֹלְנְטַנְ הַנּיף יְחַבְּוּ יצייין די עם : בל פרודה בת פל ד פניפה פפשבצית זהב לבישת לדפנית תוכל לפילה כתולית אחריה דעותיה פוכאות לה: תוכלנה בשבחת וגיל תביאינה בחיכל פלה י תחת אבתיה יחיר

# בניה תשיתפן לשרים כבל דר הארץ אליךה שלה כבל דר הארץ על לק עלים יחידוה לעלם ועד

مرحوم فخرالاسلام در كتاب أنيس الأعلام در بيان اثبات نبوّت خاصّهٔ محمّديّه در بشارت ششم همين باب راكه از عبرى نقل شد به سرياني به اين نحو رقم نموده:

مُوْن بِعْلَى لِبِّى صُبْاى بِيَمِون أَنَا بِلغَنِى لَمِلكَا نشانِى قَلِميلَى بِكَتْ بَنَابِر بِشْ بُوش شِيراوت مِن نَبَى نَشَاوِرْيَتْا لاَ شَهَقَت بِسِب وَتُخ بُتْ دِاءَ قَم بارِ خُلُوخ لِعالَم خُلُوص سَبِيغ عَلْ عِظْمًا يَا كَمَبْرا خِقْرُخ وزارِ يِبُوتُوخ وَبِزاربِبُوتُوخ مَن تى رِكُوب بُوت هَجَتْ دِصَرَصَطُونا وَيَكْخِو تُاوَزْدَى قُوتَاوَيْتِ مَلهِلَغُ مِنْ دِيَانِي صَوَانِي يَمبِتُوخ كَبِرُوخ خَرِينَا طايبِى دِخُونُوخ بِدْ نَبِيلِهِ بِلِبَادِ دِشِعِني وِمَلْكَاتُرُونُو سُوك يَا الله لِإَبَتْ اَبَدِين يِلِي قَطِيا دوز قَطِيا مَلكُوتُك مُوخِلُوخ رَدِبِقُوتًا وسِنِلُوخ بِشُوتًا بُون يَالَى مُؤْلِوْخ مِنْ هَكُلَى دِكْرَمَ بِيلادِ مِتِي قَمْ مَخَدَى لُوخ بِنَاتِي فَرَا وَاهَلُوت قَشياكُلَّى جُولُوخ مِنْ هَكُلَى دِكْرَمَ بِيلادِ مِتِي قَمْ مَخَدَى لُوخ بِنَاتِي فَرَا وَاهَلُوت قَشياكُلَّى جُولُوخ مِنْ هَكُلَى دِكْرَمَ بِيلادِ مِتِي قَمْ مَخَدَى لُوخ بِنَاتِي وَمَلَى مَنْ فَوْعَ بِنَاتِي اللهُ لِيَعْيَوْخ بِدَحبادِ او بِير شِمِتِي يُسْتِعْ وَنِي اللهِ وَبَرَت دِصُور بِيشكَسَ بَتَخ بِنَا كِلِيتًا لاَمَلكُنَا بِيمَينُوخ بِدَحبادِ اوَ بِير شِمِتِي يُسْتَعْ وَسِكُود وَسِكُود مِنْ مَنْ مَنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مِنْ مِنْ مَنْ مِنْ وَيُوعَ بِينَا كِلِيتًا لاَمَلكُنَا بِيمَينُوخ بِدَحبادِ اوَ بِير شِمِتِي يُسْتَعْ وَمِنْ مِنْ وَمُونِ فِي لَوْمَ بِيتْ مَوى بِنَوْ مَنْ مِنْ مَوْمَ وَسِكُود وَمِنْ مَنْ مَنْ مَنْ مِنْ بَعْ بَعْ مُونِ يَتْ مَوى بِنْ وَيُوعَ بِينَ وَمُوخ بِينَ هُونِ بِي مَدْ وَمُنْ الْمِنْ وَمُونَا وَمُونَ وَمِنْ مِنْ مُونَ لِوسَتَى مِنْ وَمُونَ لِيَتْ هُوى بِينْ فَوْخ مِنْ بَعْ وَمُنْ لِي مُنْ لَونَ لِيشَتَى وَمُونَا فِي لَكُونَ لِيشَتَى وَمُونَا فِي لَوْنَ لِيشَتَى وَيَعْ وَمُنْ الْمِنْ فِي فَوْمَ لِمُدَى الْمَو لِلْمَاتِهُ وَلُونَ لِوسَلَى مِنْ وَلَوْ لِكُونَ لِكُونَ لِوسَلَى وَبُو لِي مُنْ مُونَ لِكُونَ لِيسَلَى مِنْ وَلَوْمُ لِكُونَ لِوسَلَى مِنْ وَلُونَ لِلْمُ الْمُؤْمِ وَلَوْمُ لِلْمَا مُنْ الْمُؤْمِ وَلَا مُورَا وَوَوالِونَ وَلَالْمُ الْمِنْ فَالْمُونَ لِلْمُعَلِي الْمُولِي مِنْ فَيْعُ مُونَا لِمُولِي مُولِي مُولِولِهُ مِنْ مُعْتَعِلَى مُعْلِلْمُ لِلْمُنْ الْمُؤْمِ لِنْ مِلْمُ لَوْمُ لِلْمُعْ مِنْ ف

معنی مطابق مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۹۳۲ میلادی: ۱ دل من به کلام نیکو می جوشد. ۲ انشای خود را دربارهٔ پادشاه می گویم. زبان من قلم کاتب ماهر است. ۱۳ تو جمیل تر

۱. در مصدر عدد ( ۲ ) در این جا قرار گرفته و عدد ( ۳ ) قبل از «ای جبّار!».

هستی از بنی آدم و نعمت برلبهای تو ریخته شده است. بنا براین خدا تو را مباری ساخته است تا ابد الآباد. اي جبّار! شمشير خود را بر ران خود ببند ـ يعني: جلال و كبريايي خويش را. ۴ و به كبريايي خود سوار شده ، غالب شو به جهت راستي و حلم و عدالت ، و دست راستت چیزهای ترسناک را به تو خواهد آمو خت . ۵ به تیرهای تیز تو امّتها زیر تو می افتند و به دل دشمنان پادشاه فرو می رود. ۶ ای خدا! تخت تو تا ابدالآباد است. عصای راستی عصای سلطنت توست. ۷ عدالت را دوست و شرارت را دشمن داشتی. بنابر این ، خدا خدای تو ، تو را به روغن شادمانی بیشتر از رفقایت مسح کرده است. ۸ همهٔ رختهای تو مُرٌ و عود و سلیخه است از قصرهای عاج که به تارها تو را خوش ساختند. ۹ دختران پادشاهان از زنان نجیب تو هستند. ملکه به دست راستت در طلای او فیر ایستاده است. ۱۰ ای دختر! بشنو و ببین و گوش خود را فرا دار و قوم خود و خانهٔ پدرت را فراموش كن. ١١ تا پادشاه مشتاق جمال تو بشود؛ زيرا او خداوند توست. پس او را عبادت نما. ١٢ و دختر صور با ارمغاني و دولتمندان قوم رضامندي تو را خواهند طلبيد. ١٣ دختر پادشاه تـماماً در انـدرون مـجيد است و رختهای او با طلا مرصّع است. ۱۴ به لباس طراز دار نزد پادشاه حاضر می شود باکره های همراهان او در عقب وی نزد تو آورده خواهند شد. ۱۵ به شادمانی و خوشی آورده میشوند و به قصر پادشاه داخل خواهند شد. ۱۶ به عوض پدرانت پسرانت خواهند بود و ایشان را بر تمامی جهان سروران خواهی ساخت. ۱۷ نام تو را در همهٔ دهرها ذكر خواهم كرد. پس قومها تو را حمد خواهند گفت تا ابد الآباد ا (انتهى). مرحوم فخرالاسلام پس از نقل اين آيات از زبور و ترجمهٔ آنها موافق ترجمهٔ فارسيّهٔ مطبوعهٔ لندن در سنهٔ ۱۸۵۶ و مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۸ چنین گفته است که: این امر مسلم است در نزد اهل کتاب از یهود و نصاراکه جناب داود ﷺ در این زبور بشارت میدهد ظهور پیغمبری راکه بعد از او خواهد بود، و تا امروز نزد یهود ظاهر نشده است

١. كتاب مقدّس، ص ٤٧٠ ـ ٤٧١، مزامير، مزمور ٢٥.

پیغمبری که موصوف و منعوت باشد به صفات مذکوره در این زبور و علمای پروتستنت ادعا مینمایند که این پیغمبر عیسی الله است و اهل اسلام گویند که: این پیغمبر محمد الله است.

پس از آن گفته است: و مؤلّف حقیر گوید: اوصاف مذکوره در این زبور از برای نبئ مبشّر به اینهاست که به ترتیب ذکر می شود:

اول: أن نبى احسن ناس است.

دوم: افضل البشر است.

سوم: بلاغت از لبهایش میریزد.

چهارم: مبارك است ابدالاً باد.

پنجم: شمشير خود را به كمر بسته است.

ششم: پهلوان پرقو تي است.

هفتم: باحقً و (صدق و) عدالت و حلم است.

هشتم: دست راست او عجایب مینماید.

نهم: تير او تيز است بر دشمنان.

دهم: جميع قبايل در تحت او مغلوب و مقهورند.

یازدهم: عدالت را دوست می دارد و شرارت را بغض می نماید.

دوازدهم: بنات ملوک در خانهٔ او خدمتکار میشوند.

سیزدهم: تحف و هدایا به سوی او فرستاده می شود.

چهاردهم: اغنيا مطيع و منقاد او ميشوند.

پانزدهم: فرزندان او رئيس روى زمين مىشوند عوض پدران.

شانزدهم: اسم مبارک او پشت در پشت مذکور میگردد.

هفدهم: قوم و طوايف ابدالآباد او را مدح و تعريف مينمايند.

و این اوصاف بتمامها بر اکمل وجه در محمد على یافت می شود.

امًا اوًل: پس علامهٔ مجلسی در عین الحیاة از حضرت امیرالمؤمنین بی نقل نموده است که: حضرت رسول بی در هر مجلسی که می نشستند، نوری از جانب راست و چپ آن حضرت ساطع و لامع بود که مردم می دیدند. ایضاً منقول است که یکی از زنان آن حضرت در شب تاری سوزنی گم کرده بود. آن حضرت که داخل حجرهٔ او شد، به نور روی آن حضرت آن سوزن را یافت. ابوهریره گفت: ما رأیت شیئاً أحسن من رسول الله بی کان الشمس تجری فی وجهه ، وإذا ضحك یتلائؤ فی الجدار؛ یعنی: ندیدم چیزی را نیکو تر از رسول خدا بی . آفتاب جریان داشت در روی او و هر وقت که می خندید نور او بر دیوار می تابید.

و در حین هجرت از مکه به مدینه در خیمه أمّ معبد ـ رضي الله عنها ـ مهمان شد و معجزات کثیره در آن منزل از آن سرور ظهور و بروز نمود. بعد از رفتن آن حضرت شوهر أمّ معبد که آمد، آن حضرت را از برای شوهر خویش وصف نمود. از جمله وصفهای او این بود: أجمل الناس من بعید، وأحلمهم وأحسنهم من قریب، و در منه الصادقین از جابر بن عبدالله انصاری نقل می کند در ذیل تفسیر آیه : ﴿ مَا هَذَا بَشَرًا إِن هَذَا إِلّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴾ که حضرت رسالت فرمود که : جبرئیل بر من فرود آمد و گفت : یا محمد! خدای تعالی تو را سلام می رساند و می گوید: ای حبیب من! حسن روی تو را

١.عين الحيات، ص ١٢٠.

ر. ک: مند احمد، ج ۲، ص ۲۸۰: سنن ترمذی، ج ۵، ص ۲۶۴ ـ ۲۶۵، ش ۲۷۲۸: صحیح ابن حبّان،
 ج ۱۴. ص ۲۱۵: الشفا بتعریف حقوق المصطفی الله علی الله علی الله مدینة دمشق، ج ۳، ص ۲۶۷: موارد الظمآن، ج ۷، ص ۲۲، ش ۲۱۱۸: امتاع الأسماع، ج ۲، ص ۱۵۷ و ج ۸، ص ۲۴: سبل الهدی والرشاد،
 ج ۲. ص ۶: سیرة حلبی، ج ۳، ص ۴۳۴.

ح. ر.ک: آحاد و مثانی، ج ۶، ص ۲۵۳، ضمن شمارهٔ ۲۴۸۵؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۴، ص ۴۹: مستدرک حاکم،
 ج ۳، ص ۹: الشفا بتعریف حقوق المصطفی تیجید، ج ۱، ص ۶۹: تاریخ مدینة دمشق، ج ۳، ص ۲۲۵ و ۲۲۸ و ۲۸۰ ص ۲۱۲: سبل الهدی والرشاد، ج ۲، ص ۵۵ و ج ۳، ص ۲۴۵: بحارالأنوار، ج ۱۹، ص ۹۹، ذیل شمارهٔ ۵۲.
 ۲. سورهٔ یوسف، آیهٔ ۲۱.

از نور عرش مقرّر کردم و حسن روی یوسف را از نور کرسی [کسوت دادم] و هیچ مخلوقی نیکتر از تو نیافریدهام. ۱

و امّا دوم: پس حق تعالى در كلام مجيدش فرموده: ﴿ تِلكَ الرُّسُلُ فَضَلنَا بَعضَهُم عَلَى بَعضِ ﴾ ٢ الآية ، و اهل تفسير گفته اند: از قول الله \_عزّوجل \_: ﴿ وَرَفَعَ بَعضَهُم دَرَجَاتٍ ﴾ مراد محمّد ﷺ است كه خداوند او را تفضيل داده است بر جميع انبيا ﷺ از وجوه متعدّده \_از آن جمله قول الله \_عزّوجل \_: ﴿ وَمَا أَرسَلنَاكَ إِلّا رَحمةً لِلعَالَمِينَ ﴾ ٢. پس جون آن حضرت رحمت است از براى كلّ اهل عالم ، پس لازم است كه افضل باشد از كلّ اهل عالم .

وجه دوم أن كه: امّت محمّد افضل الامم است. پس واجب است أن حضرت هم افضل الانبياء باشد.

بيان اوّل: قول الله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَت لِلنَّاسِ ﴾ ٢.

بيان ثانى: اين امّت اين فضيلت را نيافت مگر به جهت متابعت محمّد عَلَيْهُ. قال الله تعالى: ﴿ قُل إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحبِبكُمُ اللَّهُ ﴾. ٥ فضيلت تابع موجب فضيلت متبوع است.

وجه سيّم آن كه: قول الله عزّ وجل عز و ق إذ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النّبِيئِينَ لَمَا آتَيتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكمةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَه ﴾ الآية حاصل مفاد آيئ مباركه اين كه: خداوند اخذ ميثاق نموده است از جميع پيغمبران كه همه ايمان بياورند به پيغمبر آخرالزمان و او را نصرت نمايند.

١. تفسير منهج الصادقين ، ج ٥. ص ٣٧.

٢. سورهٔ بقره ، آيهٔ ٢٥٣.

۲. سورهٔ انبياء، آيهٔ ۱۰۷.

۴. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۱۰.

٥. سورة آل عمران، آية ٣١.

٤. سورة آل عمران، آية ٨١.

پس حاصل مقصود این که جمیع پیغمبران امّت او هستند و مسلّم است که نبی افضل از امّت خودش است و هر کس زیادتی اطلاع را خواسته باشد، رجوع کند به کتب اهل اسلام، بخصوص تفسیر کبیر فخر رازی در ذیل تفسیر: ﴿ تِلكَ الرُّسُلُ فَضَّلنَا بَعضَهُم عَلَى بَعضٍ ﴾. قال رسول الله ﷺ: أنا سیّد ولد آدم یوم القیامة، ولا فخر از منم آقای فرزندان آدم روز قیامت و این را فخر از برای نفس خود نمی گویم، بلکه از باب تحدُث به نعمت خداست.

و امًا سيّم: پس غير محتاج است به بيان. حتّى موافق و مخالف اقرار دارند به فصاحت و بلاغت كلام آن بزرگوار. روات در وصف كلام آن بزرگوار گفته اند: كان أصدق الناس لهجة ، وأفصح الناس كلاماً. فكان من الفصاحة بالمحلّ الأفضل والموضع الأكمل. حتّى انس وجن اگر جمع بشوند، مثل «إنّا أعطينا»ى او را نمى توانند بياورند كه سه آيه است. قال الله \_تعالى جلّ ذكره \_: ﴿ وَإِن كُنتُم فِي رَيبٍ مِمّا نَزّلنَا عَلَى عَبدِنَا فَأْتُوا كه سه و من مثله و روازده سال از هجرت بيسورة من مثله و روازده تفصيل مسئله در باب گذشته كسى نتوانست يك سوره از قرآن آن بزرگوار بياورد. تفصيل مسئله در باب ششم خواهد آمد حواد آمد مدان شاء الله تعالى.

و أمّا چهارم: فقال الله \_عزّوجل \_: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾ الآية،

۱. مسند احمد، ج ۱، ص ۵ و ص ۲۸۱ و ... ؛ سنن ابن ماجة ، ج ۲، ص ۱۴۴۰ ، ضمن حدیث ۴۳۰۸ ؛ سنن ترمذی ، ج ۴ ، ص ۲۷۰ ، ضمن حدیث ۵۱۵۶ و ج ۵، ص ۲۴۷ ، ح ۲۶۹۳ ؛ امالی شیخ صدوق ، ص ۲۵۴ ، ضمن حدیث ۲۷۹ و ص ۲۹۱ ، ضمن حدیث ۵۰۵ ؛ بحار الأنوار ، ج ۹ ، ص ۲۴۹ ، ضمن حدیث ۵ و ج ۱۶ ، ص ۲۲۵ ـ ۳۲۵ ، ح ۲۱ و ضمن حدیث ۲۲ و ج ۲۵ ، ص ۷۰ ، ضمن حدیث ۴ و ....

٢. تحدّث: حديث كردن ، سخن گفتن ، خبر دادن .

٣. رُوات: راويان.

۴. ر.ک: سنن ترمذی، ج ۵، ص ۲۶۰. ش ۲۷۱۸؛ اختیار معرفة الرجال [معروف بـه رجال کشّـی]، ج ۱، ص ۲۲۴. ح ۱۷۴؛ الشفا بتعریف حقوق المصطفی ﷺ، ج ۱، ص ۱۳۵.

٥. سورة بقره ، آية ٢٣.

ع. مراد باب ششم از كتاب أنيس الأعلام است.

٧. سورة احزاب، آية ٥٤.

و هزار هزار مردم در صلوات خمسه و غير صلوات خمسه صلوات و بركات مي فرستند بر آن بزرگوار. اللّهمَّ صلِّ على محمّد وآل محمّد وسلّم، و زد وبارك عليه وعليهم.

و امًا پنجم: پس ظاهر است. خود رسول الله فرمود: أنا رسول بالسيف. جهاد با مشركين از اعظم اجزاى شرع شريفش مى باشد.

و امّا ششم: پس قوّت جسمانی آن بزرگوار بر وجه کسال بود ـ چنان که ثابت گردیده است از احادیث و تواریخ که رکانه خلوت کرد با رسول خدا کی در بعضی از شعاب ا مکّه قبل از اسلام. حضرت فرمودند: یا رکانه! آیا از خدا نسمی ترسی ؟ دعوت مرا به سوی توحید و اسلام قبول نسمی کنی ؟ عرض کرد: اگر می دانستم دعوت شما حق است، شما را متابعت می کردم. حضرت فرمودند: اگر تو را به زمین بزنم، خواهی دانست که قول من حق است ؟ عرض کرد: بلی. پس حضرت او را گرفت و به قوّت بازو او را به زمین نحوابانید. پس عرض کرد: یا محمّد! دوباره. پس حضرت ایضاً گرفت و به زمین زد. پس عرض کرد: یا محمّد! این بسیار عجیب پس حضرت ایضاً گرفت و به زمین زد. پس عرض کرد: یا محمّد! این بسیار عجیب است. حضرت فرمودند: اگر از خدا بترسی و امر مرا متابعت نسمایی، از این اعجب خواهی دید. عرض کرد: از این اعجب چه چیز است که شما مرا به زمین برنید و در مصارعت ۳ بر من غالب باشید ؟ حضرت فرمود: این شجر را از برای تو صدا می کنم. پس حضرت آن درخت را دعوت کرد. پس آن شجر به جانب آن حضرت آمد و پیش روی او ایستاد. پس دوباره حضرت آن درخت را امر به انصراف ۴ فرمود. پس شجر به مکان خود برگشت. پس رکانه به سوی قوم مراجعت کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کرد و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کود و گفت: یا بنی عبدمناف! اسحر ۱۵ ز محمّد ندیدم. پس مشهودات خود را نقل نمود ۶ کود و گفت به سوی قوم مراجعت

۱. شِعاب: جمع شِعب ـ به معنى درّه، گشادگى ميان دو كوه.

۲. اعجب: عجيب تر.

٣. مصارعت: با هم كشتى گرفتن.

۴. انصراف: بازگشتن . ۵. اسحر: ساحرتر .

۶. سيرة ابن هشام، ج ١، ص ٢۶٢ ـ ٢۶٣؛ كنز الفوائد، ص ٩۴ ـ ٩٥؛ شرح نهج البلاغة، ج ١٢، ص ٢١٨ ـ ٢١٥؛ البداية والنهاية، ج ٣، ص ١٢٨ ـ ١٢٩.

و این رکانه پهلوان و مصارع ۱ مشهوري بود.

و امّا شجاعت آن سرور: اميرالمؤمنين على بن ابيطالب فرمودند:

وإنّا كنّا إذا أحمى البأس واحمرت الحدق اتّقينا برسول الله على فما يكون أحد أقرب إلى العدوّ منه، ولقد رأيتني يوم بدر ونحن نلوذ برسول الله على وهو أقربنا إلى العدوّ، وكان من أشدّ الناس يومئذٍ بأساً. ٢ حاصل مقصود اين كه: چون تنور حرب كرم مى شد و حدقه ها سرخ ، رسول الله را وقايه ٣ قرار مى داديم از براى خود و احدى نزديك تر به دشمن نبود از آن سرور و در جنگ بدر به آن بزرگوار پناه مى برديم. شدّت و صولت او از همه بيشتر بود.

در آن روز عبدالله عمر گفت: ما رأیت أشجع ولا أنجد ولا أجود من رسول الله علی بن ابی طالب الله است! اشجع ناس که علی بن ابی طالب الله است بالا تفاق از مخالف و مؤالف عد، می فرماید: پناه ما در جنگ رسول الله بوده است. آری، والله. پناه کلّ خلائق عند الشدائد در دنیا و آخرت آن بزرگوار است. به جان خود قسم است علمای پروتستنت در انکار نبوت آن بزرگوار محاربه با خدا و رسول می نمایند.

و امًا هفتم: پس امانت و صدق و عدالت از صفات جبليّه ان حضرت است على انضر بن الحارث به جماعت قريش گفت: محمّد كان فيكم غلاماً حدثاً أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثاً ، وأعظمكم أمانة ، حتّى إذا رأيتم في صُدغيه الشيب وجاءكم بما جاءكم،

۱. مصارع: کشتی گیر.

۲. ر.ک: تاریخ طبری، ج ۲، ص ۱۳۵؛ الشفا بتعریف حقوق المصطفی ﷺ، ج ۱، ص ۱۱۶؛ کشف الغنة، ج ۱، ص ۱۱۶؛ کشف الغنة، ج ۱، ص ۱۶؛ کنز العنال، ج ۱۲، ص ۴۱، ح ۲۵۴۶؛ بحارالأنوار، ج ۱۶، ص ۲۳۳، ذیل شمارهٔ ۳۵.

٣. وقایه: نگهداري كننده، حافظ كسي از بدي و آفت.

۴. صولت: سطوت، قدرت، هيبت، قهر، غلبه، حمله در جنگ.

٥. ر. ك: الشفا بتعريف حقوق المصطفى على ، ج ١، ص ١١٤؛ عيون الأثر، ج ٢، ص ٢٢٢.

۶. مؤالف: دوست، همدم.

٧. جېلى: منسوب به جېله ، طبيعى ، فطرى ، ذاتى ، اصلى .

قلتم: إنّه ساحر. لا والله ، ما هو بساحر. احاصل مفاد این کلمات آن که: آن حضرت در میان شما بزرگ شد و همهٔ شماها از او راضی بودید و اصدق شماها بود حدیثاً و اعظم شماها بود امانة ، تا آن که پیری را در صُدغیه او ملاحظه نمودید و آورد به سوی شما آنچه آورد ، گفتید: ساحر است. لا ، والله ساحر نیست.

و هرقل سؤال كرد از حال نبى ﷺ از ابى سفيان، گفت: آيا آن حضرت را قبل از ادّعاى نبوّت متّهم به كذب مى نموديد؟ گفت: نه، بلكه در ميانهٔ ماها اصدق ناس بود. ۴

و امًا هشتم: پس در بدر و همچنین در حنین قبضهٔ خاکی بر روی کفّار رمی فرمود و احدی از مشرکین نماند مگر این که مشغول به چشمش بود. پس منهزم گردیدند و مسلمین از ایشان متمکّن شده، بعضی از کفّار قتیل و برخی اسیر گردیدند. پس امثال این امور از عجایب هدایت یمین آن بزرگوار است.

و امّا نهم: پس اولاد اسماعیل هم ارثاً عن أبیهم میرانداز بودهاند. غیر محتاج است به بیان. آیه ۲۱ز باب ۱۲۱ز سفر تکوین در باب تیراندازی اسماعیل چنین می فرماید: و خدا با پسر بود \_یعنی: با اسماعیل \_که نشو و نما نمود و در بیابان ساکن شد

۱. ر. ک: سيرة ابن اسحاق، ج ۴، ص ١٨١، ح ٢٥٤؛ سيرة ابن هشام، ج ١، ص ١٩٥؛ الشفا بتعريف حقوق المصطفى على ١٩٥، الشفاع، ج ٢، ص ١٣٩. المصطفى على ، ج ٢، ص ٢٤٩؛ إمتاع الأسماع، ج ٢، ص ٣٤٩.

۲. اصدق: صادق ترین ، راستگو ترین .

۳. صُدغَیه: تثنیهٔ صُدغ به معنی: یک طرف پیشانی بین چشم و گوش، گیجگاه، شقیقه، سوی پسیچ خورده،
 کنار پیشانی.

۴. مسند احمد، ج ۱، ص ۲۶۲؛ صحیح بخاری، ج ۱، ص ۵-۶ و ج ۴، ص ۴ و ج ۵، ص ۱۶۸؛ صحیح مسلم، ج ۵، ص ۱۶۸؛ صحیح مسلم، ج ۵، ص ۱۶۸؛ الخرائج والجرائح، ج ۱، ص ۱۲۱ ـ ۱۲۲، ش ۲۱۷؛ بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۲۷۸ ـ ۲۷۹، ش ش ۳ و ص ۲۸۵ ـ ۳۸۵ ، ش ۸.

۵. رمی: پر تاب کردن.

۶. منهزم: شكست خورده وگريخته.

۷. ر.ک: کنز الفوائد، ص ۷۳؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۷۰؛ بـحارالأنـوار، ج ۱۸، ص ۶۷، ش ۲۱ و ج ۱۸، ص ۶۷، ش ۲۱ و ج ۱۹، ص ۲۲۹ و ۲۳ و ....

٨. إر ثا عن أبيهم: اين صفت را از پدرانشان به ارث برده بودند.

و تیرانداز گردید او حضرت رسول ﷺ مکرر می فرمود که: روم از برای شما مفتوح خواهد گردید و خدا از برای شما کافی است و عجز به هم نرسانید از تیراندازی ، و ایضاً می فرمود: ارموا بنی اسماعیل ؛ فإن أباکم کان رامیاً ؟ یعنی: تیراندازی کنید، ای پسران اسماعیل! بدرستی که پدر شما تیرانداز بود.

و هم وارد گردیده است که حضرت پیغمبر فرمود: من تعلّم الرمي ثمّ ترکه فلیس منّا؛ ۲ یعنی: هر کس تیراندازی را تعلیم بگیرد، پس از آن ترک نماید، پس تارک آن از مانیست.

حاصل کلام: سبق و رمایه مجزئی است از اجزاء شرع آن بزرگوار. نـمیبینی که فقها باب علیحده و در کتب فقهیه از برای سبق و رمایه معیّن کرده اند و فرموده اند: برد و باخت در همه چیز حرام است مگر در سبق و رمایه به شرایط مقرّره در فقه ؟

خود پیغمبر رامی و هکذا اولاد طیبین آن بزرگوار ـصلوات الله علیهم أجمعین ـ رامی بودند. علامهٔ مجلسی در باب هفتم و فصل دوم از کتاب جلاء العیون به سند معتبر

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۱.

۲. ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۱۵۷؛ صحیح مسلم، ج ۶، ص ۵۲؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۰، ص ۵۴۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۷، ص ۴۱ و ....

۳. ر.ک: مصنف ابن ابی شیبة، ج ۶. ص ۲۱۴، ح ۶؛ آحاد و مثانی، ج ۴، ص ۲۳۶، ح ۲۳۷۱ و ص ۲۵۵، ح ۲۲۹۲؛ مسند ابی یعلی، ج ۱۰، ص ۵۰۲، ح ۶۱۱۹؛ مسند احمد، ج ۱، ص ۳۶۴ و ج ۴، ص ۵۰: صحیح بخاری، ج ۳، ص ۲۲۷ و ج ۴، ص ۱۵۶؛ سنن ابن ماجه، ج ۲، ص ۹۴۱، ح ۲۸۱۵ و ...

۴. «من تعلم الرمي ثمّ تركه فقد عصاني» [ر.ک:سنن اين ماجه، ج ۲، ص ۹۴۱، ح ۲۸۱۴: ذكر اخبار إصبهان، ج ۲، ص ۱۲۸۱؛ الجامع الصغير، ج ۲، ص ۵۹۰، ح ۸۶۰۰ كنز العمال، ج ۴، ص ۲۵۱، ح ۱۰۸۴۷ و ص ۳۵۵، ح ۲۵۸، کنز العمال، ج ۴، ص ۲۵۱، ح ۱۰۸۴۷ و

٥. سبق و رمایه: سبق به معنای پیشی گرفتن و پیش افتادن و رمایه به معنای تیر انداختن است و در اصطلاح فقه عقد و تعهدی است بین دو تن برای مسابقهٔ اسبدوانی یا تیراندازی که برنده مبلغ معینی ببرد، و غرض از آن ورزیدگی در فنون جنگ است. این امر در اسلام تجویز \_بلکه ترغیب و تشویق \_شده است.

٤. عليحده: جداگانه، مجزًا.

٧. رامى: پرتابكننده، تيرانداز.

از حضرت صادق ﷺ نقل فرموده است كه أن حضرت فرمودند: چون با پـدرم امـام محمّد باقر به هشام بن عبدالملك وارد شديم ، أن ملعون بر تخت پادشاهي خود نشسته بود و لشكر خود را مكمّل و مسلّح دو صف در مقابل خود بازداشته بود. آماج خانه را در برابر خود ترتیب داده بود و بزرگان قومش در حضور او تیر مى انداختند. چون در ساحت خانهٔ او داخل شديم، پدرم در پيش مى رفت و من در عقب او ميرفتم. چون نزديك أن لعين رسيديم ، با پدرم گفت كه : با بزرگان قوم خود تیر بیندازید. پدرم گفت که: من پیر شدهام و اکنون از من تیراندازی نمی آید. اگر مرا معاف بداريد ، بهتر است. أن ملعون سوگند يادكر دكه: به حقّ أن خداوندي كه ما را به دین خود و پیغمبر خود عزیز گردانیده که تو را معاف نمی دارم. پس به یکی از مشایخ بنى اميّه اشاره كردكه كمان و تير خود را به او ده تا بيندازد. پس پدرم كمان را از آن مرد گرفت با یک تیر و در زه کمان گذاشت و به قوّت امامت کشید و بر میان نشانه زد. پس تیر دیگر گرفت و بر فاق ایر اول زد که آن را با پیکان به دو نیم کرد و در میان نشانه محکم شد، تا این که چند تیر پیاپی افکند که هر تیری بر فاق تیر سابق آمد و او را به دو نیم کرد، و هر تیری که آن حضرت میافکند کأنّه بر جگر هشام مینشست و رنگ شومش متغیر میشد، تا این که در تیر نهم بی تاب شد و گفت: نیک انداختی ، ای ابوجعفر! و تو ماهر ترین عرب و عجمی در تیراندازی (انتهی).۲

بدان که موضع حاجت را از حدیث ذکر کردیم. پس ثابت شد که این وصف در حق حضرت محمد ﷺ است.

و امًا دهم: پس مردم فوج فوج داخل دين خدا در حال حيات آن بزرگوار گرديدند و منقاد حكم آن سرور شدند. قال الله عزّوجل -: ﴿ يَدخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ ٣.

١. فاق: سوفار تير و وسط چلّه كمان.

٢. تاريخ چهارده معصوم ﷺ (جلاء العيون). ص ٨٥١\_٨٥٢.

٣. سورة نصر ، آية ٢.

و امًا یازدهم: پس عدالت را دوست می دارد و شرارت را مبغوض. این صفت از اوصاف مشهورهٔ آن حضرت است. حتّی معاند هم اقرار و اعتراف دارد - جنان که سابقاً دانستی.

و امًا دوازدهم: پس بنات ملوک و امرا خدمتکار مسلمین گردیدند در طبقهٔ اولی. از آن جمله جناب شهربانو \_رضی الله عنها \_دختر یزدجرد ، کسرای فارس ، مفتخر بود به خدمت حضرت سیّد الشهداء ، حسین بن علیّ بن ابی طالب الله .

و امًا سيزدهم و چهاردهم: زيراكه نجاشي پادشاه حبشه و منذر بن ساوا ملك البحرين و ملك عمّان منقاد و مسلّم گرديدند و هرقل قيصر روم هديه فرستاد خدمت آن حضرت و مقوقس ملك القبط سه كنيز و غلام اسود و بغله اشهبا و حمار اشهب و فرس و ثياب و غير اينها به عنوان هديه ارسال حضور مبارك حضرت رسول علي كرد.

وامًا بانزدهم: پس بعضی از اولاد امام حسن بلابه خلافت رسیدند در اقالیم مختلفه از حجاز و یمن و مصر و مغرب و شام و فارس و هند و غیر اینها و به مرتبهٔ سلطنت و امارت عالیه رسیدند و إلی الآن ایضاً در دیار یمن و حجاز و غیر اینها امرا و حکّام از نسل حضرت رسول بلا یافت می شوند و از اولاد حضرت حسین بلاسلطین ذوالعز والاقتدار به هم رسید \_یعنی: سلاطین صفویّه أنار الله براهینهم \_وعن قریب است که ان شاء الله حضرت مهدی \_عجّل الله فرجه \_از نسل حضرت رسول بلا ظاهر شود و خلیفة الله باشد در تمامی روی زمین و تمامی ادیان دین واحد خواهد بود در عهد شریف آن بزرگوار و جناب عیسی نازل و از جملهٔ اعوان آن سرور خواهد بود.

و امًا شانزدهم و هفدهم: الوف الوف على بشت اندر بشت در اوقات صلوات خمسه

١. بغله: استر، قاطر.

۲. شهباه : مؤنث اشهب، و اشهب: آنچه که رنگش سیاه و سفید باشد، سیاه که سفیدی بر آن غالب باشد.

۳. ر.ک: تاریخ طبری، ج ۲، ص ۳۰۷ و ۴۲۲؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۴، ص ۱۳؛ بحارالأنوار، ج ۲۰ ص ۲۸؛ بحارالأنوار، ج ۲۰، ص ۲۸۲ می سر ۲۸۲ - ۲۸۰ ص ۴۸ می ۳۸۲ می ۳۸۰ می ۳۸ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸۰ می ۳۸ م

٢. الوف الوف: هزاران هزار.

به صوت رفيع در اقاليم مختلفه ندا مي كنند كه: «أشهد أن لا إله إلّا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله » و صلوات مي فرستند در اوقات مذكوره غير محصورين از مصلين و قرّاء منشور آن بزرگوار را حفظ مي نمايند ، و مدّاحين در كوچه و بازار و منابر و مساجد مدح خود و اولادش را مي خوانند و علما و سلاطين و وزرا به خدمتش مي رسند و از پشت در سلام مي كنند و به خاك روضه مقدسش روى هاى خودشان را متبرّك مي نمايند و اميدوار به شفاعتش هستند. اللهم ارزقني زيارته ، ولا تحرمني شفاعته ، واجعل أيّامي الآتية خيراً من الماضية ، واحفظني من شرّ الحسّاد ، يا أرحم الراحمين .

و این خبر در حق عیسی په صادق نیست و این اوصاف در حضرت عیسی پیدا نمی شود یقینا و ادّعای علمای پروتستنت در این باب باطل است بی شبهه ؛ زیرا که ایشان ادّعا می نمایند که خبر مندرج در باب ۱۵۳ کتاب شیادر حق عیسی په است و در آن خبر به این نحو مرقوم گردیده است: ۲ زیرا که در حضورش مثل نهالی می روید و مثل ریشه در زمین خشک شده وی را نه منظری است و نه زیبایی. وقتی که به او می نگریم ، نمایشی ندارد که به او رغبت داشته باشیم . ۳ خوار و در میان آدمیان مردود و صاحب غم ها و شناسندهٔ دردها مثل کسی که از او روگردان می شدند و حقیر شده که او را به حساب نیاوردیم . ۴ امّا ما او را بطوری به حساب آوردیم که از خدا کوفتی و مضروب و مبتلاست (انتهی) . ۱

و این اوصاف ضد اوصافی است که در زبور مذکور گردیده ؛ زیراکه بنا بر اقرار خود اهل کتاب حضرت عیسی منظری و زیبایی [ای] ندارد و حال آن که در زبور مذکور گردید که باید احسن ناس باشد وجها ، و همچنین صادق نیست بر حضرت عیسی که صاحب قوّت و شوکت باشد ، و همچنین متقلّد ۲ به سیف هم نبود. تیر تیزی

١. كتاب مقدّس، ص ٨٣٤، كتاب اشعيا، باب ٥٣، با اندكى اختلاف.

۲. متقلّد: کسی که قلّاده بر گردن انداخته ، کسی که امری را بر گردن گرفته .

هم نداشت و اغنیا از برای او منقاد نگردیدند و هدایا هم به سوی او نفرستادند ، بلکه بنا بر زعم نصارا عیسی ه راگرفتند و اهانتش کردند و استهزایش نمودند و به تازیانه او را زدند و تاجی از خار بافته ، بر سرش گذاشتند و بالاخره به دارش کشیدند و حضرت عیسی زن و فرزند نداشت. پس دخول بنات ملوک در خانهٔ او درست نیست و فرزندی هم نداشت که در جای پدر روی زمین بنشیند ، ریاست نماید.

#### فائدة

ترجمهٔ آیهٔ ۷ مطابق است با اصل انجیل و همچنین مطابق با تراجم فارسیّه که از مؤلّفات خود علمای پروتستنت است و هکذا مطابق است با نقل مقدّس النصاری؛ زیراکه این آیه را در باب اوّل از رسالهٔ عبرانیّهٔ خود نقل کرده است و به همان طوری است که ما نقل و ترجمه نمودیم و همچنین مطابق است با ترجمهٔ عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۲۹ و همچنین مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۰ و هکذا فارسیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۶ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۸۲ و سنهٔ ۱۸۲۸ و سنهٔ ۱۸۲۸ و همچنین با اصل سریانیهٔ ترجمهٔ اردو مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۴۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و همچنین با اصل سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و همچنین با اصل سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و (همچنین سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۴ و سنهٔ ۱

حاصل کلام: اصل انجیل همان طوری است که ما ترجمه نمودیم ـ که: عدالت را دوست می داری و شرارت را بغض می نمایی. از آن سبب خدا خدایت تو را به روغن شادمانی زیاده از مصاحبانت مسح نموده است. پس ترجمه ای که مخالف ترجمهٔ ما باشد غلط است یقیناً و کافی است بر رد آن الزاماً کلام مقدّس النصاری و تو دانستی در مقدّمهٔ باب سیّم که لفظ «الله» و «رب» و امثال ذلک اطلاق شده است بر عوام فضلاً عن الخواص و آیهٔ ۱۶ز زبور ۸۲ به این نحو رقم شده است: ۶ من گفتم که: شما خدایانید و جمیع شما فرزندان حضرت اعلا، انتهی.

١. كتاب مقدّ س، ص ٤٩٤، مزامير ، مزمور ٨٢.

پس وارد نمی شود قول صاحب مفتاح الانبراد که در این آیه به این نحو واقع گردیده است: عدالت را دوست می داری و شرارت را بغض می نمایی. از آن سبب ای خدا! خدایت تو را به روغن شادمانی زیاده از مصاحبانت مسح نمود. به شخص دیگر غیر از مسیح گفته نمی شود: ای خدا! خدایت تو را مسح نموده ، الخ. اوّلاً ترجمهٔ او صحیح نیست. یقیناً غلط اندازی -بلکه بی دینی - نموده است اضطراراً و این ترجمه مخالف زبور و مخالف پولس است ، و هرگاه ما قطع نظر نماییم از عدم صحت ترجمه ، باز گوییم: این ادّعا صریح البطلان است ؛ زیرا که لفظ «الله» در این موضع به معنی مجازی است ، نه حقیقی ؛ به دلیل قول او: «خدایت»؛ زیرا که خدای حقیقی خدا ندارد. پس زمانی که به معنی مجازی شد ، اطلاق می شود بر حضرت محمّد به خدا ندارد. پس زمانی که به معنی مجازی شد ، اطلاق می شود بر حضرت محمّد به خنان که اطلاق می شود به جناب عیسی گه.

از صفحهٔ ۱۳۹ تا این جا پایان یافت کلام مرحوم فخرالاسلام در جلد دوم کتاب أنیس الأعلام در شرح آیات زبور داودکه از پیش ذکر شد بلفظه و عباراته . ۱

## بشارت دیگر از زبور

مزمور ۱۴۹:

ציין יְגִילר בְבַלְבָם : יְתַּלְלְּנִ יְשִׁבְּעֵׁ יְצִילְר בְבַלְבָם : יְתַּלְּנִי יְשִׁבְּעֵׁ יְצִילְר בְבַלְבָּם : יְתַּלְּנִי הַבְּלְנִים יִתְירוּ לְיִחִים הַסִּינִים : הַלְּלְנִים יְצִילְר בְבַלְבָם : יְתַּלְּנִי בְּנֵי

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٧٤-٨٩.

שׁבוֹ בַבְּחוֹל בְתִף וְצִנייר יַנְבְרוּ לְוֹ יצי רוֹצֵח יְחוָתַ רְעַמְּוֹ יַבָּבִיר עַכָּרִים בִישִׁוֹעָהי יַעְלּוֹר חָפַירִים בְּלֶבְוֹר יְרַנְנְנוֹ עַל בִּשְׁצִבּוֹ י לוֹ סֹלות אָל בּגְרוֹנָם וְחֵרֵכְפַּינְיות בידם: לאישות לפלע ביים הצת בלאפים לאסר כללים בזפים וְנְבְבְיּחם בְצַבְלֹי בַרְזַל י לַאְישׁישׁוּת בָחֶם וּ בִּשְׁבֶּט בְתוֹב חָדְר חָוֹא לְבֵל הְוֹסִינוּר וֹלְלְבְנוּיוּ

فخرالاسلام این آیات را در کتاب أنیس الأعلام در بشارت هفتم نقل فرموده است که در این جا نوشته می شود:

هِلَّلُویا، زمُور ماریا زِمَرتا خَدتا تِشبُوخُ تُوکَو جَمَاعَت دِزَدِقی خَدی پِسَرئیل بِبَریَنُو، بُنی صَهیُون پَسخی بَمِلکَی شَبَخّی لِشِمّی بِرقَدا بِتَپ وَکنارا زَمْرِی اِلی سَبَب دِکی بَسُمَلِه مَزْیا بِطایِپُو، مِکَشْبِر مَسکینی بپُرقَنا پَصْخِی زَدِیقی بایقرا مَقوخی عَلْ شِویَتِ رَمُویاتی دِآلـهَ بِبَلُویِ وَسَیِپَ بِثْری پُومَنی بِایدی لِغبَداتُعلا بِتَاییِی تَعْلِم یَاْتِی بِمَلْتِیِ لِسْارا مَلْکَیْ بِشِشِلْ بِبَلُویِ وَسَیِپَ بِثْری پُومَنی بِایدی لِغبَداتُعلا بِتَاییِی تَعْلِم یَاْتِی بِمَلْتِیِ لِسْارا مَلْکَیْ بِشِشِلْ یَاْتِی وَبَخیبی بِکُذی دِبرِزِلَ لِغُوعْد دِوان دیل کِتوتَ سِقلِلی لِکُلِّی زَدِلقُو هِلَّلُویْاه.

ترجمه طبق مطبوعة ١٩٣٢ در لندن: أيه ١ خداوند را تهليل نماييد. خداوند را سرود تازه بسرایید و تسبیح او را در جماعت مقدّسان. ۲ اسرائیل در آفرینندهٔ خود شادی كنند و پسران صهيون در پادشاه خويش وجد نمايند. ٣نام او را با رقص تسبيح بخوانند. با بربط و عود او را بسرایند. ۴ زیرا خداوند از قوم خویش رضامندی دارد. مسکینان را به نجات جمیل میسازد. ۵ مقدّسان از جلال فخر بنمایند و بر بسترهای خود ترنّم بكنند. ۶ تسبيحات بلند خدا در دهان ايشان باشد و شمشير دودمه در دست ايشان. ٧ تا از امّتها انتقام بكشند و تأديبها بر طوايف بنمايند. ٨ و پادشاهان ايشان را به زنجیرها ببندند و سروران ایشان را به پای بندهای آهنین. ۹ و داوری را که مکتوب است بر ایشان اجرا دارند. این کرامت است برای همهٔ مقدّسان او . خداوند را تهلیل نمایید. فخرالاسلام گوید: مبشر به در این فرموده حضرت محمد على است و صاحب شمشير دودمه وصيّ او عليّ بن ابيطالب ﷺ است و مصداق اين اوصاف آن بزرگوار و تابعان آن بزرگوارند. مبشّر به سليمان الله نيست؛ زيرا كه مملكت او وسعتي پيدا نکرد بر مملکت پدرش داود ﷺ -بنا بر زعم اهل کتاب -، و دیگر آن که جناب سلیمان مرتدً و عابد صنم شد در آخر عمر -بنا بر زعم اهل كتاب، نعوذ بالله من ذلك الاعتقاد الفاسد ـ و عيسي على مبشَّر به نيست؛ زيراكه بنا بر اعتقاد تابعينش اسير و ذليل و مصلوب گردید، و همچنین اکثر حواریّون در دست کفّار اسیر و مقتول گردیدند۲ (انتهى كلامه بلفظه و عباراته).

### بشارت دیگر از زبور داود

که در آن مزمور بشارت به حضرت خاتم الانبیاء ﷺ و حضرت مهدی صاحب زمان \_ عجل الله تعالى فرجه داده است. در مزمور هفتاد و دوم به زبان عبری چنین نوشته است:

١. كتاب مقدس، ص ٧٣٢، مزامير، مزمور ١٤٩.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٩٠.

לישלפת ואלינים ביהדה לפלו נול וֹאַנִיפוֹתוּ לְכֹּן מֹלְנוּ י וְנִינִי הפני לאבים נארייני למהופח ؛ بَنْ يَكُرُ لُونِ مِنْ فِي فَرِي كُولُ الْأَدِي בגללע: יהופה אנה, אם יוחיה לְבָנֵי אָבִינִן וַיִרַפַא עושה ייִרְאָוּה עם שׁנְפִנָּי וְלְפַנֵי יְרִחַ דּוֹרַ דוֹרִים : זְבר לְּכָטְר עַל גַן בִּרְבִיבִים זרְזַיַפ ארץ: יִבְרַח בְיָפְיָר צַרִיִם וַרָב שָׁלום עַר אָפָּשׁ בָּלּוּ זְרָח: וֹיַרְר כִייָם עַר יִם וֹכִנְהָר עַר אָנִם׳ אָרֶ׳ץ : לְפְּנָיר יִלְרְעִּו צִּיוֹנִם וְאִיבִיּר שַׁבָּרָ צַלְחַבוּ בִילְבָי תַרְיִּטְיִּשׁ וְאִיִּים בְּנָחָה יְשִׁיֶבוּ מַלְּבֵּי שָׁבָּא וֹסְבָּא אָשְׁבֶּר יִּפְתִיכו : וְיִשְׁתַחְווֹ לִּו כָּל מֹלְכָים כָּל לְנִים יִּצִירְוּחוּיִלִי

אָצִיל ואָבְנוֹן מְשַׁנֵע וְעְבֹי וְאֵיִן־אַנְן לו: יחם על בל ואָבְאָן וְנַנַּנְטִוֹת באביונים יואיה י מנה ובלולם ילל נר שב אב אנים וייי פר הכים לַנְינָין נִינִין נְיִנִין כוֹנַבְּ בּוֹנָיִן בִינִין בּוֹנִילָן בּוֹנִיבָּ בִּינְיִילָּ וֹיֹנְהַבּּקְּ בּוֹלְנוּ נִיכְוֹר כֹּלְ נוּיִם אָבְוֹלַבְּנְעוּ : זְּעֹי הַפֹּטַע פָּר בֹאָלֵא בְרָאשׁ הָרִים יִרְעִישׁ בַּלְּבְנִין פִּרְיֵו י לאלו בתיר כתחב ואללי יְהַי שׁבָּי לְאוֹלֶם לְפִנְי שׁכִישׁ יפין שׁנפי וְיִתְברְנְבְוֹ בִי כָל גייִם יאַשְׁיָרְתּוּ : כְּנֵוֹהְ יִּתְנָתְ אֻּלְּהִיִּם ישיראל מישיח לפלאות לברי ובְרוּה שם בביוו ליצולם וופל לְבוֹרוֹ אֶת כָּל דְּאָרִץ אָנְין וֹאָכוֹן בִּלְּנִ תְנַבְּיוֹת הִוֹרבוֹ יִּשִׁי

فخرالاسلام در كتاب أنيس الأعلام در بيان اثبات نبؤت خاصه در بشارت هفتم طبق سریانیّه چنین مرقوم داشته که: در مزمور ۷۲ به این نحو عیان و بیان گشته است: (۱) يا الَّه دِوانُوخِ لَمِلكاهَلْ وَزَدْ يَقُو تُوخِ لِبُرُونِ بَمِلْكَابِتْ دَانِ طَايِپُوخِ بِزَدْ يُقُوتَ وَ مِسْكـينُخْ بِدِيْوَان بِتْ طَاعَني طُورَاني شِلَمَ لِطَايِبَ وَرُومِيَاتِي بِزَديقُو تَابِت دَيْنَ مِسْكيني دِطَاييابِتْ بِرْق لِبْنُوني دِيَقِرْوَبِتْ طَاخْ طِخَ لِظَالِمْ بِدْزَدعي مِنُّوخ عَالِم شِمْشَ وَقَمْ سَاهِزا دَوْرَا وَ دَوْرِي بِتْ ضَالَى أَخْ مِطْرًا عَالَ كِلَّهَ خِصِيدًا أَخْ قَشْقَشياتِي شِيَخْتًا عَالْ أَرْعَابِدْ ماجيين بِيُو مَنُوه زَدِلِقًا وَبُوْشَيُو وَاوَشْلَمَ هَلْ دِلِتَ سَاهِرًا وَبِد خَاكِم مِنْ يَمَ هَلْ يَمَ وَمِنْ نَهَر هَلْ مَرْزَنِي دِأَرْغَاقَمُو بِتْ كَىٰ بَى أَمْرَانِ دِبِيَابُانَ وَدِشْمِنُوْعَاپِرَابِتْ لَكَخَي مَلِكِي دِتَىر شِشْ وَ دِكَــرْ زَتــي پشِكِش بِت مَادِرِي الِي مِلكي دِشْبَا وَدِسْبًا دِيَارِيّ بِتْ مَقِرْبِي وَبِت مَكِبِيّ رَبْشَه الْوه كُلِه مَـلْكي كُـلِه طايبتي بِتَ عُوْبِدًى إلهِ حِلْمَتْ سَبَبْ دِبَتْ يَاصِي بَقِردِغابِت هَاوَرْ وَ مِسكين وَ دِلِت هايرانا إله بِت عَابِتْ رَخْمِي عَالْ مِسكينِه وَ بَقِر وَكُنْتَى دِيَقْرِي بِتْ بَرِق مِنْ ذُوا المايه وَمِن نَاحِق بِتْ بَرِق كَنِه وَبِدْ هَوِ مَرِ طِمَادِمُه بِعَيْنُهُ وَ بِتْ خَيه وَبِت بَهْبَل قَتُوه مِنْ دَهْبَه دِشْبَه وَبِت سَالِه بُدِيَّة بِدَايْمُوتَا كُلِّه يُوْمَه بِتْ بِرِخْلِي بِتْ هُويَه بُرِشيُووَه دِدَحلاً بِأَرْعَابَريشَه دِطُوْرَانِي بِتْ شَعْشَع أَخْ لِبْنَاطُون تُه وَبِت بِقحِى مِنْ مَدِينَة أَخْ كِلَّه دِ أَرْعَابِتْ هَوِى شِمُّو لِعَالَم قَمْ شِمْشَه بِتْ مَجين شِمُّو وَبِتْ پِشِّي بِرِيخِي بِيُوه كُلِّي طَايِبِتي بِتْ شَيْخِي أَلُوه بِرِيخلِي مَرِيَا اَلَهَ اَلَهَ دِسْرَأَيل أَبْدَتَه دِعْاجِي بُويْانِي بِبنُوشُو وَبِرِيخِيلِي شِمْشَه دِائِقْازو لِعالَم وَپِشَّه مِلِيتًا اِيْقازَهْ كُلِّه اَرْعُـا اَمِـنْ وَامَنْ يَمْلُنْ صَلُواتِ دِداوُد بُرُونَه داتِش.

ترجمه طبق مطبوعهٔ فارسیّهٔ سال ۱۹۳۲ میلادی در لندن بلفظه و عباراته چنین است: ۱ ای خدا! انصاف خود را به پادشاه ده و عدالت خویش را به پسر پادشاه ۲۰ و او قوم تو را به عدالت داوری خواهد نمود و مساکین تو را به انصاف . ۳ آن گاه کوه ها برای قوم سلامتی را بار خواهند آورد و تلها نیز در عدالت . ۴ مساکین قوم را دادرسی خواهد کرد و فرزندان فقیر را نجات خواهد داد و ظالمان را زبون خواهد ساخت . ۱۵ و دو اهند ترسید ، مادامی که آفتاب باقی است و مادامی که ماه هست تا جمیع

طبقات. ۶ او مثل باران بر علفزار چیده شده فرود خواهد آمد و مثل بــارشهایی کــه زمین را سیراب میکند. ۷در زمان او صالحان خواهند شکفت و وفور سلامتی خو اهد بود، مادامي كه ماه نيست نگردد. ٨ و او حكمراني خواهد كرد از دريا تا دريا و از نهر تا اقصای جهان. ۹ به حضور وی صحرانشینان گردن خواهند نهاد و دشمنان او خاک را خواهند لیسید. ۱۰ پادشاهان ترشیش و جزایر هدایا خواهند آورد. پادشاهان شَبا و سَبا ارمغانها خواهند رسانيد. ١١ جميع سلاطين او را تعظيم خواهـند كـرد و جميع امّتها او را بندگي خواهند نمود. ١٢ زيرا چون مسكين استغاثه كند، او را رهایی خواهد داد و فقیری راکه رهاننده [ای]ندارد. ۱۳ بر مسکین و فقیر کرم خواهد فرمود و جانهای مساکین را نجات خواهد بخشید. ۱۴ جانهای ایشان را از ظلم و ستم فدیه خواهد داد و خون ایشان در نظر وی گرانبها خواهد بـود. ۱۵ و او زنـده خواهد ماند و از طلای شبا بدو خواهد داد. دائماً برای وی دعا خواهد کرد و تمامی روز او را مبارک خواهد خواند. ۱۶ و فراوانی غلّه در زمین بر قلّهٔ کو ه ها خواهد بو د که ثمرهٔ آن مثل لبنان جنبش خواهد كرد و اهل شهرها مثل علف زمين نشو ونما خواهند كرد. ١٧ نام او تا ابد الآباد باقى خواهد ماند. اسم او پيش آفتاب دوام خواهـ دكرد. آدمیان در او برای یکدیگر برکت خواهند خواست و جمیع امت های زمین او را خوشحال خواهند خواند . ۱۸ متبارک باد يهوه خدا که خداي اسرائيل است که او فقط كارهاي عجيب ميكند. ١٩ و متبارك باد نام مجيد او تا ابد الأباد و تمامي زمين از جلال او ير بشود. آمين و آمين. دعاى داود بن يسي تمام شد. ١

فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام گفته است: بدان که اختلاف نیست در میان علمای اهل کتاب که داود پ در این مزمور از شخصی که بعد خواهد آمد خبر می دهد ولیکن از غایت جهل به مراتب انبیا چ گویند: «مراد از ملک خود حضرت داود است و از ملک زاده حضرت سلیمان است »، و این ادّعا بالقطع و الیقین باطل است ؛

١. كتاب مقدّ سى ، ص ٤٨٥ \_ ٤٨٤ ، مزامير ، مزمور ٧٢ .

زیراکه داود ﷺ صاحب شرع و احکام نبوده تا این که گوید: ای خدا! شرع و احکام خود را به ملِک و عدالت خود را به ملِک زاده عطا فرما، و دیگر این که پیغمبر خدا در وقت دعا و تضرع در حضور ملک الملوک حقیقی و خالق کل موجودات خود را خطاب به ملِک نمی کند، بلکه آن جناب در جمیع اوقات ـ بخصوص در وقت دعا۔ کمال خضوع و خشوع و تذلّل را دارد. روی خاک می نشیند و می خوابد.

شاهد این مدّعا: آیهٔ ۱۶ از باب ۱۲ از کتاب شموئیل ثانی به این نحو رقم یافته است: ۱۶ وداود خدا را به خصوص آن کودک تضرّع نمود و داود روزه گرفته و به اندرون رفته و بیتو ته کرده ، بر روی زمین خوابید . ۱۷ و مشایخ خانهاش برخاسته ، به قصد این که او را از روی زمین برخیزانند آمدند، امّا برنخاست و با ایشان نان نخورد، بلکه هفت شبانه روز روزه گرفت و روی خاک دعاکرد، او آیهٔ ۱۴ از باب ۶ از کتاب مسطور در بیان حال داود ﷺ در حین آوردن صندوق خداوند به این نحو رقم یافته است: ۱۴ و داود با قوّت تمام در حضور خداوند هروله می کرد و داود [به] ایفودی کتان ملبّس بود. ۲۰ پس داود برگردید تا این که خانهٔ خود را دعای خیر نماید و مَیکِل دختر شائول به استقبال داود بيرون آمد. گفت: پادشاه اسرائيل امروز چه عزيز است که امروز خویشتن را در نظر کنیزکان بندگانش برهنه نمود بطوری که یکی از کم مغزان خویشتن را بی حیا برهنه نماید. ۲۱ و داود به میکِل گفت که: این کار در حضور خداوند بود که مرا از پدر و تمامی خانوادهاش ترجیح داد و برگزید تا این که مرا پیشوای قوم خداوند اسرائیل نماید تا به جهت حضور خداوند شادمانی کردم. ۲۲ و از این زیادتر خود را حقیر خواهم و در نظر خود ادنی شده ، در پیش کنیزکان که دربارهٔ آنها گفتی محترم خواهم شد (انتهی).

پس از این کلمات بوضوح تمام معلوم میشود و مفهوم میگردد که داود ﷺ خود را

۱. کتاب مقدّس، ص ۳۸۶، کتاب دوم سموئیل، باب ۱۲.

۲. كتاب مقدّس، ص ۳۷۹، كتاب دوم سمونيل، باب ۶.

حقیر می شمارد و بالصراحه وعده می دهد که: خود را در نظر خداوند ادنی و حقیر خواهم نمود تا در نظر خلق محترم شوم. پس چنین کسی در وقت دعا خود را ملک نمی گوید.

و مقصود از ملکزاده هم سلیمان نیست؛ زیرا که ظلم در عهد او شکسته نشد؛ زیرا که بنا بر اعتقاد اهل کتاب خود آن بزرگوار مرتذ و عابد صنم شد و از برای اصنام امعابد بنا کرد و زنهایش در خانهاش عبادت صنم می نمودند. کدام ظلمی است که بالاتر از این باشد؟ کسی که اعظم ظلمها در خانهٔ او باشد، او را ظالمشکن نمی گویند. و هم مملکتش بنا بر اعتقاد اهل کتاب وسیع تر نبود از مملکت پدرش داود تا این که از دریا تا به دریا از نهر تا به اقصای زمین سلطنت کرده باشد.

و واضح است که عیسی علی هم دارای این صفات نبوده است؛ زیراکه یک روز هم سلطنت ننمود. خانه هم نداشت، بلکه یهود بر او سلطنت نمودند و او راگرفته، اهانتش نمودند و استهزا به آن بزرگوار کردند و به دارش کشیدند بنا بر اعتقاد اهل کتاب.

فإذا قرّر ذلك ٢، پس گوييم: مقصود از ملِكِ صاحب احكام ملِك الملوك حقيقى هر دو جهان، رسول ملك المنان، محمّد بن عبدالله، سيّد پيغمبران و ملِك زاده هم مهدى صاحب الزمان فرزند دلبند آن بزرگوار است و ان شاء الله تعالى عن قريب ظهور خواهد فرمود و روى زمين را پر از عدالت خواهد نمود بعد از اين كه مملو از ظلم و جور شده باشد و عُنُق ظلام ٢ را خواهد شكست و با بقاى [ماه و آفتاب] دور به دور خوف و خشيت الهى در قلوب و دلها خواهد ماند؛ زيرا كه ظلم و شرك و كفر كليّة از روى زمين مرتفع مى شود در زمان آن بزرگوار و تمامى اديان دين واحد از براى خدا خواهد شد و از براى قلوب مرده مثل بارانى از براى گياه بريده خواهد بود. از دريا تا به دريا و از نهر تا به اقصاى زمين سلطنت خواهد نمود و تمامى اقوام زبان ثنا

١. اصنام: بتها، جمع صنم.

٢. فإذا قرِّر ذلك : حال كه اين مطلب روشن و ثابت شد.

٣. عُنُق ظلّام: گردنهای ظالمان.

را به مدح و صلوات و بركات از براى او خواهند گشود و زمين بركات خود را ظاهر خواهد نمود و با بقاى ماه و آفتاب اسم جد بزرگوارش و خودش باقى خواهد ماند -إن شاء الله تعالى. شرح اين مزمور در باب امامت مفصّل خواهد آمد.

حاصل كلام: شبهه اى نيست در اين كه اين مزمور در حقّ حضرت خاتم الانبياء و فرزند دلبندش حضرت مهدى است ـصلوات الله عليه وعلى آبائه المعصومين الأخيار مادام الفلك الدوّار. (تمام شدكلام صاحب أنيس الأعلام بلفظه و عباراته بدون زياده و نقصان).

مؤلف ناچیز گوید: فخرالاسلام مرحوم در پایان کلام خود شرح مفصل این مزمور را به باب امامت کتاب آئیس الأعلام محوّل نموده و در آن جا نیز تصریح کرده که این مزمور بدون شبهه راجع به اوصاف حضرت خاتم الانبیاء و فرزند دلبندش مهدی بن الحسن صاحب الزمان و خلیفة الرحمن است، نه در حقّ داود و نه سلیمان و نه عیسی. امّا نفی از داود و سلیمان به شرحی است که در این جا ذکر شد و امّا نفی از عیسی را نیز در آن جا به سه وجه ذکر کرده: یکی آن که عیسی در زمان خود حتّی یک روز هم سلطنت نکرده و دیگر آن که آن جناب پسری نداشته که در حقّ او گفته شود که: عدالت خود را به پسر پادشاه ده، و دیگر آن که آن جناب احکامی نداشته تا در حقّ او گفته و تابع احکام تورات بوده -بنا بر شهادت انجیل موجود الآن و تابع احکام تورات بوده -بنا بر اقرار خود در این اناجیل موجوده - و هکذا سایر و تابع احکام تورات بوده -بنا بر اقرار خود در این اناجیل موجوده - و هکذا سایر صفات مذکوره در این مزمور هیچ کدام با جناب عیسی موافقت ندارد -چنان که بسر صاحبان انصاف پوشیده نیست - و نیز در آن جا فایدهای در ذیل مطالب خود ذکر کرده که در این مقام نیز ذکر آن سزاوار است و نگارنده عین عبارت آن را برای تنبیه و تذکّر می نگاره.

گفته است: فائدةً. بعضي از مترجمين تراجم فارسيّه جملهٔ اوّل را از مزمور مزبور

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٩١- ٩٤.

برای مغالطه به این نحو ترجمه کرده اند: ای خدا! انصاف خود را به پادشاه ده، و آن غلط است قطعاً؛ چه لفظ (دینك) به معنی (أحكامك) می باشد جزماً ، لذا مترجم عربیّهٔ مطبوعهٔ بیروت در ماه تموز از ماه های سنهٔ ۱۸۷۰ به این نحو ترجمه كرده است: اللّهم أعط أحكامك . اگر از اصول خبری نداری ، به ترجمهٔ مزبوره نظر كن (انتهی كلامه . رفع الله مقامه).

و امّا نکاتی که از این مزمور در این مقام استفاده کرده است اینهاست که عین الفاظ آن ذکر می شود. گفته است:

### بيانُ فيه التبيان

اوصاف مزبوره در این مزمور از برای مبشر به قراری است که به ترتیب مذکور می شود.

اؤل این که: مبشر به سلطانی است صاحب احکام.

دوم آن که: خدا نمونهٔ عدالت خویش را به او عنایت خواهد فرمود.

سيّم اين كه: در ميان بندگان خدا به عدالت داوري خواهد فرمود.

چهارم این که: با مساکین به انصاف رفتار خواهد فرمود.

پنجم و ششم این که: کوه ها در زمان او برای قوم سلامتی بار خواهند آورد و تلها در عدالت ـ یعنی: اعالی ۲ و ادانی ۲ در رفاهیت ـ خواهند بود.

هفتم آن که: مساکین را دادرسی خواهد کرد.

هشتم این که: فرزندان فقیر را نجات خواهد داد.

نهم أن كه: ظالمان را زبون و ذليل خواهد ساخت.

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج٧، ص ٢٨٤-٢٩٨.

۲. اعالى : مردمان بلند قدر ، اشخاص بلند مرتبه ، بلند پايگان ، جاهاى بلند ، جمع اعلى .

۲. ادانی: زبون تران، مردمان پست و فرومایه، جمع ادنی.

دهم این که: در زمان مبشّر به خلق از خدا می ترسند در جمیع طبقات مادامی که آفتاب و ماه باقی هستند\_یعنی: سلطنت او را پایان نیست و احکام او منسوخ نخواهد گردید و حلال او حلال است تا قیامت و حرام او حرام است.

یازدهم این که: و جود مبشر به مثل باران است بر علفزار چیده و مثل بارشهایی که زمین را سیراب می کند.

دوازدهم این که: در زمان او صالحان خواهند شکفت.

سيزدهم اين كه: در زمان او سلامتي خواهد بود مادامي كه ماه نيست نگرديده.

چهاردهم این که: از دریا تا دریا و از نهر تا اقصای جهان حکمرانی خواهد کرد

\_ يعنى : حكم او بر تمامي روى زمين جارى است مادامي كه قيامت نشده است.

پانزدهم این که: صحرانشینان به حضور وی گردن خواهند نهاد و دشمنان او خاک خواهند لیسید.

شانزدهم این که: سلاطین جزایر و پادشاهان شبا و سبا هدایا خواهند آورد و ارمغان خواهند رسانید.

هفدهم این که: جمیع امم او را بندگی خواهند نمود.

هجدهم: به فرياد مسكين و فقير مستغيث خواهد رسيد.

نوزدهم: بر فقرا و مساكين كرم خواهد فرمود و مساكين را نجات خواهد داد.

بیستم آن که: فقرا و مساکین را از ظلم و ستم فدیه خواهد داد و خون ایشان در نظر وی گرانبها خواهد بود.

بيست و يكم آن كه: عمر او بسيار طولاني خواهد بود.

بيست و دوم اين كه: تمام ايام او مبارك خواهد بود.

بیست و سوم این که: در زمان او فراوانی نعمت و غلّه زیاد خواهد بود.

بیست و چهارم این که: اهل شهرها آسوده، روز به روز مالاً و حالاً در تـرقّی

خواهند بود.

بیست و پنجم این که: نام او تا ابد الآباد باقی خواهد ماند. بیست و ششم این که: آدمیان در او برای یکدیگر برکت خواهند خواست. بیست و هفتم این که: جمیع امم او را خوشحال خواهند خواند (انتهی). و این اوصاف بتمامها بر اکمل و اتم وجه در حضرت محمد علی و فرزند رشیدش مهدی بن الحسن علی یافت می شود. ۱

بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم

بشارت دیگر از کتاب هوشع. در فصل ۱۹ز آیهٔ پنجم چنین گفته است:

יבת ישלה ליום כוֹנְרֵב הֹשׁבְּרֵם מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנְים הַבְּרִב מִיבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּיִנִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַבְּינִים הַנְינִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַנְינִים הַנִּינִים הַבְּינִים הַנְּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנִּינִים הַנְּינִים הַנְינִים הַנְינִים הַנִּינִים הַיִּינִים הַנִּינִים הַּינִינִים הַנְּינִים הַּינִים הַינִים הַּינִים הְּינִים הְּיים הְּינִים הְּינִּים הְּינִיים הְּינִּים הְּינִּים הְּינִּים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִיים הְּינִיים הְּינִיים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים הְּינִים בְּינִים הְּינִיים הְּינִּים הְּינִים הְּינִּים הְּינִּים בְּינִים הְּינִים בְּינִּ

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج٧، ص ٢٩٦-٢٩٣.

ישני השלית הרות אל היב עונה ורבת בילים של הים אלים בילים בי

ترجمهٔ این آیات از باب نهم از آیهٔ ۵از کتاب هوشع، طبع مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ میلادی، فارسیّه از این قرار است: آیهٔ ۵: پس در ایّام مواسم و در ایام عیدهای خداوند چه خواهید کرد ؟ ۶ زیرا اینک از ترس هلاکت رفته اند، امّا مصر ایشان را جمع خواهد کرد و موف ایشان را دفن خواهد نمود. مکانهای نفیسهٔ نقرهٔ ایشان را خارها به تصرّف خواهند گرفت و در منازل ایشان شوکها خواهد بود. ۷ایّام عقوبت می آید.ایّام مکافات می رسد واسرائیل این را خواهند دانست. نبی احمق گردید و صاحب روح دیوانه شد؛ به سبب کثرت گناه و فراوانی بغض تو . ۸ افرایم از جانب خدای من دیده بان بوده، دام صیّاد بر تمامی طریقهای ایشان گسترده شد. در خانهٔ خدای ایشان عداوت است. ۹ مثل ایّام جِبعه فساد را به نهایت رسانیده اند.

۱. شَوک: خار.

پس عصیان ایشان را به یاد می آورد و گناه ایشان را مکافات خواهد داد. ۱

مؤلّف قاصر گوید: صاحب کتاب إقامة الشهود به این آیات استدلال کرده است که این آیات دلالت بر مدّعای مسلمین دارد و جملهٔ «محمّد لکثیام» را چنین معنی کرده: یعنی: محمّد از برای نقرهٔ ایشان است، و مدّعی است که لفظ محمّد در ایس آیه که آیهٔ ششم باشد مراد اسم خاتم الانبیاء ﷺ است و مراد آن است که محمّد نامی خواهد آمد که از ایشان جزیه بگیرد \_یعنی: نقره و طلای ایشان را بگیرد \_و گفته است که بعضی از علمای ضال مضل ۲ \_یعنی: علمای یهود \_این فقرهٔ «محمّد لکثیام» را چنین معنی کرده اند: یعنی: خانهٔ آرزومندی که از برای نقره های خود بناکرده اند خراب خواهد شد. انصافاً کمال اغماض از گفتن را حضرات دارند، بالخصوص در این جا. هرگاه مراد این معنی که آنها کرده اند بوده، باید بفرماید: یاتی محمّدهم، و یا بگوید: محمّدی کثیام \_یعنی: خانهٔ نقره و مکان آرزوی شما، و ایضاً هرگاه مقصودش این معنی می بود، باید چنین بفرماید که در فصل سیزدهم در آیهٔ بانزدهم فرموده:

# חוֹא יִשׁ סח אוצר גל נלי חַכְּהַה

یعنی: او خزینهٔ همگی ظروف پسندیده را تاراج خواهد کرد. ۳

پس «محمّد لكثيام» را نمى توان تأويل بر خزائن و دفاين نمود؛ بواسطهٔ مخالفت در تعبيرات از جهات چند. اوّل: بودن «لام» در «لكثيام». دوم: فقرهٔ اسم و صفت، و محمّد در اين آيه اسم است نه صفت، بخلاف آيهٔ پانزدهم كه در بالا ذكر شد

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٢٥ ـ ١٠٢٤ كتاب هوشع، باب ٩.

۲. ضال مضل: گمراه و گمراه کننده.

۲. کتاب مقدّس، ص ۲۹، ۲۰ کتاب هوشع، باب ۱۳.

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٧٢ ـ ٢٧٧.

-همچنان که در آیهٔ ۱۶ از همان فصل ۹کتاب هوشع گفته است:

## וְהַכְּינִי בִּעְבָי הַעַּינִי בְּטְנָים

یعنی: میکشم آن طفلی راکه در بطون مادران باشد، اگر بخواهند اسمش را محمّد بگذارند ا به طمع آن که این محمّدی که خدای تعالی و انبیا تـوصیفش را فـرموده و می فرمایند، شاید از ما اسرائیلیان بوده و مایهٔ افتخار ماهاگردد.

و بعد از نقل این ترجمه گفته است: هرگاه بخواهند بگویند که: مراد از این عبارت ( وهمّتی محمّدی بیطنام ) آن است که: می کُشم آرزوهای بطن شما را ، جواب گوییم که: لفظ کشتن و نسبت کشتن بالنسبه به آرزومندی در جمیع تورات و سایر کتب انبیا بیخ دیده و شنیده نشده و استعمال نشده و نسبت دادن کشتن را به معنی وصفیت غلط است [یعنی: متبادر به ذهن نیست]. پس معلوم گردید که نسبت فعل را به ذات و اسم ذات می دهند دون صفت و معنی - چنان که در نیاحات یرمیاء پیغمبر در فصل دوم در آیهٔ چهارم می فرماید:

### رَوْلِ ١٠٦٦ وَوْ صِالِحَالَ كُوْدُ وَيِعْمُونُعُ كُلُ مُحَمِّدً عَايِنَ

یعنی: تمام مقبولان نظر را در مسکن دختر صهیون کشت، و ایـضاً در تودات سفر اعداد، فصل چهاردهم، آیهٔ ۱۵ فرموده:

## ישבו ובי משור הזה

يعنى: و اگر اين قوم را مثل يک نفر بکشي. ٣

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۹، کتاب هوشع، باب ۱۳. طبعاً از این ترجمه اثری در آن جا به این نحو یافت نمی شود.

۲. کتاب مقدّس، ص ۹۲۶، کتاب مراثی ارمیا، باب ۲.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٧٧، تورات، سِفر اعداد، باب ١٤.

پس، از همهٔ این آیات مستفاد گردید که کشتن از برای انسان و یا صاحب روح استعمال کرده شده در تورات و کتب انبیا عید و بالنسبه به [معنی] آرزومندی و خزاین و دفاین و پسندیده و مقبولان شما که در کتب فارسیهٔ تورات و کتب انبیا حضرات مفسّرین و مترجمین از یهود و نصارا معنی کرده اند و تقلیداً و اتباعاً لهم مرحوم مبرور فاضل خان همدانی نوشته و به انطباع رسانیده اند معنی ندارد و از روی عدم تمیّز فی مابین اسم ذات و اسم صفات است این بیاناتی که کرده اند و یا آن که مقصود مترجم و مفسّر دس در عمل تفسیرش کرده تا اسم محمّد را از میان ببرد؛ به این معنی که اسم ذات را تعبیر به اسم معنی و صفت کرده اند تا بالکلیّه از برای پیغمبر مختار ما مسلمین و صفت کرده اند تا بالکلیّه از برای پیغمبر مختار ما الی آخر کلام محمّد صادق جدید الاسلام منقول الرضائی و ترجمهٔ آن کتاب اِقامهٔ الشهود فی الرد علی الیهود و جزاهما الله عن الاسلام خیراً ۲۰

مؤلف حقیر گوید: بسیار واضح است که علمای یهود و نصارا در کتابهای خود در تحریف الفاظ و معانی دست توانایی دارند و این معنی غریزهٔ ذاتی ایشان است به فرمودهٔ خود که بختان که خدای متعال هم در قرآن مجیداز ایشان خبر داده است به فرمودهٔ خود که فرموده است: ﴿ یُحَرِّفُونَ الکَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ ﴾ آو هر که در کتب مطبوعهٔ ایشان طبقاً عن طبق مراجعه و تأمّل کند، شبهه و تردیدی در محرّف بودن ایشان نخواهد کرد. بعد از این که لفظ یا معنایی را تحریف کرده و فهمیدند مورد اعتراض واقع شدند، همانی را که تحریف کرده اند تبدیل به تحریف دیگری میکنند. چنان که در معنای لفظ «محمّد لکثپام» بیانات صاحب منقول الرضائی را دانستی و به تحریفاتی [که] نسبت به ایس جمله بیان فرموده است نسبت به علمای اهل کتاب برخورد کردی. نیز بدان که معنایی برای این لفظ کرده بودند که عبارت از آمال و آرزوها و مشتهیات است در

۱. دس: پنهان کردن . دربارهٔ کسی مکر و حیله کردن .

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٠١\_٣٠٢.

٣. سورة نساء، آية ٢٤.

طبعهای اخیر مبدّل کرده اند به عبارت دیگری ـ چنان که در آیهٔ ۱۶ از فصل ۹ کتاب هوشع «وهمّتی محمّدی بیطنام» را چنین معنا کرده در مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ م که: نتایج مرغوب رحم ایشان را خواهم کشت، و در ترجمهٔ عربی چنین معنی کرده که: أُمیتُ مشتهیات بُطُونهم.

اجمالاً محمّد در آنچه از کتاب هوشع ذکر شد محمّد اسمی است نه محمّد وصفی کما این که در وحی کودک هم که بعض از علمای یهود آن را معتبر می دانند در حرف میم تصریح به اسم محمّد نموده و گفته است:

#### 

یعنی: محمد ﷺ بزرگ و صاحب اقتدار چوب درخت برازندهٔ خواهش کرده شده که نابود کند بود را و فرونشاند آتش را و خودش بوده باشد جمله و کل . إن شاء الله شرح این کلمات و سایر کلمات وحی کودک مفصلاً در محل خود در این جزء از کتاب نوانب الدهور بیان خواهد شد.

خلاصهٔ كلام: آنچه از اين آيات كتاب هوشع راجع به نام و صفات حضرت خاتم الانبياء على فهميده مي شود از اين قرار است:

اوّل: نام مبارك محمّد است كه در آن تصريح شده.

دوم: جزيه گرفتن آن حضرت است از اهل كتاب.

سوم: خوار شدن کسانی است از یهود که تابع دین محمّد می شوند در نزد یهودی های مخالف محمّد که به منزلهٔ علف گزنه اند.

چهارم: شریعت به منزلهٔ دام و خود آن جناب به منزلهٔ صیّادی است ک. دام بیندازد و آنها را به اسلام آوردن صید نماید و از ضلالت و گمراهی نجات دهد. پنجم: نسبت امّی و مصروع و دیوانه بودن و گناهکار بودن به آن جناب دهند، خصوصاً جماعت یهود عنود و بنی اسرائیل، چنان که حضرتش را مشوکاع -یعنی: مصروع و دیوانه لقب دادند و از زمان بعثتش تا این زمان آن حضرت را به همین لقب می خوانند، خصوصاً علمای ایشان از روی حسد و عناد، با این که آگاهاند که او پیغمبر است.

ششم آن که: در خانهٔ خدا \_ يعني: مكّه \_ با او دشمني كنند.

هفتم: تنظیر نمودن عقوبتی که از آن حضرت به بنی اسرائیل می رسد در زمان آن جناب به روزهای کیبعاه که مراد جِبعه باشد و آن حکایت را بتفصیل در کتاب داوران که آن را کتاب قضات هم می نامند از صفحهٔ ۴۰۶ فارسیّهٔ طبع لندن در سال ۱۹۳۲ م در باب ۱۹ آن کتاب تا آخر کتاب نقل کرده است. ۱

و صاحب إقامة الشهوددر آن كتاب گفته است كه: ربّی حییم و یطال در كتاب عصحیبم خود نوشته است كه: این انباء از برای پیغمبر موعود محمّد بن عبدالله به است، وامّا روزهای ممیّزی را چنین تأویل كرده كه مراد از عبدالله سلام است كه در ایّام محمّد بود و به دین پیغمبر خاتم درآمد (انتهی كلام ربّی حییم منقول از اقامه).

### بهرهٔ پنجم اخبار دانیال

که در باب دوم از کتاب خود در تعبیر خواب بنوکد نَصَّر که بخت نصّر باشد خبر داده بعد از حاضر شدن او در نزد نبوکد نصّر ، از آیهٔ ۲۶ تا آیهٔ ۴۵ مطبوعهٔ فارسیّهٔ لندن در سنهٔ ۱۹۳۲ چنین نوشته: آیهٔ ۲۶: پادشاه دانیال را که به بَلطَشَصَّر مسمّا بود خطاب کرده ، گفت: آیا تو می توانی خوابی را که دیده ام و تعبیرش را برای من بیان نمایی ؟ ۲۷ دانیال به حضور پادشاه جواب داد و گفت: رازی را که پادشاه می طلبد، نه حکیمان

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۱۸\_۳۲۳، کتاب داوران، باب ۱۹ ـ ۲۱.

٢. منقول الرضائي ، ص ٢٧٤ ، دربارة مطالب ابتدايي بهرة چهارم از بخش دوازدهم .

و نه جادوگران و نه مجوسیان و نه منجمان می توانند برای پادشاه حل کنند. ۲۸ لیک. خدایی در آسمان هست که کاشف اسرار می باشد و او نبوکد نصر پادشاه را از آنجه در ایّام آخر واقع خواهد شد اعلام نموده است. خواب تو و رؤیای سرت که در بسترت دیدهای این است. ۲۹ ای پادشاه! فکرهای تو بر بسترت دربارهٔ آنچه بعد از این واقع خواهد شد به خاطرت آمد و كاشف الاسرار تو را از آنچه واقع خواهد شد مخته ١ ساخته است. ۳۰ و امّا این راز بر من از حکمتی که من بیشتر از سایر زندگان دارم مكشوف نشده است، بلكه تا تعبير بر پادشاه معلوم شود و فكرهاي خاطر خود را بدانی. ۳۱ تو ای پادشاه! می دیدی و اینک تمثال عظیمی بود و این تمثال بزرگ که درخشندگی آن بینهایت و منظر آن هولناک بود پیش روی تو بر پا شد. ۳۲ سر این تمثال از طلای خالص و سینه و بازوهایش از نقره و شکم و رانهایش از برنج بـود. ٣٣ و ساق هايش از آهن و پاهايش قدري از آهن و قدري از گِل بود. ٣٤ و مشاهد، مینمودی تا سنگی بدون دست ها جدا شده ، پای های آهنین و گلی آن تمثال را زد و آنها را خرد ساخت. ٣٥ آن گاه آهن و گِل و برنج و نقره و طلا با هم خرد شد و مثل كاه خرمن تابستاني گرديده ، باد آنها را چنان برد كه جايي به جهت آنها يافت نشد ، و آن سنگ که تمثال را زده بود کوه عظیمی گردید و تمامی جهان را پر ساخت. ۳۶ خواب همین است و تعبیرش را برای پادشاه بیان خواهیم نمود. ۳۷ ای پادشاه! تو پادشاه یادشاهان هستی ؛ زیرا خدای آسمانها سلطنت و اقتدار و قوّت و چشمت به تو داده است. ۲۹ و در هر جایی که بنی آدم سکونت دارد حیوانات صحرا و مرغان هوا را به دست تو تسليم نموده و تو را بر جميع آنها مسلّط گردانيده است. أن سر طلا تو هستی. ۴۰ و بعد از تو سلطنت دیگر پست تر از تو خواهد برخاست و سلطنت سومی [دیگر از برنج که بر تمامی جهان سلطنت خواهد نمود. ۲ و سلطنت چهارم] قوی

١. مخبّر: خبر داده شده، مطّلع، آگاه.

۲. در مصدر عدد (۴۰) این جا قرار گرفته است.

خواهد بود؛ زيرا آهن همه چيز را خرد و نرم ميسازد. پس چنان كه آهن همه چيز را نرم میکند، همچنان آن نیز خرد و نرم خواهد ساخت. ۴۱ و چنان که پایها و انگشتها را دیدی که قدری از گِل کوزه گر و قدری از آهن بود، همچنان این سلطنت منقسم خواهد شد و قدري از قوّت آهن در آن خواهد ماند موافق آنچه ديدي كه آهن با گِل سفالین آمیخته شده بود. ۴۲ و امّا انگشتهای یاهایش قدری از آهن و قدری از گل بود. همچنان این سلطنت قدری قوی و قدری زود شکن خواهد بود. ۴۳ و چنان كه ديدي آهن باگل سفالين آميخته شده بود، همچنين اينها خويشتن را با ذريت انسان آمیخته خواهند کرد. امّا بنحوی که آهن باگل ممزوج نـمیشود، هـمچنین اینها بـا یکدیگر ملصق نخواهند شد. ۴۴ و در ایّام این پادشاهان خدای آسمانها سلطنتی را که تا ابدالاً باد زایل نشود بر پا خواهد نمود و این سلطنت به قـومی دیگر منتقل نخواهد شد، بلکه تمامي آن سلطنتها را خرد کرده، مغلوب خواهد ساخت و خودش تا ابدالأباد استوار خواهد ماند. ۴۵ و چنان که سنگ را دیدی که بدون دست ها از کوه جدا شده ، آهن و برنج و گِل و نقره و طلا را خرد کرد ، همچنین خدای عظیم پادشاه را از آنچه بعد از این واقع میشود مخبّر ساخته است. پس خواب صحیح و تعبیرش یقین است (انتهی این قسمت از سخنان دانیال).

مؤلف ناچیز گوید: صاحب کتاب اقامة الشهود در تشریح این آیات از کتاب دانیال چنین گفته است که: حال ملاحظه باید نمود که این جماعت یهود در ایس خواب بخت النُّصَّر که نبوکدنصّرش می گویند و تعبیر حضرت دانیال نبی چه می گویند ؟ اگرچه بینندهٔ خواب را کافر و بت پرست بدانند ، تعبیر کنندهٔ آن خواب را که مقصود و مدعای ما را فهمانیده است که پیغمبر می دانند و همین مطلب را که در کتاب دانیال نبی خوانده و می خوانند ، در حجیّت قول پیغمبرشان اگر شکی دارند که به مذهب خود کافرند ، و اگر قائل اند به حجیّت قولش مر این بیانی را که فرموده است ، چرا از روی کافرند ، و اگر قائل اند به حجیّت قولش مر این بیانی را که فرموده است ، چرا از روی

۱. کتاب مقدّس، ص ۲ . ۱۰ - ۲ . ۲ کتاب دانیال، باب ۲.

انصاف و حق گویی و حق بینی ملاحظه نمی کنند که تعبیر آن پیغمبر معتبر بل به همان نحوی که بیان فرمو دند واقع شده از زمان بخت النُّصَّر که به منزلهٔ سر آن تمثال بوده که هفتاد سال سلطنت کرد؟

پس از آن هم آن که به منزلهٔ نقره در مقام تعبیر بیان فرموده بود، کورش مجوس بود که پنجاه و چهار سال سلطنت نمود و باعث نجات بنی اسرائیل و آبادانی بیت المقدس ثانی هم گردید در سال ششم از سلطنتش و بعد را هم اسکندر رومی که به منزلهٔ مس بوده تعبیر شده بود و عالمگیر هم بوده، یک صد و هفتاد و شش سال سلطنت نمود، و بعد از اسکندر رومی هفتصد سال قیاصره اسلطنت نمودند و جملهٔ آنها ده نفر بودند که آخر آنها هرقل بوده که معاصر جناب ختمی مآب بوده و مطیع اسلام هم گردید آخر کار.

در این سه قسم از ملوک بر جمیع علمای یهود و جمیع مفسرین ایشان متفقاند در این بیان. اختلافی که دارند در پادشاه چهارم است و پادشاه چهارم دو نوع شده: اکاسره ۲که پادشاهان قوی به منزلهٔ آهن سخت بودهاند و از ایشان بوده انوشیروان عادل مجوسی مذهب هم که پیغمبر آخرالزمان علیه وآله صلوات الله الملك المنان در مقام افتخار فرموده است که: إنّی وُلِدت فی زمن السلطان العادل، ۳ و بعد از آن پسرش کیخسرو که نامه و فرمان آن جناب را پاره کرد که به همان واسطه به نفرین جناب خاتم النبیّین ﷺ سلطنت از دودمانش در زمان خلیفهٔ دوم منقرض گردید، و نوع دیگر هم قیاصره که با اکاسره معاصر بودند، ولی به هم مخلوط نمی شدند و مغلوبیّت قیاصره بالنسبه به اکاسره از معلومات بوده و هست چنان که در کتب

١. قياصره: جمع قيصر ، لقب پادشاهان روم.

٢. اكاسره: جمع كسرى، لقب پاشاهان ايران.

۳. ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۳۱۴، ح ۴۲۲؛ مناقب آل ابسی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹؛ الدرّ النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویة، ص ۱۸۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲ و ص ۱۹۴، ص ۱۹۶، ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۲ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

تواریخ و سیر مسطور است که غالباً غلبه با اکاسره بوده است تا زمان بعثت حضرت ختمی مرتبت، بلکه تا زمان هجرت آن سرور به مدینهٔ طیبه، تا آن زمانی که بواسطهٔ مغلوبیت سلطان روم که هرقل بوده در صفحات شام و غالب شدن کیخسرو مجوس پادشاه عجم آن کسانی که از اصحاب خدمت ذی سعادت حضرت ختمی مرتبت بودند اظهار دلتنگی نمودند از مغلوبیت عرب که رومی بودند و استدعای طلب نصرت و غلبه را از برای هم سنخ خود و هم ملک خود قیاصره و عرب نمودند تا آن که در این باب آن جناب میعنی: جناب ختمی مآب از خداوند و هاب مالک الرقاب درخواست نموده که بعد از آن فتح و فیروزی عرب را باشد بر سلطان عجم و باری تعالی مجیب الدعوات و قاضی الحاجات ابتدای سورهٔ روم را در قرآن بر پیغمبر آخرالزمان نازل فرمود که: ﴿ الّم ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فِي أَدَنَى الاَرْضِ وَهُم مِن بَعدِ غَلَبِهِم سَيَعَلِبُونَ ﴿ فِي بِضِع سِنِينَ لِلَّهِ الأمرُ مِن قَبلُ وَمِن بَعدُ ﴾ الآیة.

تفسیر ظاهر تنزیل این آیه شریفهٔ وافی هدایه آن که: در مقام دلجویی پیغمبر مختار و اصحاب آن بزرگوار به آن جناب فرموده که: منم خداوند دانا. مغلوب شدند رومیان در زمین شامات، ولی ایشان - یعنی: رومیان - زود باشد که غالب گردند بر عجمان در چند سالی بعد را. اگرچه معنی ظاهری ﴿ بِضِع سِنِینَ ﴾ این است که بقدر لفظی که در آن زمان خداوند ودود فرموده در فقرهٔ ﴿ بِضِع سِنِینَ ﴾ از سه سال کمتر نباید فتحی از برای ایشان به هم رسد و از ده سال بیشتر هم نباید طول بکشد، و در واقع غلبهٔ رومیان و عربان که لشکر مسلمانان بودند در زمان خلیفهٔ دوم واقع شد و زمان غلبه با نـزول آن سورهٔ مبارکهٔ روم شانزده سال و چیزی کشیده بود و مورد بحثی بود که جاهلان از بندگان به خداوند سبحان بنمایند که: سبب تعقیب زمان موعود مفهوم از کلمه ﴿ فِی بِضِع سِنِینَ ﴾ چه بوده ؟ ـ چنان که این ایراد را نادانان این زمان هم کرده بودند ـ ولی جواب باصواب را خداوند ـ جلّ و علا ـ در آخر آیه فرموده که: ﴿ لِلّهِ الأمرُ مِن قَبلُ وَمِن بَعدُ ﴾ ؛ این زمانی

١.سورة روم، آية ١\_۴.

۲. در مصدر: (تعویق).

راکه شماها از این کلمه فهمیدید ـ که لااقل از ده سال بیشتر طول نخواهد کشید که فتح و پیروزی شما راست بر عجمان و فارسیان ـ ، گمان نکنید که خداوند متعال به شما الزامی داده باشد که تخلف نفر ماید ، بلکه از برای خداوند است عالم امر ـ چنان که عالم خلق هم از آن اوست. می خواهد ، از سه کمتر می کند آن زمان موعود را و یا از ده سال بیشتر می فرماید ـ چنان که فرمود آنچه بیان شد ـ ، و در مقام بیان فهمانیدن دو نوع پادشاه چهارم بوده ، و آنچه به نظر احقر از جمع الاقوال بعد از اطلاع به آیات و اخبار و تواریخ و سیر بعون الله العلی الاکبر آمده همین است که به رشتهٔ تحریر آمده .

و امّا آنچه بعضی از علمای یهود و مورّخین و مفسّرین بیان پادشاه چهارم را كردهاند \_كه مراد از «حَسَف طينا» سلطنت اعراب است كه از او لاد قدارند سلطنت نمودند و مراد از سنگ که صورت تمثال را شکست و مضمحل نمود آن صورت را سلطنت ماشیح می باشد که قریب به قیامت در آخرالزمان خواهد بود و بنی اسرائیل را از این ذلّت عظما خلاص خواهد نمود و مردم راکنیز و غلام ایشان خواهد نـمود و ایشان را مالك روى زمين از طلا و نقره خواهد كرد ـ.، حرفي است بي مغز و سخني است بدون دلیل و همان کلامی که در همهٔ آیات وافی هدایات کتب سماوی در هر محلّ و مكانى كه خداوند سبحان خبر از آمدن پيغمبر آخرالزمان محمّد بن عبدالله بن عبدالمطّلب بن هاشم بن عبدمناف كه از اولاد امجاد قدار و از ذرّية طاهره حضرت ذبيحالله اسماعيل بن ابراهيم خليل الرحمن على است داده از تورات موسى تا وحى کودک جمیع آنها از برای اغوای بیچاره عوام کالانعام خود ماشیح نام را دست و پایی کردهاند و از برای این بیچاره بندگان بینوا درست کردهاند و جعل کردهاند و اصلاً از هیچ یک از کتب سماوی دلیل نداشته اند و ندارند و این علمای ضال مضل دنیاپرست ايشان اين همه خلايق را از آن زمان كه قبل از زمان بعثت پيغمبر آخرالزمان ـعليه وأله صلوات الله الملك المنّان ـ الى الآن متحيّر و سرگردان در بادية جهالت و ضلالت و گمراهی نگاه داشتهاند و با این که این فقرهٔ حضرت دانیال با همهٔ انباآت غیبیّه که سايرين از پيغمبران و حضرت كليمالرحمن الى أن كودك در وحي و الهامات خود به

لسان وحی و الهام فرموده اند جمیعاً موافق و مطابق بوده و هر یک معاضد دیگری بوده \_ چنان که شهادت دادند انبیا هی در کتب خود از تورات موسی و کتاب شعبا و سایرین تا وحی کودک و بر همین معنی است سنگی که در خواب بخت النُّصَّر از غیب آمد و آن صورت تمثال را منهدم نمود، حضرت دانیال نبی هی تعبیر فرمودند به سلطنت پیغمبر آخرالزمان که به آمدن آن جناب از تولد آن حضرت الی زمان بعثت و از زمان بعثت الی زمان رحلت و از آن زمان الی الآن آثار هر یک از سلاطین سابقین از ساسانیان و مجوس و اسکندریان و رومیان که قیاصره بوده اند و معاصر اکاسره و مغلوب ایشان بوده اند، غالباً چون کافر و بت پرست بودند از روی زمین خداوند ربّ العالمین برداشته و همگی ایشان را مغلوب دین و دولت اسلام و اسلامیان فرموده و آن حضرت و دینش را بر جمیع ادیان و ملل غلبه داده و همهٔ روی زمین را پر کرده است ـ چنان که آن سنگ هم در خواب بنوکدنصر کوه عظیم گردیده و همهٔ روی زمین را فراگرفته.

اینها که بیان شد توضیح همان معنی بزرگ شدن سنگ و منهدم کردن صورت تمثال را بود و بیان چهار نوع پادشاهان که به نظر کوتاه نظران به ظاهر هم مانند طلا و نقره و مس و آهن می نمودند که در خواب بخت النَّصَّر آمده و به عبارت اُخری نظر به آن وعده ای که به انبیای سلف از موسی بن عمران و سایرین تا آخر کار در وحی کودک فرموده به ولادت با سعادت حضرت ختمی مر تبت گرد همان زمان پادشاه چهارم که دو نوع بوده ـ قوی اکاسره و ضعیف قیاصره ـ و رومی بوده و در همان ولادت با سعادت اوّلاً ظاهر شد مغلوبیّت جمیع سلاطین گذشته و انهدام آثار ایشان از بتخانه ها و افتادن بت ها و خراب شدن معابد و کنایس یهود و نصارا و شکست بخوردن کنگره های طاق کسری و خاموش شدن آتشکدهٔ فارس و خشک شدن دریاچهٔ ساوه و امثال آنها و از اوّل بعثت آن حضرت تا زمان رحلتش روز به روز فتوحات بسیار در اسلام به هم رسید و با قلّت انصار آن بزرگوار غلبه فرمودند بر جماعت کثیره از کفّار از طوایف اعراب از بت پرست و یهود و نصارا و بعد از آن سرور در زمان خلفای راشدین و لاسیّما در زمان خلافت خلیفهٔ دوم فتوحات بسیار سرور در زمان خلفای راشدین و لاسیّما در زمان خلافت خلیفهٔ دوم فتوحات بسیار

و غلبهٔ بی شمار بر کفّار زمرهٔ مسلمین به قوّت اسلام و برکت دین و آیین آن بزرگوار نمودند با آن که اعراب را در چند مورد حَسَف طینا در کتب انبیا و دحی کودک تعبیر شده بود و الی الآن روز به روز قوّت دین و دولت اسلام و اسلامیان باقی است، -بحمد الله تبارك و تعالی -روز به روز رو به از دیاد بوده و هست.

باقى ماند در اين جا چند مطلب:

مطلب اوّل آن که: آن سنگ به پای آن صنم و صورت تمثالی که به خواب بخت النّصر آمده بود و خورده ، این فقره اشاره است به آن که اوّل جهاد آن برگزیده ربّ العباد و البلاد \_سلام الله علیه وآله الأمجاد \_با طایفهٔ اعراب و جماعت رومیان بوده است که «حسّفه طبنا» محسوب شدهاند در کتب انبیا و در دحی کودک \_جنان که مؤید همین مطلب است آنچه در قرآن است که خطاب به آن جناب و اصحاب آن جناب فرموده : ﴿ يَا أَیّهَا الّذِینَ آمَنُوا قَاتِلُوا الّذِینَ یَلُونکُم مِنَ الکُفّارِ ولیّجِدُوا فِیکُم غِلظَة ﴾ . اظاهر آیه شریفه آن که خطاب به تابعین آن جناب است که: ای مؤمنین! بکشید و مقاتله نمایید با آن کسانی که اطراف شما هستند از کفّار و باید که در شما بیابند غلظت و درشتی را بنحوی که بترسند از شما \_یعنی: بر ایشان تنگ بگیرید تا آن که ایمان بیاورند و یا کشته گردند \_، و بعد از فراغت از کفّار اطراف مکّه و مدینه با رومیان جنگیدند با قلّت انصار در جنگ موته که لشکر مسلمین سه هزار بیش نبودند و لشکر کفّار صد هزار، به قوّت ایمان با ایشان برابر شدند و کشتند و کشته شدند، تا ایس که دیس خدا و بداشناسی و خدا پرستی را رواج دادند.

مطلب ثانی آن که: صورت تمثال چون به صورت بت بوده است، باید جناب ختمی مآب که پادشاه پنجم در این خواب تعبیر شده است بر چهار نوع از کفّار از بت پرست و یهود و نصارا و مجوس مسلط گردند ؛ چنان که به همان نوع هم که دانیال فرموده بودند واقع شده.

۱. سورة تويه ، أية ۱۲۳.

مطلب ثالث أن كه: حضرت دانيال فرمو دندكه: يادشاهي خود را به ديگران واگذار نخواهد فرمود. این فقره اشاره است به این که دین آن حضرت که مایهٔ سلطنت دنیا و آخرت است برای آن جناب و اصحاب و اقاربش و غیره ـبلکه امّت مرحومهاش -بوده و هست و خواهد بود [ابدي است و تا قيامت باقي است و ناسخي نخواهـد داشت، بلکه خود ناسخ جمیع ادیان و ملل خواهد بود] و به همان نحوی که فهمیده شده بود بوده و هست و خواهد بود، و آنچه يهود عنود مي گويند در باب ماشيح، كه به اغوای علمای ضال و مضل ایشان هنوز منتظر اویند، که مکرراً به تقریبات چند بیان شده به اجوبهٔ شافیهٔ کافیه و در ضمن این بیاناتی که شده معلوم و مفهوم باید شده باشد كه زمان آن پادشاه از اول بخت النُّصّر الى زمان پادشاه پنجم هزار سال بيشتر طول نكشيده بود -زيراكه زمان بخت النُّصِّر هفتاد سال بود و زمان كورش مجوس پنجاه و شش سال و زمان اسكندر رومي يكصد و هفتاد و چهار سال و زمان قياصره كه پی در پی آمده بو دند هفتصد سال و جمع کل می شود هزار سال ـ و از زمان آن حضرت الى الآن هم زياده از هزار و سيصد سال گذشته. جمع اين دو فقره دو هزار و سيصد سال متجاوز شده است و از آن زمان الى الآن بني اسرائيل در ذلّت بـوده و هسـتند و هنوز وقت آن نشده است که ماشیح نامی که درست کردهاند و از برای خود پیدا نمو دهاند بیاید و ایشان را از ذلّت به این شدّت نجاتی بدهد. بلی ، مگر آن که آن ماشیح در قیامت به فریاد ایشان برسد و آن که در قیامت از برای ایشان موجود است عذاب سخت خداوند قهار جبًار است، فانتظروا إنَّاكنًا منتظرين.

و هرگاه در این مقام مسیحیان بگویند که: مراد از سنگ حضرت عیسی بن مریم است در تعبیر دانیال نبی، جواب آن است که: میگوییم که: ترتیب آن چهار پادشاه چنان که حضرت دانیال [نبی ﷺ] بیان فرموده متصل به یکدیگر بودند ـ چنان که آن صورت تمثال و بت چهار قسم از فلزات بوده و متصل به یکدیگر هم بوده اند ـ، و از اوّل بخت النُّصَّر تا هفتاد سال که زمان بخت النُصَّر بوده و پنجاه و شش سال هم که

زمان كورش مجوس و داريوش بوده و يكصد و هفتاد و چهار سال زمان سلطنت اسكندر رومي كه به منزله مس بوده و عالمگير هم شده بود و جناب عيسي بن مریم ﷺ هم که در آخرهای اسکندریان و یونانیان در سال دویست و شصت و سه از آبادی بیتالمقدس ثانی که کورش مجوس در سال ششم از سلطنتش آباد کرده بود متولّد شدند در زمان پادشاه هشتم يونانيان كه اسكندر اوّل ايشان بوده و همگي به اسم اسکندر معروف بودند و زمان بودن آن حضرت در میان مردم هم سی و پنج سال طول كشيده و در سال سي و ششم از ولادت با سعادتش اسباب قتلش را جماعت يهود عنود فراهم أوردند و بعد از كشتنش به اعتقاد يهود و بردنش به أسمان چهارم به اعتقاد مسلمین و جماعت نصارا هنوز زمان پادشاه سیم که معبّر ' به مس بو ده قدری باقی مانده بود و آن سنگی که از جانب غیبت آمد بر پای آن بت خورد ـ به قاعدهٔ تعبیر دانیال -، از این جهت اگر دست و پای عیسوی بخواهد بنماید که مراد از سنگ را به آن حضرت بگیرد، بیمعنی و غلط خواهد بود. پس هرگاه بخواهد بگوید که: مراد از مس مسيح است ، أن هم غلطي است كه موجب كفر ايشان است به فرمايش دانيال ؟ چه آن چهار پادشاه را از فلز ات اربعه که مصور به صورت تمثال بت و صنم بوده ، همه كافر و بت پرست به اتّفاق علماي اهل كتاب توضيح شده ، و بعلاوه مخالف واقع و كذب هم در اين بيان مسيحيان لازم مي آيد ؛ زيراكه آن حضرت \_ يعني : جناب مسيح \_ سحق و نرم ننموده آثار سلاطين معاصرين و سابقين خود را، بلكه در كمال خوف از دشمنان خود و دینش هم بوده و همیشهٔ اوقات یا غالباً بارهبانیّین به صحراها و کوهها مساحت او سیاحت می فر مو دند که به همین سبب ملقب به مسیح گر دیدند ، بلکه بعد از آن جناب چنان كفر و اهل كفر از يهود عنود و ساير [ملل] طغيان ورزيدند و زياد گردیدند و زیادتی هم کردند که در تمام روی زمین قلیل از عبّاد و زهّاد و تابعین

١. معبُّر: تعبير شده.

٢. مساحت: پيمودن زمين.

جناب روح الله ﷺ و اوصياي أن حضرت در كمال خوف از دشمنان دين و معاندين الشان در صومعه ها و در قلّهٔ کوه ها به سر میبردند و بعد از یونانیان قیاصره از یک طرف و اكاسره از يك طرف عالم را پر كرده بودند. همان بيتالمقدس را خراب كرده و جماعت كثيره از جماعت اسرائيليان راكشته و اسير نموده و اسباب ذلت دوم بني اسرائيل گشته كه به همان ذلّت هنوز باقي اند و بيچاره مانده اند و به ذلّتِ دادنِ جزیه به اهل اسلام تن دادهاند که گردن زیر دایرهٔ اسلام و اسلامیان ننهند و به همان حالت لجوجي كه در ابتدا به وساوس شياطين جنّي و انسى كه علماي ضالٌ و مضلّ ايشان بوده و هستند بوده و هنوز باقياند و كلمهٔ «النار ولا العار » را بر خود خریده اند، و هرگاه از برای اقامهٔ حجت بر ایشان خداوند منان در هر عصری از اعصار بلکه در هر مصری از امصار از اخیار و ابرار علمای ایشان وجودی را از قبیل عبدالله سلام در زمان پيغمبر آخرالزمان عليه وآله صلوات الله المنّان و ديگران لا يعد ولا يحصى أو در زمان خاقان جنت مكان مثل مرحوم ميرزا مؤلّف اول ايسن كتاب مستطاب ـ غُفِر له ـ را برانگيخته ـ يعني: ميرزا محمدرضاي جديدالاسلام صاحب كتاب منقول الرضائي ـ و در هر يك از سابقين ولاحقين از مستبصرين چيزي گفتگو مي كنند كه معنى عناد و لجاج در ايشان بروز و ظهورش بيشتر گردد، [بلي] و ﴿ لِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ ".

باقی ماند کلام در این مقام که اگر مسیحیان بگویند: در این جزء از زمان که اغلب بلاد در دست فرنگیان و اغلب ایشان به دین حضرت مسیح و آیین آن حضرت اند و آنچه در این کتاب ذکر شد که پیغمبر آخرالزمان به مقتضای اعتقاد شما مسلمین و تعبیر حضرت دانیال نبی به باید تمام زمین را مسخر فرماید و دینش بر همهٔ ادیان و دولتش بر همگی دول خارجه غالب آید و آنچه الآن به نظر می آید مسیحیان غلبه دارند

١. امصار: جمع مصر به معنى شهر، ناحيه.

۲. لايعدٌ ولا يحصى: آن قدر كه در شمار درنيايد.

٣. سورة انعام ، آية ١٤٩.

به حسب دولت و سلطنت و جمعیّت و کثرت مال و منال ، جواب آن است که: ما نگفتيم: تعبير دانيال ﷺ تا به حال تمام شده ، بلكه باقي است [و] تا قيامت رفته رفته بايد به دين اسلام بيايند و دولت اسلاميان بعون الله الملك المنّان تقويت يابد ـ جنان كه سابقاً هم بر اين مطلب در باب اثبات حضرت روح الله ، سلام الله عليه وعلى أمّه الطاهرة ، در مقابل منكرين أن حضرت از جماعت يهود عنود اشاره رفت و در اين جا بالمناسبه اشارهٔ دیگر خواهد شد به این که خداوند سبحان در قرآن از اخبارات و انباآت غيبيّه كه به پيغمبر مختار عليه وآله صلوات الله الملك الجبّار ـ فرموده أن است كه در دولت حقّة حجة الله في الأرضين ، جناب بقية الله في العالمين ، امام عصر ، حضرت روح الله كه الآن در آسمان چهارم است بعنصره اللطيف از براي نصرت دين خدای تعالی و شمشیر زدن در رکاب ظفرانتساب مهدی آل محمد ـ صلی الله علیه وعلى آبائه الكرام ـ از آسمان به زمين مي آيند و جميع اهل كتاب از تابعين أن حضرت هر کس که باشد در روی زمین از اهل فرنگستان و غیرهم که حضرت عیسی را بشمائله الشريفه مى شناسند ـ چون در معابد خود ديده اند و يا علماى ايشان صورت نازنین آن حضرت را برایشان تعریف و توصیف کرده و میکنند ـ، همگی ایمان به آن جناب \_أعنى : حضرت حجة الله ، امام عصر شيعيان \_ خواهند آورد و فقرة آية شريفة موجوده در قرآن اجمالاً همين دو كلمه اشاره بشود من باب التذكره: ﴿ وَإِن مِن أَهلِ الكِتَابِ إِلَّا لَيُوْمِنَنَّ بِهِ قَبِلَ مَوتِهِ ﴾ . اظاهر آية شريفه [و]ماحصل معنايش اين كه: هیج یک ازاهل کتاب نیستند مگر آن که هرآینه ایمان به آن حضرت می آورند قبل از مردن آن حضرت.

و اگر در این جا بگویید که: ظاهر از این آیه و معنیش آن که پیش از مردن حضرت روح الله اهل کتاب به آن جناب ایمان می آورند و این ایمان آوردن غیر از ایمان به پیغمبر و امام شما می باشد، جواب آن که: اوّلاً ایمان آوردن به آن حضرت - أعنی:

١. سورة نساء، آية ١٥٩.

جناب روح الله همان عين ايمان آوردن به جناب قائم آل محمّد ﷺ است؛ زيراكه به مقتضای عقل و نقل در هر زمانی هر كس از جانب خدای تعالی خليفه می باشد، بر ساير انبيا و اوليا لازم است كه متابعت او را بنمايند، و از زمان وفات حضرت امام حسن عسكری، امام يازدهم شيعيان ﷺ الى الآن و از حال تا زمان ظهور و از زمان ظهور الى زمان شهادت آن حضرت حجّتِ خدای تعالی منحصر است در اين عالم به وجود ذی جود بقيةالله في الأرضين، امام عصر حسلام الله عليه وعلی آبائه و در زمان بروز و ظهورش هر كه باشد خواه نبئ و خواه ولئ و وصی بايد تابع آن جناب بوده و متابعت آن حضرت را بنمايد پنان كه در زمان هر پيغمبری و يا وصی پيغمبری بر دیگران از انبيا و اوليا واجب بوده متابعت آن نبی ناطق يا وصی ناطق. به اين معنی در زمان هر پيغمبر صاحب حكمی بوده، بر وصیش يا پيغمبر ديگر واجب بوده اطاعت زمان هر پيغمبر صاحب حكمی بوده، بر وصیش يا پيغمبر ديگر واجب بوده اطاعت مايد او را. فعلی آن نبی صاحب حكم ، و همچنين در هر زمانِ ولیای از اوليا و وصیای از اوصبا واجب بوده بوده اطاعت نمايد او را. فعلی مذا بر حضرت عيسی به حكم خداوند سبحان واجب است كه متابعت فرمايد جناب حجة الله و بقيّة الله را و به طريق اولی بر تابعينش هم واجب و متحتم است كه متابعت فرمايد حناب نمايند جناب قائم آل محمّد ﷺ را.

و بعلاوه مى گوييم: تابع تابع تابع است - چنان كه مشابه مشابه مشابه است به بداهت عقليّه.

این بود منتهای آنچه به نظر آمد از خواب بخت النُّصَّر و تعبیر دانیال نبی و توضیحاتی که در آن شده با ایرادات وارده از خصم و اجوبهٔ آنها و بر هر یک از بیانات وافیهٔ کافیه شواهد صدق از مقالات انبیا علی و دحی کودک هست. ۱

تمام شد کلمات و بیانات و توضیحات صاحب کتاب اِقامة الشهوددر پیرامون آیات ذکر شده از کتاب دانیال نبی ﷺ.

١. منقول الرضائي، ص ٢٥٠ ـ ٢٥٩.

## بشارت دیگر : رؤیای دانیال

در فصل هفتم از کتاب دانیال چنین می نویسد:

ליליא וא د وچئ

دو آیه از اوّل باب هفتم کتاب دانیال را در این جا به عبری نوشتم. چون باب طولانی است، بقیّه را به ترجمه وفق مطبوعهٔ فارسیّهٔ سنهٔ ۱۹۳۲ لندن اکتفامی کنم. آیهٔ ۱ در سال اوّلِ بَلْشُصَّر پادشاه بابل، دانیال در بسترش خوابی و رؤیاهای سرش را

ديد. پس خواب را نوشت و كلّية مطالب را بيان نمود. ٢ پس دانيال متكلّم شده ، گفت: شبگاهان در عالم رؤیا شده، دیدم که ناگاه چهار باد آسمان بر روی دریای عظیم تاختند. ٣ و چهار وحش بزرگ كه مخالف يكديگر بودند از دريا بيرون آمدند. ١ اوّلِ آنها مثل شیر بود و بالهای عقاب داشت و من نظر کردم تا بالهایش کنده گردید و او از زمین برداشته شده ، بر پای های خود مثل انسان قرار داده گشت و دل انسان به او داده شد. ۵ و اینک و حش دوم دیگر مثل خرس بود و بر یک طرف خود بلند شد و در دمانش در میان دندان هایش سه دنده بو د و وی را چنین گفتند: برخیز و گوشت بسیار بخور . ۶ بعد از آن نگریستم و اینک دیگری مثل پلنگ بود که بر پشتش چهار بال مرغ داشت و این وحش چهار سر داشت و سلطنت به او داده شد. ۷ بعد از آن در رؤیاهای شب نظر کردم و اینک وحش چهارم که هولناک و مهیب و بسیار زورآور بود و دندانهای بزرگ آهنین داشت و باقیمانده را میخورد و پاره پاره میکرد و به پاهای خویش پایمال مینمود و مخالف همهٔ وحوشی که قبل از او بودند بود و ده شاخ داشت. ۸ پس در این شاخها تأمّل مینمودم که اینک از میان آنها شاخ کوچک دیگری برآمد و پیش رویش سه شاخ از آن شاخهای اوّل از ریشه کنده شد واینک این شاخ چشمانی مانند چشم انسان و دهانی که به سخنان تکبّر آمیز متکلّم بود داشت. ۹ و نظر می کردم تا كرسيها برقرار شد و قديم الايّام جلوس فرمود و لباس او مثل برف سفيد و موى سرش مثل پشم پاک و عرش او شعله های آتش و چرخهای آن آتش ملتهب بود. ۱۰ نهری از آتش جاری شده ، از پیش روی او بیرون آمده ، هزاران هزار او را خدمت میکنند و کرورهاکرور ۱ به حضور وی ایستاده بودند. دیوان بر پا شد و دفترها گشوده گردید. ۱۱ آن گاه نظر کردم به سخنان تکبرآمیزی که آن شاخ می گفت. پس نگریستم تا آن وحش کشته شد و جسد او هلاک گردیده ، به آتش مشتعل تسلیم شد. ۱۲ امّا سایر وحوش سلطنت را از ایشان گرفتند، لکن درازی عمر تا زمانی و وقتی به ایشان داده شد.

۱.کرور: پانصدهزار.

۱۳ و در رؤیای شب نگریستم و اینک مثل پسر انسان با ابرها از آسمان آمد و نزد قدیمالایّام رسید و او را به حضور وی آوردند. ۱۴ و سلطنت و جلال و ملکوت به او داده شد تا جميع قومها وامتها و زبانها او را خدمت نمايند. سلطنت او سلطنت جاودانی و بیزوال است و ملکوت او زایل نخواهد شد. ۱۵ امّا روح من دانیال در جسدم مدهوش شد و رؤیای سرم مرا مضطرب ساخت. ۱۶ و به یکی از حاضرین نزدیک شده، حقیقت این همه امور را از وی پرسیدم و او به من تکلّم نموده، تفسیر امور را برای من بیان کرد. ۱۷ که این وحوش عظیمی که (عدد) ایشان چهار است چهار پادشاه می باشند که از زمین خواهند برخاست. ۱۸ امّا مقدّسان حضرت اعلا سلطنت را خواهند یافت و مملکت را تا به ابد و تا ابدالاً باد متصرّف خواهند بو د. ۱۹ آن گاه آرزو داشتم که حقیقت امر را دربارهٔ وحش چهارم که مخالف همهٔ دیگران بود و بسیار هولناک بود و دندانهای آهنین و چنگالهای برنجین داشت و سایرین را می خورد و پاره پاره می کرد و به پای های خود پایمال می نمود بدانم. ۲۰ و کیفیت ده شاخ را که بر سر او بود و آن دیگری را که برآمد و پیش روی او سه شاخ افتاد \_یعنی: آن شاخی که چشمان و دهانی را که سخنان تکبرآمیز میگفت داشت و نمایش او از رفقایش سخت تر بود. ۲۱ پس ملاحظه کردم و این شاخ با مقدّسان جنگ کرده، بر ایشان استیلا یافت. ۲۲ تا حینی که قدیمالایام آمد و داوری به مقدّسان حضرت اعلا تسلیم شد و زمانی رسید که مقدّسان ملکوت را به تصرّف آوردند. ۲۳ پس او چنین گفت: وحش چهارم سلطنت چهارمین بر زمین خواهد بود و مخالف همهٔ سلطنتها خواهد بود و تمامي جهان را خواهد خورد و آن را پايمال نموده ، پاره پاره خواهد کرد. ۲۴ و ده شاخ از این مملکت ، ده پادشاه میباشند که خواهند برخاست و دیگری بعد از ایشان خواهد برخاست و او مخالف اؤلین خواهد بود و سه پادشاه را به زیر خواهد افكند. ٢٥ و سخنان به ضد حضرت اعلا خواهد گفت و مقدّسان حضرت اعلا را ذليل خواهد ساخت و قصد تبديل نمودن زمانها و شرايع خواهد نمود و ايشان تا زمانی و دو زمان و نصف زمان به دست او تسلیم خواهند شد. ۲۶ پس دیوان بر پا

خواهد شد و سلطنت او را از او گرفته، آن را تا به انتها تباه و تلف خواهند نمود. ۲۷ ملکوت و سلطنت و حشمت که زیر تمامی آسمان هاست به قوم مقد سان حضرت اعلا داده خواهد شد که ملکوت او ملکوت جاودانی است و جمیع ممالک او را عبادت و اطاعت خواهند نمود. ۲۸ انتهای امر تا به این جاست. فکرهای من دانیال مرا بسیار مضطرب نمود و هیئتم در من متغیر گشت، لیکن این امر را در دل خود نگاه داشتم (انتهی). ا

مؤلّف قاصر گوید: صاحب كتاب إقامة الشهود نيز در توضيح و تفسير اين رؤياي حضرت دانيال نبي ﷺ گفته است كه: اين خواب با خواب بخت النُّصُّر و تعبير دانيال موافق است؛ به علّت آن که در خواب او تمثال صنم و بت راکه مرکب بود از چهار قسم از فلزّات و با فلزّ آخرين مركّب بود سوفال ـ كه خسف طينا گفته شد ـ و چنان كه شمس و طلا سلطان فلزّات است ، همچنان در خواب دانیال اسد و شیر سلطان سباع و حيوانات است و همچنين در قمر و نقره كه در مقام فلزّيت همان مقام خرس را دارد در سبعیّت و کذلک در عالم فلزیّت بالنسبة به طلا و نقره مس مرتبهاش پست تر است - چنان که پلنگ در مقام سبعیت از شیر پست تر است -، و نشانهٔ دیگر بر صدق مدّعا آن که پادشاه سیّم که در خواب دانیال نبی پلنگ به نظر آمده و چهار بال مانند بال عقاب از برایش به هم رسیده [بود]، از برای اسکندر هم چهار نفر از سرهنگان لشکرش که به منزلهٔ بالش بودند در مقام طیران به اوج سلطنت که ادارهٔ سلطنت او را مینمودند در حیات و مماتش، و امّا حیوان چهارم که دندانهای از آهن داشته و ناخنهایش از مس و ده شاخ بزرگ داشته به منزلهٔ همان پاهای آهنین آن صورت تمثال بت و صنم بوده که مركب بود از آهن و سوفال و انگشتان ده گانهٔ او كه از سوفال بوده همان ده نفر از سلاطين قياصره بوده و خود دندانهاي آهن و فولاد همان سلاطين اكاسره بوده كه هر دو با هم سلطنت ميكردند و مخلوط با هم نمي شدند ـ يعني : وصلت و خويشي نمي كردند ـ

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۱ ـ ۱۰۱۲، کتاب دانیال، باب ۷.

و همیشهٔ اوقات یا غالباً غلبه با اکاسره بوده، و آن شاخ کوچکی که در میان شاخهای ده گانه بیرون آمده و به بیرون آمدنش سه شاخ از شاخهای بزرگ افتاد و بر مقدّسین غلبه نمود و سخنان بزرگ از او صادر می شد، همان کیخسرو بوده که در زمان او بواسطهٔ طغیان و سرکشیاش و سخنان بزرگ گفتنش ـ یعنی: داعیهٔ بزرگی داشتنش که از آن جمله نامهٔ جناب رسول حدا پیغمبر آخرالزمان ﷺ را پاره کردن و بر مؤمنین و مقدّسین از تابعین آن جناب در ابتدای بعثت آن حضرت غلبه نمودن و قبل از بعثت حضرت غالب شدنش بر جمعي از سلاطين قياصره كه آخر ايشان هرقل بوده و سؤال حضرت دانيال هم از حضرت جبرئيل در عالم رؤيا از حيوان چهارمين كه سهمگین تر بوده و تفصیلش بیشتر هم بوده و جواب دادن جناب روح الامین به حضرت دانيال از احوال أن سه حيوان مفترس اجمالاً و از حيوان چهارمين تفصيلاً و بيان زمانهاي هر چهار گونه پادشاهاني كه به خواب بخت النُّصَّر به فلزات چهارگانه و در آخر [آهن] مخلوط با سوفال به نظر آمده و در خواب [جناب] دانیال نبی به حیوانات درنده و حیوان آخرین آنها اعضایش مختلف بوده ـمانند پای آن صنم که مركب بوده از آهن و خسف طينا؛ چنان كه باز همهٔ آنها در خواب اؤل و دوم به وجه اتم واحسن اجمالاً ذكر شد\_و بعلاوه در تعيين زمانهاي آن پادشاه چهارمين كه در خواب بخت النُّصِّر بيان شدكه از آخر زمان سلاطين ثلاثه كه كلدانيان و مجوسيان و اسكندريان كه جمعاً أن سه گونه پادشاهان سيصد سال سلطنت نموده بودند و از اوّل سلاطين چهارمين الي زمان ولادت باسعادت حضرت ختميمرتبت هفتصد و سي و پنج سال بود ، به همان نحو جناب روح الامين در خواب دانيال هم در بيان زمان پادشاه چهارمین فرموده به نحو اجمال که یک زمان و دو زمان و نصف زمان و بـه عـبارت اخرى كه مناسب بالسان عبريان باشد جبرئيل الله فرمود به دانيال نبي الله كه: عيدان و عيدانين و بلق عيدان \_ يعنى : يك وعده و دو وعده و نصف وعده .

حال باید دانست که جمع آنها چقدر می شود و معنی این فقرات چیست؟ پس بدان که یک وعدهٔ آنها دویست و ده سال است ـ چنان که در تورات در باب دخول W. Carlot

حضرت یعقوب به مصر با اولاد امجاد او احفادش و بیرون آوردن ایشان را جناب موسی بن عمران ایشان را جناب موسی بن عمران ایشان بیده و عده کشیده بود که دویست و ده سال بوده و دو وعده که معنی عیدانین است ـ چهار صد و بیست سال می شود و نصف و عده یکصد و پنج سال است و جمع این سه فقره همان هفتصد و سی و پنج سال می شود که در همان خواب بخت النَّصَر بیان شده بود ، بعلاوهٔ سی و پنج سال زیاده .

و باید دانست که این سی و پنج سال زیادتی دیگر که در این تعبیر خواب دانیال در خواب بخت النُصَّر و تعبیر جبرئیل در خواب دانیال نبی علی شده از برای چیست این تفاوت دو خواب و دو تعبیر ؟

پس بدان که در سابق به این مطلب از کتب انبیای سلف ﷺ اشاره شده و در وحی کودک که تاریخ هزار سال با ولادت با سعادت آن حضرت ـ یعنی: خاتم الانبیاء موافقت دارد و تاریخ سی و پنج سال علاوه به آبادی مکهٔ معظمه ـ زادها الله تعالی شرفا ـ که از آمد و شد خلایق به آن مانده بود و از اوّل تولّد آن حضرت تا به سی و پنج سال رفته رفته آن مکان شریف به برکت قدوم میمنت لزومش روی به آبادی نموده و رفته رفته باز محل رجوع خلایق و طوافگاه مردم گردیده و در خواب بخت النصص حضرت دانیال نبی ﷺ آن سنگی که از غیب ظاهر گردید و بر پای آن صنم خورده و آن تمثال را منهدم ساخته و جمیع اجزای وجودش را پراکنده نموده، به ظاهر شدن پادشاهی که بر جمیع سلاطین روی زمین از اقسام چهارگانه ـ بل پنجگانه ـ تعبیر فرموده که آن سنگ بزرگ شده، همان پیغمبر آخرالزمان است که مبعوث به رسالت میشود و آن هم شده و عالم را فراگرفته ـ یعنی: سلطنتش به عالم برسد و باقی بماند و مملکتش را به دیگران وانگذارد ـ ، و همچنین در ایس خواب خود دانیال نبی جبرئیل امین فرمود که: آن سالخورده ملبّس به لباس سفید با مقدّسین هزاران هوزار

۱. امجاد: بزرگواران، جمع ماجد و مجید و مجد.

٢. احفاد: فرزندزادگان، نوادگان، نبيرگان، جمع حَفّد.

بر تخت نشست و جمیع اهل لغات مختلفه او را اطاعت نمودند و از عالم بالا جوانی به صورت آدمیان بر او ظاهر گردید و آن پیر سالخورده را بر مقرّ سلطنت دائمی مستقر و برقرار فرمود بنحوی که در زیر آسمان مملکت و سلطنت احدی را بجز او نبود و سلطنت و مملکتداریش دائمی بوده باشد و به دیوان نشسته و کتاب هاگشوده گردد.

جمیع این، نشانه و صفات کمالیه و جمالیه و جمالیه حضرت ختمی مرتبت ملوات الله علیه وآله وسلم است و بر بعضی [از] این علائم از قبیل سفیدی لباس و بر تخت حکمرانی نشستن و با مقدّسین بودن و جمیع اهل لغات او را اطاعت نمودن از کتب انبیا و وحی کودک شهادت آوردیم و معنی سلطنت آن حضرت را هم بیان نمودیم با شاهد بسیار از کتب انبیای سلف کی مراد خلافت و نبوت و ریاست الهیه عامه است از برای بشر معصوم منصوص، نه آن که مجرّد سلطنت ظاهری دنیوی بوده باشد، و تعبیر تخت آتشین و رودخانهٔ آتشین همانا باید این باشد که آن حضرت اسلام الله علیه بنای ابتدای نبوت و سلطنتش به محاربه و جنگ با کفّار و مشرکین بوده و جریان رودخانهٔ آتشین اشاره به همان لشکر جرّار خونخوار از زمرهٔ مسلمین بوده و جریان رودخانهٔ آتشین اشاره به همان لشکر جرّار خونخوار از زمرهٔ مسلمین بوده که در مقام محاربه با دشمنان دین مبینش مانند آتش سوزان خود را به خرمن و جود مشرکان و مخالفان میزدند و به اندک زمانی هر کس که بود و هر قدر که بوده آنها را متفرّق می فرمودند و به آتش عذاب ابدی آن جماعت را واصل می نمودند. این جمله بیانی است در تعبیری که مفهوم شده از بیان خود دانیال از فصل هفتم.

و نیز مؤلف إذامة الشهودبعد از ذكر این توضیحاتی كه از او نقل شدگفته: و ممكن است كه در فقرهٔ زیادتی از سی و پنج سالی كه بر هزار سال تعبیر دانیال خواب بخت النُّصَر را فهمیده شده بود و در خواب خود دانیال نبی ه بواسطهٔ آن كه جبرئیل در تعیین زمان پادشاه چهارمین تعبیر به عیدان و عیدانین و پلق عیدان فرموده و در آن خواب دانیال تعبیر به زمان نیز فرموده و چون زمان كمتر است از عیدان بواسطهٔ آن كه همان پیش از عیدان ذكر فرمودن زمان را دلالت بر اقلیّت از عیدان می كند؛ به علت این كه بنای عبریان در مقام تعداد آن است كه در اعداد مركبات كمتر را پیش تر از

بیشتر ذکر میکنند - مثل آن که بیست و یک را [مثلاً] یک بیست و همچنین دو بیست و سه بیست می گویند و می شمارند - ، فعلی هذا چون در این تعبیر و تفسیر آن دو زمان یکی را به لفظ زمان و دیگری را به لفظ عیدان گفته ، اشاره به آن است که زمانی که از خواب اوّل فهمیده شده است کمتر است از زمانی که از خواب دوم فهمیده می شود از لفظ عیدان و عیدانین و پلق عیدان بنا بر این بیان که گذشت - که سی و پنج سال زیاد از یک هزار سال خواب بخت النّصر بوده است.

و ممکن است که چون از ابتدای سلطنت سلطان چهارمین تا زمان هرقل معاصر حضرت رسول بید همان هفتصد و سی و پنج سال طول زمانش بود، و بنا بر آن که ولادت باسعادت حضرت ختمی مرتبت پنج سال قبل از تمام شدن آن هزار سال وعد، در خواب بخت النُصَّر بود، باشد، این بیان خواب دانیال را باید منزّل بر زمان بعثت نمود و آن زمان اوّل را بر ولادت تقریباً تأویل کرد؛ به علّت آن که شفاوت بعثت با ولادت را چهل سال بیان کرد، اند و قطعاً آنچه دانیال نبی په از این خواب و تعبیر جناب روح الامین فهمیده، همه آنها را بیان نفرموده باشد چنان که در آیه آخر همین فصل هفتم خود فرمود، که: قصّه ها را در دلم نگاه داشتم؛ به علّت قلّت استعداد و قابلیّت مستمعین آن، و چنان که بنای تعبیراتی که خود دانیال از خواب بخت النُصَّر فرمود، و جبرائیل از خواب خود دانیال کرد همه آنها بر اجمالگویی و معما و سربسته فرمود و رو ثه انبیا می باشند ـ چنان که جناب پیغمبر آخرالزمان بینی به همان مضمون برسند، ورثهٔ انبیا می باشند ـ چنان که جناب پیغمبر آخرالزمان بینی به همان مضمون در شأن علمای امت خود فرموده که: العلماء ورثه الاثبیاه، ابلکه در فقرهٔ دیگر آن سرور تشبیه به انبیای بنی اسرائیل فرموده که: العلماء ورثه الاثبیا، ابلکه در فقرهٔ دیگر آن سرور تشبیه به انبیای بنی اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، ان اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، ان اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضل من آنبیاء بنی اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی إسرائیل، اسرائیل، اسرائیل فرموده که: علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل فرموده که علماء اُمتی اسرائیل فیکر از آن باب که علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل، اسرائیل فرموده که علماء اُمتی افضال من آنبیاء بنی اسرائیل فرموده که علماء اُمتی اُنسان می اسرائیل فرموده که علماء اُمتی افتیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل فیمیان سرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می اسرائیل می ان اسرائیل می اسرا

۱. ر.ک: ستن این ماجد، ج ۱، ص ۸۱، ح ۲۲۳: ستن ایی داود، ج ۲، ص ۱۷۵، ح ۲۴۴؛ ستن ترمذی، ج ۴، ص ۱۵۲، ح ۲۱ و ص ۲۳، ح ۱؛ ص ۱۵۳، ح ۲۱ و ص ۲۳، ح ۱؛ ص ۱۵۳، ح ۲ و ص ۳۴، ح ۱؛ امل ۱۵۳، ح ۲ و ص ۳۴، ح ۱؛ امالی شیخ صدوق، ص ۱۱۶، ح ۹؛ عبوالی اللائی، ج ۱، ص ۳۵۸، ح ۲۹ و ج ۲، ص ۱۴۱، ح ۹ و ج ۴، ص ۷۲، ح ۲۱ و ص ۱۵۱، ح ۲ و ج ۲، ص ۷۲، ح ۲۱ و ص ۱۵۱، ح ۲۱. م ۲، م ۲، م ۲، م ۲، م ۲۱، م ۲۰، م

و در خبر دیگر: کأنبیاء بنی إسرائیل، و جمع بین الروایتین به اختلاف درجات و مراتب ایشان است؛ یعنی: در ائمهٔ اطهار افضلیّت و در تابعین همانند و نظیر بودن مراد بوده، و به صریح تورات و کتب انبیا مانند ستارگان درخشندهٔ آسمان اهل زمین را روشنی داده و می دهند ـ کثر الله أمثالهم، و جعلنا الله تراب أقدامهم.

فلذا در تعبير و تفسير و توضيح اين خواب دانيال بسياري از مطالب استنباط میگردد که مطابق است با واقع و کاشف است از علایمی که در جناب ختمیمآب و اصحاب أن جناب و خلفاي راشدينش بوده و به بعض از أنها اشاره شده اجمالاً ـ از أن جمله لباس أن حضرت كه بر تخت أتشين نشسته ، مانند برف سفيد بوده و به همين نشانه سابقاً هم از كتب انبيا و وحي كودك شواهد صدق آورديم و به بعض از معانيش نيز اشاره شد و از جملهٔ معانى سفيدى لباس به كمال سفيدى مانند برف سفيد بو ده از جهت مخلّع بو دن آن حضرت است به خلعت علم نبوّت که رنگ علم در میان الوان به سفیدی معبّر است و کمالش به کمال علم ، و معنای آن فقره که موی سر مبارکش مانند پشم بسیار نرم لطیف ظریف بوده، همانا اشاره به دارا بودن آن حضرت است صفت خلق عظیم که به منتهای حسن خلق آن حضرت متصف بو دهاند ؛ چه به حسن خلق و ملايمت طبيعت نرمي موي سر و ريش مشعر "است و كمالش كمال ملايمت طبع صاحبش، [و]بعكس درشتي و سختي موي سر و ريش مشعر است بـر تـندخويي و صاحب غضب بودن صاحبش ، و معناى فقر هاى كه فرموده : « صاحب ايّام قديم » همانا اشاره است به اوّل ماصَدَر بودن آن حضرت و مقدّم تر بودن آن حضرت بر جميع پيغمبران ، بلكه سايرين از مخلوقات به حسب خلقت و بر اين معني بعلاوه از آنچه از ادلّهٔ عقلیّه و نقلیّه مستفاد میشود و در دست هست از طریق اسلام و تشیّع،

۱. ر.ک: إمتاع الأسماع، ج ۴، ص ۲۰۸؛ صراط مستقيم، ج ۱، ص ۱۳۱، ذيـل شـمارهٔ ۸و ص ۲۱۳؛ عـوالى اللآلى، ج ۴، ص ۷۷، ح ۶۷؛ بحارالأنوار، ج ۲، ص ۲۲، ح ۶۷ و ج ۲۴. ص ۳۰۷.

۲. از عبارت «بلکه در فقرهٔ دیگر ...» تا این جا در حاشیهٔ مصدر آمده و در انتها نوشته شده: (منه عفی عنه).
 ۳. مُشعِر: إشعار كننده، خبر دهنده، آگاه كننده، دلالت كننده.

از کتب سماوی در بسیاری از موارد همین مطلب مستفاد می شود ـ چنان که بعضی از آنها سابقاً در محلّش اشاره رفت.

وامّا معنای اجتماع مقدّسین ملأاعلا در اطراف تخت آتشین آن حضرت ـسلام الله علیه و آله ـ، پس آنچه به حسب ظاهر به نظر آمده اجتماع جماعت مسلمین و مؤمنین و مقدّسین از اولیای حق در اطراف آن حضرت و اصحاب و اوصیای مرضیّینش و آنچه در عالم باطن بوده از آمدن ملائکهٔ نصرت از برای یاری آن حضرت در موارد عدیده ـ چنان که همان فتوحاتی که در زمان آن حضرت و اصحابش در اسلام شده اقوا شاهدی است بر صدق مقال که با قلّت انصار آن بزرگوار بر کفّار بسیار غلبه می فرمودند و همچنین لشکریان اسلامیان با این که اغلب آنها اعراب بادیه بوده اند و دارای اسباب سلطنت و مملکت داری و لشکرکشی نبوده اند.

و امّا معنای فقرهٔ دیوان بر پاشدن و کتابها راگشودن، پس همان معنای حکمرانی آن حضرت و اتباعش میباشد در میانهٔ عباد به ما أنزل الله. حتّی آن که غدغن فرمودند اهل کتاب را که از تورات موسی و زبور داود و انجیل عیسی بیرون نروند و مخالف آنچه در آن کتب است از احکام خود اگر به جزیه دادن راضی شده اند، بیرون نروند ـ چنان که به همین معنی در قرآنی که بر آن سرور نازل شده تصریح فرموده در موارد ثلاثه به اختلاف موارد: ﴿ وَمَن لَم یَحکُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾ و ﴿ هُمُ الظّالِمُونَ ﴾ و ﴿ هُمُ الفّاسِقُونَ ﴾ و سبب اختلاف در تعبیر هم بر اهل تفسیر ظاهر است که مورد اوّل در اصول عقاید است و مورد دوم در احکام قصاص و دیات است و مجنی علیه به این که جانی بر یک چشم را مثلاً حکم بر دو چشمش جاری کند] و مورد سوم در آن مطالبی که در انجیل حضرت عیسی [ ﷺ ] است از نصایح و مواعظ

١. سورة مانده . آية ٢۴.

۲. همان، آیهٔ ۴۵.

۲. همان , آیهٔ ۴۷ .

و پندیّات، معلوم است که مخالف آنها گفتن به آن ـکه به عوض نصیحت و امر بـه معروف و نهی از منکر امر به منکر ـ موجب فسق ایشان میگردد.

پس معلوم شد معنی کتابها را باز کردن مراد آن است که جمیع احکام سایر کتب سماوی همگی آنها منسوخ نشده است و بسیاری از مطالب فروعیّه و اصولیّهٔ آنها مطابق است با قرآن و باقي است الي الآن؛ زيراكه در تورات در موارد بسيار خبر از علائم پیغمبر آخر الزمان [ﷺ] و آمدنش به أن نشانها دادهاند. پس هر یک از اهل تورات که از آن معنی اغماض کنند و بر خلاف فرمایشات خدای تعالی در تورات بیانی کنند -مثل علمای ضال مضل ایشان که هر یک از آیاتی که در شأن پیغمبر آخرالزمان در تورات نازل شده ، هر یک را منزل کرده اند بر غیر ، از قبیل کورش و یرمیای پیغمبر و یا ماشيح نامي راكه ييداكر دهاند مانند راشه و ردق و امثال ايشان ـ به حكم قرآن كافرند. و ممكن است كه مراد از گشودن كتابها همانا بايد آن باشد كه جناب ختمي مآب عالم [بود] به جميع أنچه در جميع كتب سماوى بوده از صحف آدم و ابراهيم و ساير انبيا و تورات موسى و زبور داود و انجيل عيسى ـ.، و هرگاه هر يک از امم سابقه را میخواستند ارشاد نمایند، از همان کتاب پیغمبرش ارشاد میفرمودند و بـر او ميخواندند، بلكه به همان حالت بودند اوصياي مرضيّين أن حضرت؛ جنان كه حضرت رضا ـ سلام الله عليه ـ در مجلس مأمون با جمع علماي اهل كتاب از كتابهاي خود ایشان بر ایشان احتجاج فرموده و کیفیت آن مجلس در اغلب کتب اخبار و تواریخ و سيّر مسطور و در افواه و السنه مشهور است.

و ممکن است که مراد از نشر کتب و بازشدن آن باشد که مراتب علوم از علوم ظاهری و باطنی و قوانین علم ابدان و ادیان از پیغمبر آخرالزمان و آل طاهرینش -صلوات الله و سلامه علیهم أجمعین - در میان عباد و بلاد منتشر خواهد گردید - چنان که به همین نحو هم شده - و بسابوده که به کلمات جامعه و بیانات شافیه و حروف و کلمات قصار مطالب بسیار و قواعد کلیّهٔ علوم بی شمار را بیان می فرمودند - چنان که در هر علمی از علوم تقنین قوانین کلیّه اش از منبع علوم الهیّه و مصدر و مظهر فیوضات ربّانیّهٔ

حضرت ختمی مرتبت که شهر علم بوده اند و وصی و خلیفه و دامادش و باب شهر علمش علی بن ابی طالب یا شده است و در دست علمای اعلام هست و در کتب و دفاتر مشحون است ....

و امّا آمدن جوانی که به هیئت آدمیان بوده و با ابر از آسمان به نزد آن صاحب ایّام قدیم آمده ، همانا باید مراد همان جبرئیل امین به بوده [باشد] که از جانب خداوند ربّ العالمین بر جناب خاتم النبیّین علیه و آله و علیهم السلام - نازل شده به هیئت و صورت آدمیان ـ چنان که به همین نحو هم بوده که در عالم ظاهر اکثر اوقات به صورت دحیهٔ کلبی که یکی از مؤمنین و تابعین آن حضرت بوده و با حسن خلق و خلقت مشهور زمان خود بوده. این بود توجیه خواب اوّل حضرت دانیال نبی به میاه شد کلام صاحب إقامة الشهود در توجیه این خواب دانیال.

### و امّا خواب دوم دانيال

خوابی است که در سال سیّم کورش مجوس که به زبان عبری ها اوبلشَنَصَّر می گفته اند دیده ـ چنان که در باب هشتم کتاب خود نوشته که مطلع آن به زبان عبری و ترجمهٔ تمام آن طبق ترجمهٔ فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ نوشته می شود:

١. منقول الرضائي ، ص ٣٤٢ ـ ٣٧٠.

المنابق عن الايل المنا

ترجمه

آیهٔ ۱: در سال سوم سلطنت بَلشَصَّرِ پادشاه رؤیایی بر من دانیال ظاهر شد بعد از آن که اوّل به من ظاهر شده بود. ۲ و در رؤیا نظر کردم و می دیدم که من در دارالسلطنهٔ شوشن که در ولایت عیلام می باشد بودم و در عالم رؤیا دیدم که نزد نهر اُولای می باشم ۳۰ پس چشمان خود را برافراشته ، دیدم که ناگاه قوچی نزد نهر ایستاده بود که دو شاخ داشت و شاخهایش بلند بود و یکی از دیگری بلندتر و بلندترین آنها آخر بر آمد. ۴ و قوچ را دیدم که به سمت مغرب و شمال و جنوب شاخ می زد و هیچ وحشی با او مقاومت نتوانست کرد و کسی نبود که از دستش رهایی دهد و بر حسب رأی خود عمل نموده ، بزرگ می شد. ۵ و حینی که متفکّر می بودم ، اینک بز نری از طرف مغرب بر روی تمامی زمین می آمد و زمین را لمس نمی کرد و در میان چشمان بز نر شاخی معتبر بود. ۶ و به سوی آن قوچ صاحب دو شاخ - که آن را نزد نهر ایستاده دیدم - آمد و به شدّت قوّت خویش نزد او دوید . ۷ و او را دیدم که چون نزد قوچ رسید، با او بشدّت غضبناک شده ، قوچ را زد و هر دو شاخ او را شکست و قوچ را یارای مقاومت با وی نبود . پس وی را به زمین انداخته ، پایمال کرد و کسی نبود که قوچ را از دستش با وی نبود . پس وی را به زمین انداخته ، پایمال کرد و کسی نبود که قوچ را از دستش

رهایی دهد. ۸و بز نر بینهایت بزرگ شد و چون قوی گشت، آن شاخ بزرگ شکسته شد و در جایش چهار شاخ معتبر به سوی بادهای اربعهٔ آسمان برآمد. ۹ و از یکی از آنها یک شاخ کوچک برآمد و به سمت جنوب و مشرق و فخر زمینها بسیار بـزرگ شد. ۱۰ و به ضد لشكر آسمانها قوى شده، بعضى از لشكر و ستارگان را بـر زمـين انداخته ، پایمال نمود. [۱۱] و به ضد سردار لشکر بزرگ شد و قربانی دائمی از او گرفته شد و مکان مقدّس او منهدم گردید. ۱۲ و لشکری به ضدّ قربانی دائمی به سبب عصیان (قوم به وی) داده شد و آن (لشکر) راستی را به زمین انداخته و او (موافق رأی خود) عمل نموده، کامیاب گردید. ۱۳ و مقدّسی را شنیدم که سخن می گفت و مقدّس دیگری از آن یک که سخن میگفت پرسید که: رؤیا دربارهٔ قربانی دائمی و معصیت مهلک که قدس و لشکر را به پایمال شدن تسلیم میکند تا به کی خواهد بود؟ ۱۴ و او به من گفت: تا دو هزار و سیصد شام و صبح. آن گاه مَقدَس تطهیر خواهد شد. ۱۵ و چون من دانیال رؤیا را دیدم و معنی آن را طلبیدم ، ناگه شبیه مردی نزد من بایستاد. ۱۶ و آواز آدمیای را از میان نهر اولای شنیدم که ندا کرده ، میگفت: ای جبرائیل! این مرد را از معنی این رؤیا مطّلع ساز . ۱۷ پس او نزد جایی که ایستاده بودم آمد، و چون آمد، من ترسان شده، به روی خود درافتادم و او مراگفت: ای پسر انسان! بدان که این رؤیا برای زمان آخر میباشد. ۱۸ و حینی که او با من سخن میگفت، من بر روی خود بر زمین در خواب سنگین میبودم و او مرا لمس نموده، در جایی که بودم بر پا داشت. ۱۹ و گفت: اینک من تو را از آنچه در آخر غضب واقع خواهد شداطًلاع مي دهم ؛ زيراكه اينها در زمان معيّن واقع خواهد شد. ٢٠ امّا أن قو چ صاحب دو شاخ که آن را دیدی پادشاهان مادیان و فارسیان می باشند. ۲۱ و آن بز نر ستبر پادشاه یونان میباشد و آن شاخ بزرگی که در میان دو چشمش بود پادشاه اوّل است. ۲۲ و امًا أن شكسته شدن و چهار در جايش برآمدن ، چهار سلطنت از قـوم او -امًا نه از قوّت او ـبر پا خواهند شد . ٢٣ و در آخر سلطنت ایشان چون گناه عاصیان به اتمام رسیده باشد، آن گاه پادشاهی سختروی و در مکرها ماهر خواهد برخاست.

۲۴ و قوّت او عظیم خواهد شد، لیکن نه از توانایی خودش، و خرابیهای عجیب خواهد نمود و عظما و قوم خواهد نمود و کامیاب شده، (موافق رأی خود) عمل خواهد نمود و عظما و قوم مقدّسان را هلاک خواهد نمود. ۲۵ و از مهارت او مکر در دستش پیش خواهد رفت و در دل خود مغرور شده، بسیاری را بغتهٔ اهلاک خواهد ساخت و با امیر امیران مقاومت خواهد نمود، امّا بدون دست شکسته خواهد شد. ۲۶ پس رؤیایی که دربارهٔ شام و صبح گفته شد یقین است، امّا تو رؤیا را بر هم نِه ؛ زیرا که بعد از ایّام بسیار واقع خواهد شد. ۲۷ آن گاه منِ دانیال تا اندک زمانی ضعیف و بیمار شدم. پس برخاسته، به کارهای پادشاه مشغول گردیدم، امّا دربارهٔ رؤیا متحیّر ماندم و احدی معنی آن را نفهمید (انتهی باب هشتم کلام دانیال).

### در بیان توضیح و شرح این رؤیا

بنا بر آنچه صاحب کتاب إقامة الشهود شرح داده است به قول خود که گفته: وامّا توضيح اين فصل بتمامها: پس بدان که اوّلاً مراد از آن قوچ دو شاخ که يک شاخش از ديگری بزرگ تر بوده، همانا کورش مجوس و داريوش است که بعد از بخت النُّصَّر سلطنت نمو دند؛ چون زمان اين خواب دانيال در اوّل زمان ايشان بوده.

و امّا آن بز نری که ابتداءً با یک شاخ بزرگی در میان دو چشمانش بوده، همانا اسکندر رومی است که بعد از آن دو پادشاه مجوس سلطنت کرده.

و امّا آن چهار شاخی که بعد از شکستن آن شاخ بزرگ که خود اسکندر بوده [در جایش برآمدند]، همان چهار نفر سرهنگانی [هستند]که از ارکان دولتش بعد از اسکندر ادارهٔ امر سلطنت را نمودند.

١. بغتةً : ناگهاني.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۲ ـ ۱۰۱۳ کتاب دانیال، باب ۸.

۲. در مصدر: (داریاوش).

و امّا آن شاخ کوچکی که از میان آن شاخهای چهارگانه بیرون آمد و بزرگ شد و با مقدّسان خدای تعالی جنگید و ستارگان آسمان را به زمین انداخت و بسیار قوی و بزرگ شد و به سمت جنوب و مشرق و مغرب که زمین بیتالمقدس بوده احاطه نموده، همان پادشاه چهارمین است که بسیار طول کشیده تا زمان ولادت با سعادت حضرت ختمی مرتبت بلکه تا زمان بعثت، بلکه آخر ایشان به زمان سلطنت خلفای راشدین منتهی شده ـ چنان که در خواب بخت النّصًر و تعبیر حضرت دانیال به همین قسم بیان و توضیحش شده.

و امّا سؤال و جواب آن دو نفر مقدّسین ملا اعلاکه از ملائکه بودند و از یکدیگر سؤال نمودند - چنان که در آیهٔ سیزدهم همین فصل است که این رؤیای قربانی دائمی و عصیان خراب کننده تا به کی می رسد و مقام مقدّس و لشکر به پایمالی تسلیم کرده خواهد شد ؟ و جواب دیگری که به من گفت که: تا به دو هزار و سیصد شبانه روز. آن گاه مقام مقدّس مصفّا خواهد گردید -، پس در این دو آیهٔ جواب و سؤال آن دو نفر ملائکه که به دانیال نبی فهمانیدند آن پادشاه چهارمین را، علمای یهود بیانات و توضیحات چندی کردهاند که هیچ کدام موافق با واقع نیست - چنان که بنای ایشان را مکرراً ذکر نمودیم که اغماض از حقگویی را همیشهٔ اوقات داشته اند و هنوز هم منول دارند -، ولی آنچه علیّین آرامگاه ، مؤلف اوّل ، مرحوم میرزا - یعنی : صاحب کتاب منقول الرضائی شید فهمیده اند و بیانش را در کتاب مستطاب خود با ادلّه و براهین توضیح فرموده اند آن است که : فرمایش آن ملک در خواب دانیال است که بعد از غضب خدای تعالی به تعبیر عبری: آل کری مقدّس مصفّا خواهد گردید - و معنی معنی است که سابقاً و آنفاً بیان شد که : مقام مقدّس مصفّا خواهد گردید - و معنی بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر بودن غضب خدای [تعالی] همان است که در زمان آن چهار پادشاه کافر عالم را کفر

۱. در واقع این سؤال و جواب در آیهٔ ۱۳ و ۱۴ این باب ذکر شدهاند. [ر.ک:کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۳،کـتاب دانیال، باب ۸]

فراگرفته بود و جميعاً در غضب خداي تعالى بودند و بعد از بعثت حضرت ختمى مرتبت رفع غضب و صفاى مقام مقدّس ظاهر گرديد، بواسطه غلبه أن حضرت بر باقی ماندهٔ این چهارگونه پادشاهانی که بودند از بت پرستان که بقیّهٔ بخت النُّصِّر بودند و مجوس كه بقيّه كورش و داريوش بودند و يهود و نصارا كه بقيّه يونانيان و قياصره بودند و با قياصره اكاسره كه سلاطين عجم بودند معاصر بودند و جميع اينها در زمان ييغمبر آخرالزمان عليه وآله صلوات الله الملك المنان - تمام شدند؛ چه سلطنت از ایشان گرفته شد و چه به دین و آیین حضرت خاتم النبیین [عليه وآله وعليهم السلام] داخل گرديدند و اين مطلب را بعون الله المتعال محسوس كردهايم در اين كتاب مكرراً كه در خواب بخت النُّصِّر و خواب دانيال هر دو همين بيان شده و هر دو خواب هم مطابق بود. در خواب بخت النُّصّر تعبير به فلزّات چهارگانه و در آخر بودنِ سوفال به همراهي آهن و در خواب دانيال تعبير به قوچ دو شاخ که دو سلطان مجوس بوده ؛ چون از زمان بخت النُّصُّر گذشته بود، و بز نر یک شاخ و چهار شاخ بعد از شکستن شاخ بزرگ، همان اسکندر رومی و چهار یادشاه که از سلسلهٔ اسکندر بودند، و بعداز چهار شاخ از یکی از آن شاخهای چهارگانه بروز و ظهور یک شاخ کو چک که تعبیر به پادشاه چهارمین شده ـ نظر به آن که بزرگ شده بود و به سه جهت احاطه نمود: جنوب و مشرق و مغرب ـ، و به آسمان غلبه كرد بنحوي که ستارههای آسمان را به زمین انداخت ، همان دو نوع پادشاهان چهارمین است که يكي از أنها قياصره بودند كه از جملهٔ أنها بود طيطوس كه بر اهل بيتالمقدس غلبه نموده بود و بیتالمقدس را متصرف گردید و همچنین خواب اوّل دانیال هم به همین قسم بیان شده که چهار حیوان بوده و حیوان آخرین دندانهای آهنین داشته و ناخنهای آن حیوان از مس بوده و بیان و تعبیرش هم گذشت و تطبیقش هم با سابق و لاحقش گردید.

و باقی مانده در این مقام این مطلب که باید تطبیق آن تاریخ یک هزار سال زمان

چهار پادشاه با این تاریخی که در این فصل هشتم از کتاب دانیال نبی گذنوشته که فرموده: بعد از دو هزار و سیصد شبانه روز مقام مقد س مصفّا می شود. در این آیه کلام علمای یهود مختلف است. بعضی توضیح این ایّام را به روز کرده اند و بعضی به هفته و بعضی به ماه و می گویند که: گذشته است، و آنچه حقّ حقیق است و مرحوم میرزا یعنی: صاحب کتاب منقول الرضائی که از علمای یهود بوده و مستبصر و مسلمان شده و فهمیده از جمع بین آیات و بیانات آن است که مراد از «عرب بُوقِر» همان شام و صبحی است که در زمان حضرت خلیل الرحمن و صلوات الله وسلامه علیه و خداوند سبحان به حضرت نمود در وقتی که وعدهٔ اولاد به آن بزرگوار فرموده بود و چنان که در سفر تکوین در فصل پانزدهم تا آخر فصل ، بلکه الی چند آیه از فصل شانزدهم همین حکایت را بیان فرموده و لفظ «عرب بُوقِر» که به معنی شام و صبح است و در کتاب دانیال در فصل هشتم ، آیهٔ چهاردهم ، فرموده است:

#### 

یعنی: در جواب من آن ملک فرمود به من که: از ابتدای عرب بُوقر دو هزار و سیصد بگذرد و پنصِدق قودش خواهد شد، ا و این آیه را باید منزّل کرد بر تاریخ وعدهٔ خداوند به حضرت ابراهیم از برای دادن اولاد و عهدی که با او بست به زیاد شدن ذرّیهٔ او که از کثرت مثل خاک از شماره بیرون باشند و وارث زمینها گردند از رودخانهٔ مصر تا رودخانهٔ فرات و روز میعادگاه بنا بر آنچه از تاریخ کتب تودات و انبیا به دست اهل کتاب بوده است در سنهٔ دوهزار و بیست و هفت از هبوط آدم ﷺ بوده

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۳، کتاب دانیال ، باب ۸. از عبارات یاد شده تنها اعداد و ارقام در این ترجمه دیده می شوند.

و از آن تاریخ تا تاریخ تولد جناب ختمی مآب [علیه و آله صلوات الله الملك الو هاب] آنچه گذشته دو هزار و سیصد سال بوده. جمعاً چهار هزار و سیصد و بیست و هفت سال می شود از هبوط آدم ﷺ.

فعلی هذا این تاریخ وفق می دهد با وعده دادن خدا به حضرت خلیل خود دو نعمت عظما را: یکی فرزند بسیار دادن و دیگری آن زمین ها را به تصرّف ایشان دادن بوده است که باقی مانده از تاریخ دو هزار و سیصد سال می ماند و همین است فرمایش جبرئیل به که در جواب دانیال نبی به فرموده:

# ער ב בו הר אלפים היטלדי סיף ה عب بوير الهبم وشولؤش ماوت

یعنی: شام شد و صبح شد. دو هزار و سیصد شد. ا

پس معلوم می شود از جمع فی مابین این دو وعده [به قرینه و دلیل آن که هر دو]با هم وفق می دهد، در صورتی که دو هزار و سیصد را به معنی سال بگیریم، نه ماه و هفته و روز ـ چنان که بعضی از علمای یهود گرفته اند و در سابق هم به آن اشاره شده بود ـ ؛ زیرا که در وعدهٔ جناب خلیل وعده دادن به ذرّیه و بسیار کردن ایشان بوده و متصرّف شدن و وارث شدن ایشان زمین بیت المقدس را و در خواب دانیال هم وعدهٔ آمدن زمان «وینصدق قودش» که آمدن کسی که به آمدنش زمین و مکان مقدس مصفّا گردد و خود مصدق انبیای گذشته بوده باشد و با مقدسین ملأ اعلا مربوط بوده باشد، و آن کس به حسب خارج و واقع بجز پیغمبر آخر الزمان [علیه وآله صلوات الله الملك المنّان] در آن زمان دو هزار و سیصد سال از وعدهٔ [جناب] حضرت ابراهیم بر کسی دیگر راه ندارد و آن حضرت است که در آن تاریخ آمده و همهٔ این علائم با آن جناب هم بوده و اگر کسی بگوید که: از کجا باید فهمید و دانست که مراد از لفظ «عرب بوقر»

۱. این ترجمه در مصدری که در دست بود یافت نشد.

که در خواب دانیال نبی جبرئیل فرمودند همان صبح و شامی است که به حضرت خلیل خود در آن واقعه نشان داد خداوند \_ تبارک و تعالی \_ ؟ شاید مراد روز و شب باشد و به عبارت اخری شبانه روزی مراد باشد \_ چنان که در مقام تفسیر این فقره در این کتابهای فارسیّه که مرحوم فاضل خان ترجمه کرده به همان نحو بیان شده ، فلذا اسباب اشتباه این مطلب هم گردیده بر جماعت [علمای] یهود که گفته اند: مراد از این الفاظ و عبارات همان دو هزار و سیصد شبانه روز است.

جواب این ایراد آن که: این توضیحی که در [این]کتب فارسیّهٔ تودات و کتب انبیا شده، یا بواسطهٔ عدم تفرقهٔ ایشان است فی مابین [لفظ] «عِرِب بوقِر» که به معنی شام و صبح است و لیل و یوم که شب و روز است و یا بواسطهٔ مغشوش کردن ایشان است در این فقرات عمداً از برای القای شبهه بر عوام خود که آن بیچاره -که عالم به لغات عبری و فارسی درست نمی باشد - امر بر او مشتبه شود و به همین جهت از آن زمان الی الآن در میان علمای ایشان اختلاف شدیدی به هم رسیده است در بیان توضیح عبارت «عِرِب بوقِر» که بعضی به معنی ماه و بعضی به معنی روز کرده اند و همگی آنها از بیانات سابق معلوم شد که بد فهمیده اند و با هیچ یک از آیات بنحوی که بیان شده مو افقت نداشته و ندارد.

پس معنی چنین می شود که: ای دانیال! از تاریخ همان شام و صبحی که به جدّت خلیل خدا در میعاد از همین مطلب مسئول تو خبر داده ام در این واقعه و آن واقعه تا زمان آن پیغمبر موعودی که بواسطهٔ آمدن او «ینصدق قودش» خواهد شد، دو هزار و سیصد سال طول خواهد کشید، و به عبارت اخری از تاریخ یوم المیعاد که به اصطلاح عبریان «بَین هبة تاریم» گفته اند، از زمان هبوط آدم تا زمان ابراهیم دو هزار و بیست و هفت سال گذشته بود و از زمان ابراهیم تا زمان ولادت حضرت ختمی مرتبت هم دو هزار و سیصد دو هنا به می مانده بود. پس جمع هر دو تاریخ چهار هزار و سیصد و بیست و هفت سال می شود و به همین نحو هم واقع شده از قرار آنچه در کتاب یو حسین و کتاب شنا ربت یوسف که از کتب معتبرهٔ مورّخین ایشان است نوشته اند. پس معلوم گردید

كه « ينصدق قودِش » همان جناب ختمى مآب است ، لاغير. اين است ملخّص كلام صاحب إقامة الشهود ـ أعلى الله مقامه . ا

## خواب دیگر دانیال راجع به علائم آخرالزمان

در باب ياز دهم از كتاب دانيال مطبوعهٔ فارسيّهٔ ١٩٣٢ در لندن چنين مينويسد: آيهٔ ١: و در سال اوّل داريوش مادي من نيز ايستاده بودم تا او را استوار سازم و قوّت دهم. ۲ و الآن تو را به راستی اعلام مینمایم. اینک سه پادشاه بعد از این در فارس خواهد برخاست و چهارمین از همه دولتمندتر خواهد بود، و چون به سبب توانگری خویش قوی گردد ، همه را به ضد مملکت یونان برخواهد انگیخت . ۳و پادشاهی جبّار خواهد برخاست و برمملكت عظيمي سلطنت خواهد نمود و برحسب اراده خود عمل خواهد كرد. ۴ و چون برخيزد، سلطنت او شكسته خواهد شد و سوى بادهای اربعهٔ آسمان تقسیم خواهد گردید، امّا نه به ذرّیت او و نه موافق استقلالی که او مى داشت؛ زيراكه سلطنت او از ريشه كنده شده و به ديگران غير از ايشان داده خواهد شد. ۵ و پادشاه جنوب با یکی از سرداران خود قوی شده ، بر او غلبه خواهد يافت و سلطنت خواهد نمود و سلطنت او سلطنت عظيمي خواهد بود. ۶ و بعد از انقضای سالها ایشان همداستان خواهند شد و دختر پادشاه جنوب نزد پادشاه شمال آمده ، با او مصالحه خواهد نمود ، لیکن قوّت بازوی خود را نگاه نخواهد داشت و او و بازویش برقرار نخواهد ماند و آن دختر و آنانی که او را خواهند آورد و پدرش و آن که او را تقویت خواهد نمود در آن زمان تسلیم خواهند شد. ۷ و کسی از رمونههای ریشه هایش در جای او خواهد برخاست و بالشکری آمده، به قبلعهٔ پادشاه شمال داخل خواهد شد و با ایشان (جنگ) نموده، غلبه خواهد یافت. ۸ و خدایان

١. منقول الرضائي، ص ٣٧٢\_٣٨٥.

و بتهای ریخته شدهٔ ایشان را نیز با ظروف گرانبهای ایشان از طلا و نقره به مصر به اسیری خواهد برد و سالهایی چند از پادشاه شمال دست خواهد برداشت. ۹ و به مملكت پادشاه جنوب داخل شده ، باز به ولايت خود مراجعت خواهـ د نـمود. ۱۰ و پسرانش محاربه خواهند نمود و گروهی از لشکرهای عظیم را جمع خواهند كرد و ايشان داخل شده ، مثل سيل خواهند آمد و عبور خواهند نمود و برگشته ، تا به قلعهٔ او جنگ خواهند کرد. ۱۱ و یادشاه جنوب خشمنای شده ، بیر ون خواهد آمد و با وى ـ يعنى: با پادشاه شمال ـ جنگ خواهد نمود و وي گروه عظيمي بر پا خواهد كرد و آن گروه به دست وی تسلیم خواهند شد. ۱۲ و چون آن گروه برداشته شود، دلش مغرور خواهد شد و كرورها را هلاك خواهد ساخت، امّا قوّت نخواهد يافت. ١٣ پس پادشاه شمال مراجعت كرده ، لشكرى عظيمتر از اول بر پا خواهد نمود و بعد از انقضای مدّت سالها با لشكر عظيمي و دولت فراواني خواهد آمد. ۱۴ و در آن وقت بسیاری با پادشاه جنوب مقاومت خواهند نمود و بعضی از ستم کیشان قوم تو خویشتن را خواهند برافراشت تا رؤیا را ثابت نمایند ، امّا ایشان خواهند افتاد . ١٥ يس يادشاه شمال خواهد آمد و سنگرها بريا نموده، شهر حصاردار را خواهـد گرفت و نه افواج جنوب و نه برگزیدگان او پارای مقاومت خواهند داشت ، بلکه وی را هیچ یارای مقاومت نخواهد بود. ۱۶ و آن کس که به ضد وی می آید، بر حسب رضامندی خود عمل خواهد نمود [و کسی نخواهد بود که با وی مقاومت تواند نمود. پس در فخر زمین ها توقف خواهد نمود] و آن به دست وی تلف خواهد شد. ۱۷ و عزیمت خواهد نمود که با قؤتِ تمامی مملکت خویش داخل شود و با وی مصالحه کند او او دختر زنان را به وی خواهد داد تا آن را هلاک کند ، اما او ثابت نخواهد ماند و از آن او نخواهد بود. ۱۸ پس به سوی جزیره ها توجه خواهد نمود و بسیاری از آنها را خواهد گرفت، لیکن سرداری سرزنش او را باطل خواهد کرد،

۱. در مصدر: (مصالحه خواهد کرد).

بلکه انتقام سرزنش او را از او خواهد گرفت. ۱۹ پس به سوی قلعههای زمین خویش توجّه خواهد نمود، امّا لغزش خواهد خورد و افتاده، ناپدید خواهد شد. ۲۰ پس در جاي او عاملي خواهد برخاست كه جلال سلطنت را از ميان خواهد برداشت ، ليكن در اندک ایّامی او نیز هلاک خواهد شد، نه به غضب و نه به جنگ. ۲۱ و در جای او حقیری خواهد برخاست، امّا جلال سلطنت را به وی نخواهند داد و او ناگهان داخل شده، سلطنت را با حیله ها خواهد گرفت. ۲۲ و سیل افواج و رئیس عهد نیز از حضو, او رفته او شکسته خواهند شد. ۲۳ و از وقتی که ایشان با وی همدستان شده باشند، او به حیله رفتار خواهد کرد و با جمعی قلیل افراشته و بزرگ خواهد شد. ۲۴ و ناگهان به برومندترین بلاد وارد شده، کارهایی راکه نه پدرانش و نه پدران پدرانش کرده باشند بجا خواهد آورد و غارت و غنيمت و اموال را به ايشان بذل خواهد نمود و به ضد شهرهای حصاردار تدبیرها خواهد نمود،لیکن اندک زمانی خواهد بود. ۲۵ و قوت ودل خود را بالشكر عظيمي به ضدٌ پادشاه جنوب برخواهد انگيخت و يادشاه جنوب با فوجي بسيار عظيم و قوى تهيّهٔ جنگ خواهد ديد، امّا ياراي مقاومت نخواهـ د داشت؛ زيراكه به ضد او تدبيرها خواهند كرد. ٢٤ و آناني كه خوراك او را مي خورند، او را شكست خواهند داد و لشكر او تلف خواهد شد و بسياري كشته خواهند افتاد. ۲۷ و دل این دو پادشاه به بدی مایل خواهد شد و بر یک سفره دروغ خواهند گفت،امّا پیش نخواهد رفت ؛ زیرا که هنوز تنها ۲ برای وقت معیّن خواهد بود . ۲۸ پس با اموال بسیار به زمین خود مراجعت خواهد کرد و دلش به ضدّ عهد مقدّس جازم تخواهد بود. پس (بر حسب ارادهٔ خود) عمل نموده، به زمین خود خواهد برگشت. ۲۹ و در وقت معيّن مراجعت نموده ، به زمين جنوب وارد خواهد شد. ليكن آخرش مثل اوّلش

۱. در مصدر: (رُفته).

۲. در مصدر:(انتها).

٣. جازم: جزم كننده ، قاطع ، قصد كننده ، كسى كه در قصد خود ترديد نداشته باشد .

نخواهد بود. ٣٠ و كشتى ها از كتّيم به ضدّ او خواهند آمد، لهذا مأيوس شده، , و خواهد تافت و به ضد عهد مقدّس خشمناک شده ، (بر حسب ارادهٔ خود) عمل خواهد نمود و برگشته، به آنانی که عهد مقدس را ترک می کنند تو جه خواهد نمود. ٣١ افواج از جانب او برخاسته، مقدُس حصين را نجس خواهند نمود و قرباني سوختنی دائمی را موقوف کرده ، رجاست ویرانی را بر پا خواهند داشت. ۳۲ و آنانی راکه به ضد عهد شرارت می ورزند با مکرها گمراه خواهد کرد ، امّا آنانی که خدای خویش را می شناسند قوی شده ، (کارهای عظیم ) خواهند کرد . ۳۳ و حکیمان قـوم بسیاری را تعلیم خواهند داد ، لیکن ایّامی چند به شمشیر و آتش و اسیری و تاراج خواهند افتاد. ۳۴ و چون بیفتند، نصرت کمی خواهند یافت و بسیاری با فریب به ايشان ملحق خواهند شد. ٣٥ و بعضى از حكيمان به جهت امتحان ايشان لغزش خواهند خورد كه تا وقت آخر طاهر و سفيد شوند؛ زيراكه زمان معين هنوز نيست. ٣٤ أن پادشاه موافق ارادهٔ خود عمل نموده، خويشتن را بر همهٔ خدايان افراشته و بزرگ خواهد نمود و به ضد خدای خدایان سخنان عجیب خواهد گفت و تا انتهای غضب كامياب خواهد شد؛ زيرا أنچه مقدر است به وقوع خواهد پيوست. ٣٧ و به خدای پدران خود و به فضیلت زنان اعتنا نخواهد نمود، بلکه به هیچ خدا اعتنا نخواهد نمود؛ زيرا خويشتن را از همه بلندتر خواهد شمرد. ٣٨ و در جاي او خداي قلعهها را تكريم خواهد نمود و خدايي راكه پدرانش او را نشناختند بـا طــلا و نــقر ه و سنگهای گرانبها و نفایس تکریم خواهد نمود. ۳۹ و با قبلعه های حصین مثل خدای بیگانه عمل خواهد نمود و آنانی را که بدو اعتراف نمایند در جلال ایشان خواهد افزود و ایشان را بر اشخاص بسیار تسلّط خواهد داد و زمین را برای اجرت (ایشان) تقسیم خواهد نمود. ۴۰ و در زمان آخر پادشاه جنوب با وی مقاتله خواهد نمود و یادشاه شمال با عرابه ها و سواران و کشتی های بسیار مانند گر دباد به ضد او خواهد آمد و به زمین ها سیکلان کرده ، از آنها عبور خواهد کرد. ۴۱ و به فخر زمین ها

وارد خواهد شد و بسیاری خواهند افتاد، اما اینان - یعنی: اَدُوم و مؤاب و رؤسای بنی عمون - از دست او خلاصی خواهند یافت. ۲۲ و دست خود را بر کشورها دراز خواهد کرد و زمین مصر رهایی نخواهد یافت. ۲۳ و بر خزانه های طلا و نقره و بر همه نفایس مصر استیلا خواهد یافت و لُبیان و حبشیان در موکب او خواهند بود. ۲۶ لیکن اخبار از مشرق و شمال او را مضطرب خواهد ساخت. لهذا با خشم عظیمی بیرون رفته، اشخاص بسیاری را تباه کرده، بالکل هلاک خواهد ساخت. ۵۲ و خیاهد نمود، خیمه های ملوکانهٔ خود را در کوه مجید مقد س در میان دو دریا بر پا خواهد نمود، لیکن به اجل خود خواهد رسید و معینی انخواهد داشت. ۲

### باب دوازدهم از كتاب دانيال

و در آن زمان میکائیل، امیر عظیمی که برای پسران قوم تو ایستاده است، خواهد برخاست و چنان زمان تنگی خواهد شد که از حینی که امّتی به وجود آمده است تا امروز نبوده و در آن زمان هر یک از قوم تو که در مکتوب یافت شود رستگار خواهد شد. ۲ و بسیاری از آنانی که در خاک زمین خوابیده اند بیدار خواهند شد، امّا اینان به جهت حیات جاودانی و آنان به جهت خجالت و حقارت جاودانی. ۳ و حکیمان مثل روشنایی افلاک خواهند درخشید و آنانی که بسیاری را به راه عدالت رهبری می نمایند مانند ستارگان خواهند بود و درخشید تا ابدالآباد. ۲ امّا تو ای دانیال! کلام را مخفی دار و کتاب را تا زمان آخر مهر کن. بسیاری به سرعت تردّد خواهند نمود و علم افزوده خواهد گردید. ۵ پس منِ دانیال نظر کردم و اینک دو نفر دیگر، یکی به این طرف نهر و دیگری به آن طرف نهر ایستاده بودند. ۶ و یکی از ایشان یکی به این طرف نهر و دیگری به آن طرف نهر ایستاده بودند. ۶ و یکی از ایشان به آن مرد ملبس به کتان که بالای آبهای نهر ایستاده بودگفت: انتهای این عجایب

۱. مُعین: یاری کننده ، یار و مددکار .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۷ \_ ۱۰۱۹، کتاب دانیال، باب ۱۱.

تا این جا اخبار دانیال نبی به پایان رسید.

#### بهرهٔ ششم از بخش دوازدهم

بشارت حَبَقُوق نبی است که ششصد و بیست و شش سال قبل از حضرت عیسی بوده. زمانی که تسلّط بخت النُّصَّر کافر بت پرست را بر بنی اسرائیل دید و هر روز ظلم و ستم او بر ایشان زیاد می شد، بسیار محزون و دلتنگ بود و با خود فکر می کرد که: آیا چه حکمتی در تسلّط و ظلم و جور و مهلت دادن خدا او را در ستمگری است؟ و لذا در مقام تضرّع و زاری و مناجات با خدا برآمد و منتظر جواب از پروردگار بود - چنان که در باب اوّل از کتاب خود نوشته و در باب دوم چنین می نویسد:

١. مستريح : طالب راحت ، خواستار آسايش .

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۹، کتاب دانیال، باب ۱۲.

آیهٔ ۲از باب دوم:

וֹצְרֵים בְּאָרְוֹנְתוֹ עֲפֶרְת בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבְּיְתְּרְ בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבִיעִר בְּבָּרְ בְּאָרְוֹנְתוֹ בְּבִיעִר בְּבָּרְ בְּבָּרְ בְּבִּיעִר בְּבִּיְ בְּיִבְּיִ בְּבִּי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבִּי בְּבְּי בְּבְי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְייִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְייִבְיים בְּבְּי בְבְּי בְּבְייִבְיים בְּבְּיים בְּבְייִי בְּבְּיוֹבְיים בְּבְיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיבְיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְּבְּבְיים בְּבְּיבְיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְּבְיים בְּבְבִיים בְּבְבִיים בְּבְבְיים בְּבְבִיים בְּבְבְיים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְיים בְּבְבְיים בְּבְבּיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְבּיים בְּבְבּבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְבּיים בְּבְבּבְיים בְּבְבּיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְבּבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְּבְיבְּיבְּבְיבְיי בְּבְּבְיבְיוּ בְּבְּבְיבְיי בְּבְּבְּבְייבְרוּ בְּבְּבְיים בְּבְּבְיבְיי בְּבְבּבְייבְרְיוּבְיבְיי בְּבְּבְיבְּיבְיבְיים בְּבְבּבְיים בְּבְּבְיבְיבְיים בְּבְּבְייבְיים בְּבְּבְיבְיים בְּבְּבְייבְיי בְּבְבּייב

ترجمه طبق فارسیّهٔ مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ میلادی: آیهٔ ۲: پس خداوند مراجواب داد و گفت: رؤیا را بنویس و آن را بر لوحها چنان نقش نماکه دونده آن را بتواند خواند. ۳ زیراکه رؤیا هنوز برای وقتِ معیّن است و به مقصد می شتابد و دروغ نمی گوید. اگرچه تأخیر نماید، برایش منتظر باش؛ که البتّه خواهد آمد و درنگ نخواهد نمود. ۴ اینک جان مرد متکبّر در او راست نمی باشد، امّا مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود. ۱

۱. این کلمات در کتاب منقول الرضائی «اِدُنای» خوانده شده است.

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٥٧، كتاب حبقّوق نبي، باب ٢.

در شرح این آیات بدان که این آیات مشعر است بر بشارت به آمدن خاتم الانبیاء ﷺ به چند وجه:

اؤل آن که: جناب حَبَقُوق در این آیات لفظ خازون آورده و آن در لغت عبری به معنای نبوّت و وحی استعمال شده و در لفظ کلدانی خازون را خزو میگویند هم در لغت عتیق و هم در لغت جدید و آن نیز همان معنی را دارد و چون در این مقام به عبری خازون و به کلدانی خزو آمده است ، می فرماید که: خازون و خزو خواهد آمد و یعنی: پیغمبر صاحب وحی خواهد آمد در وقت معین. اگرچه تأخیر نماید، برای آمدنش منتظر باش و درنگ نخواهد کرد و این معنی ظاهر است که نبوّت بدون نبی بودن مانند صفتی که موصوف نداشته باشد محال است.

وجه دوم آن که: لفظ قصّ به معنای انجام و آخر و قیامت است و چون در این مقام حضرت حَبَقُوق استفسار از سبب و علّت وقوع این امور که عبارت باشد از غلبهٔ بخت نصّر بر اورشلیم و هیکل و ارض مقدّس [کرده]، در جواب فرموده که: پیغمبری خواهد آمد که از انجام خبر دهد، و بنا بر قول صاحب آنیس الأعلام در این دو احتمال می رود: یکی خبر از انجام داشتن و دانستن این که این امور به چه سبب اتّفاق افتاده و چه فایده ای بر آن مترتّب خواهد بود، از اسراری است که هنوز وقت بروز آن نشده وکشف این راز مختص پیغمبری است که خواهد آمد و تو را فهمیدن آن میسر نشده و گشف این راز مختص پیغمبری است که مردم را وادار و خبردار کنی که به آن نیست و آنچه بر تو لازم است همین است که مردم را وادار و خبردار کنی که به آن پیغمبر ایمان بیاورند و آن پیغمبر دیر نخواهد کرد و خواهد آمد و همهٔ اسرار راکشف خواهد کرد و حقایق و دقایق علوم را از برای شما ظاهر خواهد فرمود. پس جناب حبقوق از آمدن آن پیغمبر خبر داده.

و احتمال دیگر آن که وعده داده است خدا که پیغمبری بفرستد که خبر از انجام که قیامت است ـ بدهد و قیامت بر امّت او واقع گردد و اسرار قیامت را بتفصیل

۱. استفسار : توضيح و تفسير خواستن، جويا شدن، پرسيدن.

كشف خواهد فرمود و دروغ نخواهد گفت و خاطرنشان خواهد كردكه بعد از ايم. عالم عالم ديگري است كه در آن جا مظلومين بر ظالمين مسلّط خواهند شد، و بنا ير این احتمال نیز صدق این آیه بر پیغمبر آخرالزمان ظاهر است و کمال وضوح و ظهور را دارد؛ چرا که بالغ بر پنج هزار از آیات قرآن و بیشتر از اخبار آن حضرت در ذک قیامت و احوال آخرت است و تأویلاتی که علمای یهود و نصارا برای این آیات [كردهاند] از قبيل يخ و دروازه است و هيچ مناسبتي نداردا ـ چنان كه صاحب كتاب إقامة الشهودهم در اين مقام بتفصيل بسط كلام داده و گفته است كه: بعضى از علماي یهود تأویل و تنزیل به یرمیای پیغمبر نمودهاند و بعضی از ایشان به ماشیح که به اعتقاد ما مسلمین حضرت مسیح است، و هر دو تأویل و تنزیل غلط است؛ زیرا که جناب يرميا خود صادق مصدّق بوده و محتاج به تصديق حبقُوق نبوده. لاسيّما اين معنى بسيار بعيد است كه حبقٌوق به قول بعضي شاگرد شعياي پيغمبر بوده و مادامي كه شعيا زنده بود، حبقوق نبوّت نمي نمود و بعد از آن كه شعيا را منوچهر شهيد نمود، دو سال بعد از آن آمون سلطنت نمود و بعد از آمون ایشبا پادشاه شده و به قول بعضی ـ چنان که مرقوم شده ـ حبقوق قبول نبوّت از منحوم نموده در سنهٔ ۲۲۵۴ از هبوط آدم على و صفنیای پیغمبر از حبقُوق قبول نمود در سنهٔ ۳۲۸۰ و حُـولدِها و یـرمیای پیغمبر قبول نبوّت از صفنیا نمودند از قرار آنچه در کتاب یُوخسین بیان شد. فاصلهٔ میان يرمياي پيغمبر و اوّل نبوّت حبقوق بيست و شش سال بوده و بعلاوهٔ اينها هرگاه حبقوق تصديق يرميا راكرده باشد، معنى ندارد كه سربسته و مجمل خبر دهد و توضيح نمايد. همین اجمالگویی حبقوق است که باعث شده که تابه حال علمای گذشته و علمای زمان بحث و گفتگو می کنند در این باب و این تأویل را قبول نمی نمایند و رد می کنند.

و بعلاوه هرگاه يرمياي پيغمبر محتاج به مصدّق بود، مناسب بودكه معاصرينش

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢٠٠ ـ ٢٠٥.

٢. لاسيّما: مخصوصاً. بويژه.

از قبیل صفنیای پیغمبر و حولدهار پیغمبر که بنا بر قول رُدَّق و راشه معاصر بودهاند با جناب یرمیای پیغمبر - [او را تصدیق کنند]، و بعلاوه یرمیا هم که احتمال کذبی در او نمی رفت که محتاج به مصد قی بوده باشد، بعکس پیغمبر موعود که در مذاق یهود بسیار بعید بود که از غیر بنی اسرائیل پیغمبری به این جاه و جلال بیاید و بر این طایفهٔ حسود بسیار ناگوار بوده و هست که مطبع او شوند و ناچار او را تکذیب کرده و میکنند - چنان که کردند و میکنند. پس نظر به این جهت آن جناب محتاج به مصد قی بوده و هست.

فلذا خداوند مهربان بسیار مُصِرٌ و مُبرِم ابوده در این خبرهایی که دربارهٔ آن جناب به همهٔ پیغمبرهای سلف بخصوص پیغمبران بنی اسرائیل داده -بخصوص به کلیمش موسی و شعیا و صفنیا و حبقوق و یرمیا و دیگران - ؛ نظر به این که علام الغیوب مطلع بوده بر آنچه بر آن حضرت وارد می آمده -از تکذیبهایی که از کافهٔ کفّار و مشرکین بالنسبه به آن جناب شده ، لاسیّما از جماعت یهود حسود عنود.

و بعلاوه خود يرميا خبر نداده است كه: اين إنباء ٢ حَبَقُوق براى من بوده است ، بعكس جناب ختمى مآب كه خبر داده ـ بنا بر آنچه در قرآن منزّل بر آن جناب كه خداى تعالى به او خبر داده ـ ، و بعلاوهٔ آن كه مى گوييم: هرگاه تنزيل آيات كتاب حبقوق در حقّ يرميا واقعيّت داشت و صحيح بود ، هرآينه اين همه اختلافات در ميان علما و مفسّرين از قدما و متأخرين از يهود واقع نمى شد و بعضى تكذيب بعض ديگر را نمى كردند.

چنان که اِبْرِبْنال و امثال او تکذیب کسانی که تأویل به یـرمیای پـیغمبر کـردهانـد نموده و به وجوهی چند میخواسته منزّل بر ماشیح که مکرّر به آن اشاره شد نـماید و هکذا امثال او ، و حال این که این تأویل و تنزیل هم مثل تأویل اوّل که بـر یـرمیای

۱. مُصِرٌ و مُبرم: هر دو به معناي اصرار كننده.

٢. إنباء: خبر دادن، آگاه ساختن.

پیغمبر کرده اند و می کنند باطل است؛ به دلیل آن که هر کس از علمای یهود که از باب فرار از کلام حق گفتن به ماشیح منزل و تأویل نموده است هر آیه ای از آیات تورات و یا کتب سایر انبیا ﷺ [را] اوّلاً همهٔ ایشان زمان آمدن ماشیح را به قیامت برده اند و ثانیا متفق القول قائل اند که دارای شریعت تازه و احکامی نمی باشد که در آن زمان مردم به آن عمل کنند؛ زیراکه در آن زمان مردم محتاج به احکام و شریعتی نیستند، و حال آن که در این جا حضرت حبقوق که خبر آمدن آن پیغمبر را داده، فی الجمله بیان کرده است بعضی از چیزهایی را که در شریعت اوست که از آن جمله است خبر دادن آن حضرت از قیامت و راستگو هم می باشد.

در این صورت آنهایی که این آیات را بر ماشیح تنزیل کردهاند، اگر میگویند: در قیامت خواهد آمد، جواب همان است که گفته شد که: در قیامت تکلیف برای بندگان نیست، بلکه در آن زمان جزای اعمال خوب و بدبندگان داده می شود می و اگر می گویند که: از زمان حبقوق پیغمبر که می گویند که: در دنیا خواهد آمد، به ایشان می گوییم که: از زمان حبقوق پیغمبر که تاکنون بیش از دو هزار و چهار صد سال است و تا زمان مؤلف کتاب اقامة النهودبنا بر تصریح او در آن کتاب دو هزار و سیصد و هفتاد سال نوشته، هرگاه بر پیغمبر آخرالزمان، محمّد بن عبدالله ﷺ، منزّل نکنیم و از همهٔ ادلهٔ واضحه و حجج و براهین شافیهٔ کافیه صرف نظر نماییم و ندیده و نشنیده پنداریم، با آن که اعتقاد یهود بر این است که عمر دنیا از هبوط آدم صفی الله تا روز قیامت جمعاً بیش از شش هزار سال نیست ـ چنان که می گویند: از اوّل دنیا تا دوهزار سال یعنی: از هبوط آدم تا دو هزار سال که زمان انبیای بنی اسرائیل بوده دنیا و اهلش قُوّامی اداشتند و پس از انقطاع نبوّت از بنی اسرائیل تا زمان آمدن ماشیح که از زمان مردن عزیر باشد تا آن زمان باز دنیا و اهلش یتیم و سرگردان شدند و از زمان آمدن ماشیح هم تا قیامت که منتها و پایان با و اهلش یتیم و سرگردان شدند و از زمان آمدن ماشیح هم تا قیامت که منتها و پایان

١. قُوّام: در عربي جمع قائم مقام است.

زمان عمر دنیاست که شش هزار باشد زمانی باقی نمانده است؛ زیراکه به حساب جماعت یهود و بیانات علمای ایشان که از کُماری نقل می کنند پنج هزار و چهار صد سال تقریباً گذشته و از زمان خبر دادن پیغمبرشان حَبَقُوق تاکنون دو هزار و چهار صد سال و کسری است و بنا بر اعتقاد یهود این ماشیحی که می گویند و انتظار او را دارند منوز نیامده و از بقیهٔ شش هزار سال هم که عمر دنیا را می دانند تقریباً از ششصد سال کمتر مانده ، اوّلاً بیشتر از مدّت عمر دنیا به زعم ایشان گذشته است -چه بی تکلیف بودند ، یا با تکلیف.

اگر بگویند که: بی تکلیف بوده اند ، لازم می آید که بگوییم که: این اعتقاد بر خلاف ضرورت جمیع ادیان است ، و اگر بگویند که: تکلیف داشته اند ، می گوییم: تکلیف ایشان در این مدّت طولانی که خدا برای ایشان پیغمبر نفرستاده چه بوده ؟ و بعلاوه از مسامحه نمودن خدا در فرستادن پیغمبری که به زعم ایشان ماشیح باشد با ایس که مکلف به تکلیف باشند ، تکلیف مالایطاق والعیاذ بالله ظلمی است که خدا بر خلایق کرده و ظلم کردن خدا قبیح است و این اعتقاد برخلاف حکم عقل هر صاحب شعوری است و مخالف با ضرورت همهٔ دین هاست نسبت به زمان باقی مانده از عمر دنیا.

و اگر بگویند که: هنوز انتظار آمدن ماشیحی که علمای ماگفته اند داریم ، از ایشان می پرسیم که: این ماشیحی که می گویید ، آیا حضرت روح الله مسیح بن داود است که انتظار آمدن او را دارید ، یا نه ؟ اگر مراد شما همان مسیح است ، می گوییم که: آن جناب محل صدور احکام و شریعت تازه به اعتقاد جماعت یهود و نصارا نخواهد بود ، بلکه مروّج طریقت و شریعت حضرت موسی به بوده . امّا آن پیغمبر موعودی که در تورات موسی و کتب سایر انبیا خبر داده اند ، آن بزرگوار بعلاوه از علائم بی شماری که بیان شده است باید محل صدور احکام و شریعت تازه باشد ، و اگر بر غیر حضرت مسیح - که عیسی بن مریم است - منزّل کنید ، می پرسیم که: آیا آن کس از طایفهٔ بنی اسرائیل باید باشد ، یا نه ؟ اگر بگویید که: از طایفهٔ بنی اسرائیل باید باشد ، بعمبر حواب می گوییم : در این صورت لازم می کند که بر خدا و جبرئیل و دانیال پیغمبر

که فرموده بعد از هفتاد هفته که به حساب کلمهٔ الشمیطا اله جهار صد و نود و یک سال است ختم نبوت از بنی اسرائیل بشود ـ چنان که در کتاب اقامة الشهود در مقام اثبات موقت بودن تورات و احکامش مفصّلاً بیان شده است و هکذا در فصل نهم از کتاب دانیال ـ ا و جمیع متقدّمین از علما و مفسّرین یهود این معنی را منکر نشده اند و دیگران هم نمی توانند منکر شوند، و اگر بر غیر بنی اسرائیل آن نبی موعود را منزّل کنند، این خلاف گفتهٔ خود ایشان خواهد بود ؛ زیرا که کسانی از ایشان که قائل به ماشیح شده اند او را از اولاد داود پیغمبر نوشته و دانسته اند و بعلاوهٔ آنچه که گفته شد حمل آیات منقوله از کتاب جَتقوق را به ماشیح منافات دار د با آنچه که نقل شده است از کتاب رُوهر از آسمان به زمین می آید، ملائکه به همراهش می آیند و یاوران او هستند و ستونی از آتش از زمین تا به آسمان برایش نصب می کنند و اهل مشرق زمین بواسطهٔ روشنی آن ستون به مغرب روند.

بنابر این گفته و اعتقادی که به ماشیح دارند، کی جرأت دارد که او را تکذیب کند تا این که محتاج به تصدیق حضرت حبقوق بوده باشد؟ زیرا که با این حالت همهٔ مردم او را خواه از روی میل و خواه از روی کراهت مطیع و منقاد او خواهند شد، بخصوص با اعتقادی که جماعت یهود به علمای خودشان داشته و دارند و می گویند که: شأن علما در میان سایرین چنان است که هرگاه به هر کدام از ایشان بگویند که: دست راست دست چپ است و یا بعکس مثلاً، باید شنید و الا قتلش لازم می شود و او را از جماعت یهو د باید بیر ون کرد.

پس بنا بر این اعتقاد در خصوص ماشیح ایشان که از آسمان با ملائکهٔ نصرت می آید، چگونه ممکن است و جایز برای احدی که احتمال کذب در ماشیح بدهند تا این که محتاج به تصدیق حبقوق بشوند؟ پس بنا بر این تقریر بیان آن تصدیقی که حبقوق فرموده لغو و بی فایده خواهد بود، خصوصاً با آن اصرار و تأکید و تکراری که

١. كتاب مقدّس، ص ١٠١٣ ـ ١٠١٥، كتاب دانيال، باب ٩.

حبقُوق در خبرهایی داده است که البتُه خواهد آمد و تخلّف نخواهد کرد و منتظر باشند که تعویق نخواهد افتاد.

و یهود می گویند که: تا به حال نیامده در این مدّت مدید و تعویق نیفتاده است آمدن او و خلف و عده نشده است. جای بسی تعجّب است از این اعتقاد سخیف که این همه مدّت را بگویند هنوز تعویق نیفتاده و با این همه اختلافات ادیان و طول زمان هنوز آن بیغمبر موعود به وجود نیامده و به اعتقاد خودشان با این زمان کم باقی مانده از عمر دنیا با نداشتن دلیل و برهانی بر مدّعای خود که بتوانند حقیقة به آن استدلال کنند باز انتظار آمدن آن ماشیح موهوم خود را دارند. ا

(تا این جا مقداری از سخنان صاحب إقامة الشهود را با اندک تغییری در لفظ تمام میکنم و از خداوند متعال برای طالبین طریقهٔ حقّه و هدایت یافتن طلب توفیق مینمایم، والسلام علی من اتّبع الهدی).

# بشارت دیگر از کتاب حَبَقُوق

در آیهٔ ۱۳ز باب سوم آن کتاب به عبرانی چنین مینویسد: آیهٔ سوم:

برخ الله والدرور المراف والدرور والمراف والم

١. منقول الرضائي، ص ٢٣١ ـ ٢٣٧.

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن سال ۱۹۳۲ م، آیهٔ ۳: خدا از تیمان آمد و قدّوس از جبل فاران، سِلاه. جلال او آسمان ها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. ۴ پرتو او مثل نور بود و از دست او شعاع ساطع گردید و ستر قوّت او در آن جا بود. ۵ پیش دوی وی وبا می رفت و آتش تب نزد پاهای او بود. ۶ او بایستاد و زمین را پیمود. او نظر افکند و امّتها را پراکنده ساخت و کوههای ازلی جستند و تلهای ابدی خم شدند. طریقهای او جاودانی است. ۷ خیمههای کوشان را در بلادیدم و چادرهای زمین مدّیان لرزان شد. ۱

#### توضيح

مرحوم فخرالاسلام در کتاب آئیس الأعلام در بشارت ۲۷ در ذیل آیهٔ ۱۳ زباب ۱۳ زکتاب جَنقٌ ق گفته: مقصود از لفظ «آلوه» و «آله» که به معنی خداست در این موضع مراد ملکِ خدا ورحمت خدا و وحی خداست ـ چنان که در مقدّمات باب سیّم کتاب گذشت که لفظ «آلوه» و «آله» بر ملک در عهد عتیق و جدید به کثرت واقع شده است. گذشت که لفظ «آلوه» و «آله» بر ملک در عهد عتیق و جدید به کثرت واقع شده است. اگر فراموش کردهای بدانجا رجوع کن، و همچنین لفظ خدا بر حضرت موسی که پیغمبر خداست اطلاق گردیده. پس در این جا مراد پیغمبر موعود و حضرت خاتم النبیین ﷺ است که در مکه ـ که فاران است ـ مبعوث شده و از آن جا طلوع کرد و به مدینهٔ طیّبه هجرت فرمود و مکه در جنوب بیتالمقدس واقع گردیده که محل نزول وحی بر حضرت جَبّقُوق همان اور شلیم است که بیت المقدس باشد و یحتمل که مقصود از لفظ خدا ملکِ نازل بر پیغمبر خاتم باشد در جبل فاران و مراد از قدُوش ـ که به معنی مقدّس می باشد که از جبل فاران آمد ـ بعثت آن جناب است.

و جمهور مفسّرین اهل کتاب فاران را به مکّه تفسیر کردهاند، چه در این موضع و چه در مواضع دیگر از تورات و در سفر اوّل تورات ـ یعنی: سِفر تکوین ـ در پاراش هَیشارَه در جایی که آب زمزم ظاهر شد که مسکن حضرت اسماعیل است ـ یعنی: در

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٥٨، كتاب حبقّوق نبي، باب ٣.

آیهٔ ۲۱ از باب ۲۱ از سِفر تکوین ـ که گفته است در حالات اسماعیل: و در صحرای فاران ساکن شد و مادرش زنی از زمین مصر برایش گرفت . اپس این آیه صریح است در این که مقصود از فاران مکه است ـ چنان که جمهور از مفسّرین این لفظ را به همین معنی تفسیر کرده اند .

پس حاصل مقصود از این آیه این خواهد بود که نبی موعود که ظاهراً و باطناً طیّب و طاهر می باشد، در آخرالزمان از مکه مبعوث خواهد گردید، و بعد از حَبَقُوق نبی هیچ پیغمبری از این مکان مبعوث نگردیده است مگر خاتم الانبیاء ﷺ.

پس آن سرور از جبل فاران مبعوث گردید. جلال او آسمان ها را پوشانید و زمین از تسبیح او مملو گردید. پرتو او مثل نور بود. نور ظاهر همیشه از جبینش پیدا و نور باطن از زبان معجز بیانش هویدا بود \_یعنی: نور هدایت \_و از دست وی شعاع ساطع گردید \_ چنان که در باب معجزات آن حضرت وارد شده که در شبهای تاریک نوری از انگشتهای مبارکش ساطع بود مانند شمع افروخته \_و نور هدایت نیز همیشه از دست مبارکش جاری بود.

و این که در آیهٔ پنجم فرموده: «پیش روی وی وبا می رفت »کنایه از این است که مبعوث به شمشیر خواهد بود و دشمنان و مخالفان دین خود را مستأصل خواهد فرمود و آن جناب نظر افکنده ، امّتها را پراکنده خواهد ساخت و بزرگ و کوچک مطیع و منقاد امر او خواهند گردید ، و مراد از این که فرموده که: «چادرهای زمین مدین از برای آن جناب لرزان شدند » در هنگام ولادت آن جناب چهارده کنگره از طاق کسری خراب شد و مدین که مقر سلطنت سلاطین عجم بود بعد از آن جناب به اندک زمانی از برای امّت او مفتوح گردید. پس تمامی کلمات حبقًوق نص صریح است در حق خاتم الانبیاء . ۲

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۱.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥. ص ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

و در آیهٔ دهم از همین بابگفته است:

יְפָנ זוֹר עַר יַפָּנ عנ

آیهٔ ۱۰: کوهها تو را دیدند و لرزان گشتند و سیلابها جاری شد. لجّه آواز خود را

داد و دستهای خود را به بالا برافراشت. ۱۱ آفتاب و ماه در برجهای خود ایستادند از نور تیرهایت و از پرتو نیزهٔ برّاق تو برفتند. ۱۲ با غضب در جهان خرامیدی و با خشم امّتها را پایمال نمودی. ۱۳ برای نجات قوم خود و خلاصی مسیح خود بیرون آمدی. سر را از خاندان شریران زدی و اساس آنها را تا به گردن عریان نمودی، سِلاه. ۱ مرحوم نراقی علیه الرحمه در کتاب سیف الأمّة ترجمهٔ این آیات را از ترجمهٔ دیگر چنین بیان کرده: ۱۰ چون تو را ببینند کوهها، ترسنای شوند و دریاچه خشک شود. ۱۱ و آفتاب و ماه اطاعت کنند و به نور تیرهای تو روشنی نیزهٔ تو به راه خواهند رفت. ۱۲ و خشم تو زمین را پایمال خواهد کرد. ۱۳ و بیرون آیی به خلاصی امّت و همراه وصی خود، و بکشی سرکردهٔ خانهٔ ستمکار را و خالی کرده بتهای ۲ آن را از پایین تا بالا و لعن کرده به تاجهای او.

«ترسیدن کوهها» یا مراد پادشاهان است همچنان که بعضی گفتهاند \_یا اهل کوهها، و «خشک شدن» دریاچه واضح است؛ چه به مولود همایون آن حضرت دریاچهٔ ساوه خشک شد و «اطاعت آفتاب و ماه» ظاهر است که اشاره به رد شمس است. و شق قمر هر دو با جناب محمّدی [ این الله الله و الله و

و در إقامة الشهوداز كتاب كماراى سن هدرين نقل كرده كه در فصل پنجاه و سيّم آن كتاب گفته مطالبي راكه از آن جمله موقّت بودن تورات و احكام آن است و خبر دادن از آمدن پيغمبر ديگر و تعيين زمان ومكانش و اين كه ربّى اَباهُو ـكه يكى از مفسّرين

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۸، کتاب حبقّوق نبی، باب ۳.

۲. در مصدر: (پیهای).

٣. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٤.

معتمدین بوده ـ نقل نموده و روایت کرده از ربّی یـوحنان اکه گفت: آن پیغمبر موعودی که می آید، هرگاه به تو بگوید که: از جمیع احکام تورات دست بردار، باید دست برداشت، بجز آن که آن پیغمبر موعود ما را امر به بت پرستی نماید که در این موضوع اطاعتش نمی باید کرد، اگرچه فی المثل شق القمر بنماید و یا رد شمس کند، و شبههای نیست اگرچه ابتدای نوشتن کماری در زمان آبادی بیت المقدس ثانی بوده، ولی بعد از خرابی آن هم تا یکصد و هفتاد سال دیگر علمای مفسّرین و متقدّمین و متقدّمین دو ایشان آن کتاب را هنوز می نوشتند و در بلاد چاپ می کردند و با ایس حال به ذات دو الجلال هرگاه آن علمای متقدّمین مفسّرین ایشان درک زمان پیغمبر آخرالزمان را فران هاین مراتب علمیّه ای که دارا بوده اند و با ایس حجّتهایی که بر قلم و زبان هاشان جاری شده، البتّه یقیناً ایمان به آن جناب می آوردند.

و نیز در همین حکایتی که ربّی اَباهو از رِبّی یوحنان کرده و در کَمادای خود نوشته اشعار به چندین مطلب دارد و اشاره و تصریح شده به نحو کنایه ؛ زیرا که کنایه نزد صاحبان عقول دلالتش بیشتر و ابلغ از تصریح است.

یکی آن که گفته است: اوّلاً پیغمبری که می آید هرگاه بگوید که: «دست از جمیع احکام تورات بردارید» باید از او پذیرفت. این فقره اشعار دارد بر ناسخ بودن دین مبین آن پیغمبر خاتمی که می آید.

و فقرهٔ دوم که فرموده: «مگر آن که امر به بت پرستی کند» همین جمله مشعر است بر این که آن جناب نسبت به مشرکین و بت پرستان عداوتش بیشتر می باشد و کمال اهتمام را در دفع ایشان دارد.

و فقرهٔ سوم آن که فرمود: اگرچه برایت رد شمس نماید، یا شق القمر کند. این هم اشاره به این معنی است که آن پیغمبر موعود این گونه معجزات از او صادر میشود \_ جنان که از حضرت محمد هر دو آنها صادر شد یکی بنحوی که مشرکین عرب و فرقهٔ

۱ و ۲. در بالای « يو » در نسخه نوشته شده : ( خل).

یهودی که در مدینه و اطراف آن بودند نتوانستند پس از دیدن آن انکار کنند و از روی عناد حمل به سحر و جادو کردند.

و این جملهای که گفته: «هرگاه آن پیغمبر موعود بگوید: دست از جمیع احکام تورات بردار » از باب مبالغه است ، نه این که حقیقتاً آن حضرت چنین کلامی را بگوید؛ زیرا که در همان کتاب کمارای معروف ایشان در فصل یکصد و شصت و ششم گفته است که: درس خواندیم در مدرسهٔ الیاهُو که به اعتقاد بعضی حضرت خضر نبی بی باشد که فرمودند: عمر دنیا ششهزار سال است. از اوّل هبوط آدم صفی بی تا روز قیامت دو هزار سال به بیهودگی گذشت و دو هزار سال هم زمان تورات بوده و بعد از آن ایضاً دو هزار سال دیگر زمان ماشیح بوده. بواسطهٔ معاصی عباد از میان خلایق بیرون رفته و مجدّداً عالم را یتیم نموده.

و نوشته است که: الیاهو گفت به رئی یهودا برادر رِئی سِلاحاصید - یعنی: صدیق - که عمر دنیاکمتر از هشتاد و پنج یُوبِل نیست و در یُوبِل آخرین بِنْ دود می آید - یعنی: پسر عمو. رِئی یهوداه پرسید: در اوّل و یا آخر آن ؟ گفت: نمی دانم. سؤال کرد که: تمام می شود، یا نه ؟ گفت: نمی دانم. و رِئی ایشای گفت که: چنین فرمود - یعنی: الیاهو - به او - یعنی: به رئی یهوداه -: تا به این جا - یعنی: پیش از یوبِلِ آخرین - امید مدار و از آن به بعد را منتظر باش.

پس از نقل این مطالب صاحب اقامة الشهودگفته: توضیح آن که: از این بیاناتی که در کتاب معتبر خود از الیاهو که خضرش می دانند بواسطهٔ ربّی یهوداه نقل کرده اند چنین مفهوم و مستفاد می شود که آمدن ماشیح بعد از چهار هزار سال است. در این جا آن فقره ای را که گفته: «بواسطهٔ کثرت معاصی خلایق ماشیح از میان خلق بیرون رفته» این نشانه ای است که از جناب روح الله مسیح بن داود داده که بواسطهٔ طغیان اسرائیلیان که در صدد قتل آن حضرت برآمدند خداوند تعالی آن پیغمبر مرسل خود را که مکمل طریقه و آیین جناب کلیم الرحمن بوده به آسمان چهارم بالا برده و بندگان خدا را به درد یتیمی و مفارقت خود مبتلا فرموده ؛ زیرا که پیغمبر نسبت به امتش به

منزلهٔ پدر مهربان است، بلکه حقیقتاً پدر روحانی رعایا و برایا میباشد و بعلاوه از این مطلب مطلب دیگر هم از آن بیان فهمیده شده که اجمالاً موقّت بودن احکام تورات را می رساند، در آن جاکه گفت: دو هزار سال زمان تورات بوده، و ممکن است که مراد از ماشیحی که بعد از چهار هزار سال از هبوط آدم صفی بی باید بیاید همان پیغمبر موعود باشد که باید بیاید و مردم را تکمیل نماید و خبر انجام و قیامت را به ایشان بدهد و از اولاد حضرت ذبیح الله اسماعیل بن ابراهیم خلیل الرحمن هم بوده باشد، به قرینهٔ عبارت بعد که الیاهو به رِبّی یهوداه برادر رِبّی سِلاحاصید فرموده که: این دنیا کمتر از هشتاد و پنج یوبل نخواهد بود و در یوبل آخرین بن دود می آید؟ در یعنی: پسر عمو کی می آید؟ در یعنی: پسر عمو حکی می آید؟ در اول یوبل آخرین است و یا آخر آن و یا بعد از آن؟ مجمل وا گذاشت و بیانی نفرمود. همان قدر فرمود که: قبل از یوبل آخر امید مدار و بعد را منتظر باش.

از قرار حساب کماری که هر یوبلی پنجاه سال قمری است، چهار هزار و دویست و پنجاه سال تمام آن هشتاد و پنج یوبل می شود و از این تاریخ با تاریخی که بعد ذکر می شود چنان مستفاد می گردد که این تاریخ اوّل تاریخ ولادت باسعادت حضرت ختمی مرتبت را خبر می دهد و تاریخ دوم که می فرماید: رِبّی یوحنان بن تهلیفا گفت به رِبّی اسحاق که: آدمی را یافتم که طوماری در دست داشت به خطّ موصِلی و به لفظ تورات. گفتم به آن مرد که: این طومار را از کجا آوردی ؟ آن مرد گفت که: در میان لشکر رومی مزدور و اجیر بودم. در میان خزائن روم این طومار را یافتم. ربّی حنان ابن تهلیفا گفت که: دیدم نوشته است که بعد از انقضای مدّت چهار هزار و دویست و نود و یک سال بعد از خلقت حضرت آدم صفی الله علی عالم یتیم خواهد شد ـ یعنی: بعضی از ایشان به چنگ نهنگان ۲ و بعضی از ایشان به چنگ یأجوج و مأجوج گرفتار

۱. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: (یوحنان خل).

۲. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: (پلنگان، خل).

شوند ـ و مابقی از ایّام تا شش هزار سال ایّام ماشیح بن داود است که خواهد آمد، و تفاوت عبارت این تاریخ طومار با تاریخ اوّل که تاریخ فرمودهٔ الیاهو است و تاریخ هشتاد و پنج یوبل از چند بابت می باشد.

اوّل آن که: چهل و یک سال مابه التفاوت این دو تاریخ است. پس بنا بر ایس که تاریخ اوّل را منزّل کنیم بر تاریخ ولادت با سعادت حضرت ختمی مرتبت ـ چنان که منزّل کردیم ـ، این تاریخ را هم نیز باید منزّل کنیم بر تاریخ بعثت آن حضرت که بعد از چهل سال در سال نو د و یکم آن حضرت ﷺ مبعوث به رسالت شده در جبل فاران ـ که مکان تجلّی سوم خداوند سبحان بو ده ؛ چنان که در سابق به آن اشاره شد . ا

و جهت دوم این که: در این تاریخ ثانی بعداز خبر از یتیم شدن عالم ابتلای خلایق را بیان فرموده که در آن زمان یتیمی عالم مردم مبتلا میگردند به چنگ نهنگان ۲ و بعضی از ایشان به چنگ یأجوج و مأجوج. تطبیق این عبارت را که با تواریخ دیگر می کنیم، باید مراد ابتلای مردم باشد به غیر از یتیم شدن بنی اسرائیل به بیرون رفتن حضرت مسیح بن داود ﷺ و بالا رفتنشان به آسمان به خرابی بیت المقدس ثانی و تسلّط سلاطین جور که به هم رسیدند از سلاطین روم و سلاطین عجم و مراد از یأجوج و مأجوج ظاهراً به شیاطین انسی و جنّی است که بعد از جناب عیسی بن مریم در مدّت چهار صد سال و به روایتی بیشتر خلایق را گمراه کرده بودند و به طرق مختلفهٔ باطله حتّی بت پرستی را داشته بودند تا آن که پیغمبر موعود بن دود که پسر عموی جماعت بنی اسرائیل بود و از اولاد حضرت اسماعیل برادر بزرگ والد ماجد حضرت اسرائیل بود مبعوث به رسالت گردید و بندگان خدا را از چنگ پلنگان ۲ و بهلوانان و شجاعان عرب و عجم از مشرکین و یهود و مجوس خلاصی بخشید و به

۱. ر.ک: جزء ۴، صفحهٔ ۱۲۴.

۲. در بالای این کلمه در نسخه نوشته شده است: ( پلنگان ، خل).

٣. در بالاي اين كلمه در نسخه نوشته شده است: (نهنگان ، خل).

قوّت ایمان و توحید خداوند سبحان جمیع سرکشان عرب و عجم را ذلیل و منقاد فرموده و از چنگال تیز شیاطین انسی و جنّی از کَهّنه و ساحران روزگار از قبیل کَهّنه معاصرین خاتم الانبیاء که در شام و یمن و مکّهٔ معظمه و غیر آنها بودهاند \_از قبیل زرقاء یمانی و سطیح شامی \_نجات بخشید.

وامًا جهت سوم از تفاوت عبارتی که این دو تاریخ دارند آن عبارت آخر است که گفته است: و مابقی از شش هزار سال ماشیح - که مسیح بن داود است - خواهد آمد. در این مقام بعد از آن که ثابت نمو دیم از آیات گذشته و ادلّهای که قبلاً بیان کر دیم که مسیح بن داود پیش از زمان خاتم الانبیاء در جبل ساعیر مبعوث گردید و مروّج طریقه موسای کلیمالله بود و از ظلم یهود خدای متعال با بدن عنصری او را به آسمان بالا برد و او را در آسمان چهارم نگاه داشته ، پس مراد از این که در این عبارت تاریخ دوم گفته همان تاریخ اوّل است که فرمود: در یُویِل آخرین بن دود می آید - چنان که در همان تاریخ هم آن بزرگوار که از حیث نسب پسر عموی جماعت اسرائیلیان است آمده و ادّعای نبوّت هم فرموده و مدّعی خاتمیّت هم بوده و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ شهود و بیّنات نبوّت هم فرموده و مدّعی خاتمیّت هم بوده و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ شهود و بیّنات خاتمیّت معجزات واضحات پی در پی نموده به همه قسم ، حتّی آن که از برای دلیل خاتمیّت معجزات باقیه هم آورده که از جملهٔ آنها قرآن است که در تمام زمانها تا قیام خاتمیّت باشد و در زمان حیات و پیغمبری خودش که مدّت بیست و سه سال بوده قیامت باقی باشد و در زمان حیات و پیغمبری خودش که مدّت بیست و سه سال بوده با آن که معاصرینش اغلب از فصحای عرب بو دند احدی نتوانسته است که یک سوره مثلش نظیری بیاورد، هرچند آن سوره کوچک ترین تمام سورههای آن باشد.

و شاید این تفاوت عبارت هم از نسخهٔ نویسندگان باشد و به قرائین خارجیه و داخلیّه و نظر به آنچه که واقع را هم ثابت نمودیم، باید مراد در هر دو مقام و هر دو تاریخ همان بن دود -که پسر عمو است -بوده باشد.

و بعلاوه صاحب كتاب منقول الرضائي [تمسّك كرده]به وجوهي كه ذكر مي شودكه

١. كَهَنه: كاهنان ، جمع كاهن ـ به معنى غيبكو ، مرد روحاني در نزد مصريان قديم و يهود و نصارا.

به اسماع جماعت یهود موافقتش بیشتر است و به آنها می توان استدلال نمود. از آن جمله است آن که: هرگاه علمای یهود که عادتشان حجّت بنی اسرائیلی گرفتن است، عکس گفتهٔ ما بگویند و بن دود را منزّل بر ماشیح که مسیح بن داود است کنند و بگویند: مراد از بن دود بن داود به اشباع واو است، جواب می گوییم که: اوّلاً تفاوت لفظی در میان این دو لفظ یعنی: دود و داود به حسب کتابت هست چنان که در تورات و کتب انبیا و کماری آنچه «بن داود» به نظر آمده کلاً با اشباع است در خط عبری و لغت عبری با اشباع کسره که علامت آن در کتابت سه نقطه است که در زیر حرف می گذارند و یا آن که به لفظ «یا» تعبیر می کنند و «داوید» می نویسند و می گویند و مراد از آن هم بر حسب معنی پسر داود نبی می باشد.

و امّا در تعبیر عبری ـ چنان که در قرآن و کتب اخبار است ـ با اشباع به ضمّه می نویسند و تعبیر می کنند، ولی دَوُد که به معنی عمو است بدون اشباع با «یا» و یا «واو» نوشته می شود و گفته می شود ـ چنان که در کتاب تاریخ اوّل ایّام در فصل بیست و هفتم، آیهٔ سی و سیّم لفظ دَوُد و داودِ بلااشباع را به معنی عمو تعبیر کرده و بااشباع را به معنای داودِ نبی ﷺ، و کتابت هر دو را به این نحو نوشته:

# ٢٠٠٦ ـ ١٦٠ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٦ ـ ١٠٠٥ ـ داويد

يعنى: ويَهوناتان عموى داود.١

شاهد در این آیه تفاوت بین دو لفظ دود و داوید است که در تلفظ و کتابت هر دو با هم تفاوت دارند. دُوْد به معنی عمو و داوید اسم است برای داود. دُود سه حرفی است و داوید چهار حرفی است.

و شاهد دیگر در تورات در سفر لاویان ، باب بیست و پنجم ، آیهٔ چهل و نهم چنین

١. كتاب مقدّس، ص ٥٢٢، كتاب اوّل تاريخ، باب ٢٧، آية ٢٢.

# نوشته است: بجز ۲۱۲ بجر چم ۱۲ را دود او بين دُود

(يعني): يا عمويش، يا پسر عمويش.١

پس از این مثالها واضح و معلوم گردید که این دو لفظ هم در تلفظ و هم در کتابت و هم در معنی با هم تفاوت دارد و منزّل کردن بن دود که به معنای پسر عموست بر بن داود که پسر داود باشد بدون قرینه دلیل و معنی ندارد و همچنین تنزیل بن داود بر بن دُود که ادلّه و شواهدی بر آن به قاعدهٔ تفسیر و توضیح که در کتب مفسّرین و شارحین بیان شده بسیار است که قسمتی از آنها قبلاً ذکر شد از خبر دادن موسی که: پیغمبری از میان برادران شما می آید مثل من و کلامی هم در آن نیست که مراد از برادران شما همان معنی پسر عمو است که در کماری نوشته شده است؛ زیراکه اولادِ قدار و جناب اسماعیل با بنی اسرائیل چنان که پدران ایشان برادر بودند، پسران ایشان را هم به تعبیری که در لغت بنی اسرائیل متداول بوده به همین جهت عمو و پسر عمو مم گفته شده آ (انتهی کلام صاحب منقول الا ضائی).

#### بهرهٔ هفتم از بخش دوازدهم

از جمله ادلّه بر اثبات نبوّت خاتم الانبياء الله اخبار وحی کودک است که علمای یهود تعبیر کرده اند به نبوّت هیلد و گفتار او را صحیفهٔ نحمان نامیده اند و او کودکی بوده که بنا بر قول ایشان هفتاد سال پیش از بعثت خاتم الانبیاء که در قریه ای از قرای بیت المقدس که آن راکوفِر بَرعم نامیده اند نزدیک به بلدهٔ صفات متولّد شده که پدر او ربّی پنحاس و مادر او راحیل نامیده می شدند و ترجمهٔ حالات او را ایس طور نقل کرده اند - چنان که در هدایة الطالبین و إقامة الشهود و سیف الاُمّة و اُنیس الأعلام گفته اند - که:

١. كتاب مقدّس، ص ١٥٢، تورات، سِفر لاويان، باب ٢٥.

۲. منقول الرضائي ، ص ۲۴۰\_۲۴۷.

در بنی اسرائیل و نیکان از ایشان مردی بوده به نام رِبّی پنحاس که جماعت یمهود و معاصرینش -بلکه دیگران از لاحقین - همگی او را به نیکی یاد کردهاند و همه بالاتّفاق او و زوجهاش راحيل را از خوبان مي دانستند و مي دانند و ايشان را تا هفتاد سال پیش از بعثت حضرت ختمی مرتبت اولادی نشده بود و از این باب بسیار دلتنگ بودند، بخصوص زوجهٔ او که همیشهٔ اوقات از خدا طلب اولاد می کرد و با حضرت قاضی الحاجات برای پیدا کردن فرزند تضرع و زاری مینمود به اندازهای که دل شوهرش ربّی پنحاس به حال او سوخت و با همدیگر برای یافتن فرزند بـه دعـا و زاری پرداختند و خداوند متعال تیر دعای ایشان را به هدف اجابت رسانید. پس از مدّت كمي آثار حمل در راحيل ظاهر شد و بعد از شش ماه در صبح پنجشنبهٔ اوّل ماه تشرین از مادر متولّد شد و در آن روز مدّت چهار صد و بیست سال از خرابی بیتالمقدس ثانی گذشته بود و پدر و مادر آن طفل او را به نام جدّش نَحمان حَطُو فاه نامیدند، و چون متولّد شد آن طفل، به سجده افتاد و بعد از آن که سر را از سجده برداشت ، به تکلّم درآمد و گفت: ای مادر من! در این پردهٔ آسمان که شما می بینید در بالای آن نهصد و پنجاه و پنج پرده است و بر بالای این پردهها چهار حیوان است و بر بالای آن چهار حیوان کرسی بلند پایهای است و بر بالای آن کرسی آتش سوزانندهای است و بالای آن کرسی خدمتکارانی هستند از آتش.

چون پدرش ربّی پنحاس این سخنان را از طفل خود شنید، به هیبت فرمود که: خاموش باش، و طفل خود را منع كرد از سخن گفتن. پس آن طفل ديگر سخن نگفت تا مدّت دوازده سال تمام و در این مدّت مدید باز مادر آن طفل بسیار نگران و دلتنگ شد از لال شدن و تکلّم نکردن آن طفل و بسیار بی تابی می نمود بنحوی که به مردن او راضی شده بود و میگفت: ای کاش متولّد نشده بود این طفل برای ماکه سبب هم وغمّ ماگردد! تا این که آخر کار مادرش نحمان حطوفاه را آورد خدمت پدرش

۱. تِشرین : نام دو ماه از ماههای رومی : تشرین اوّل و تشرین دوم بین ایـلول و کـانون اوّل. در تـقویم شـمسی بعضی از کشورهای عربی تشرین اوّل مطابق با ماه اکتبر و تشرین ثانی مطابق ماه نوامبر است.

ربی پنحاس و از او درخواست کرد که در حق آن طفل دعایی کند که زبانش باز شود و به حالت اوّل برگردد و خداوند او را به زبان آورد. ربی پنحاس گفت: تو آرزو داری که این طفل سخن بگوید، ولی اگر گویاگردد سخنانی را بر زبان جاری می کند که خلایق را از سخنانش وحشت و خوف حاصل شود. باز مادرش اصرار را از حد گذرانید و از شوهر خود خواهش کرد که: تمنّا دارم که در حق او دعاکنی که به زبان آید، ولی سربسته و مجمل سخن گوید که کسی از سخنانش وحشت نکند. ربّی پنحاس دهان به دهان طفلش گذاشت و او را رخصت داد که سخن نگوید مگر سربسته. پس از این که پدر پسر را رخصت داد در تکلّم، آن طفل شروع کرد به سخن گفتن در سه فصل به ترتیب حروف ابجد.

فصل اوّل: از الف تا تاء قرشت، و فصل دوم: از تاء قرشت تا الف، و فصل سوم: از الف نیز تا تاء قرشت، و از جمله بیست و چهار جمله از آنها مفهوم شده که آنها شرح کرده شده و بقیّه در بو تهٔ اجمال و ابهام باقی مانده و در آخر کلماتش گفت که: شما مرا به دست خود دفن خواهید کرد، و پس از چندی آن طفل به عالم بقا رحلت نمود و مادر را به مصیبت خود مبتلا کرد و او [را] در قریهٔ کفر برغم که از قراء بیت المقدس و مسقط الرأس او بود دفن کردند. ا

مرحوم نراقی په در کتاب سیف الأمّة فرموده است که: در صحیفهٔ نحمان بن پنحاس که از آن به نبوّت هیلد تعبیر می کنند و در آن تصریح به نام نامی و اسم گرامی و سایر اوصاف آن بزرگوار \_یعنی: خاتم الانبیاء ﷺ شده، به این جهت همچنان که صاحب محضر الشهود \_ که از اعاظم علمای یهود در این زمان بود و به شرف اسلام مشرّف شد ذکر نموده که: علمای یهود بقدر وسع و طاقت سعی در اخفای کتاب مذکور نموده، چنان کردند که بلکه کسی از آن خبر نداشته باشد، ولیکن نظر به این که حق باید ظاهر شود نتوانستند.

١. منقول الرضائي، ص ٢٩١ - ٢٩٢؛ أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ٢١ - ٢٣.

و در محضر الشهود می گوید که: نسخه ای از آن در دارالعباد یز د به نظر والد فقیر که اعلم از جمیع طایفهٔ خود بود رسید و چون فهمیدن اکثر فقرات آن مشکل و ابهام تمام دارد و در معانی آن تأمّل کرد، بسیاری را تفسیر کرد و بعضی در پردهٔ ابهام ماند. پس می گوید: فقیر در آنها تأمّل بسیار کرده، بعضی دیگر از فقرات را فهمید.

نراقی مرحوم پس از نقل کردن این کلمات از کتاب محضرالشهود می فرماید: مؤلف گوید که: با وجود این صاحب محضر الشهود بسیاری از فقرات را گفته: «ابهام دارد» و متعرّض آنها و بیان آنها نشده و حقیر در حین تألیف این کتاب \_یعنی: سیف الأمّة ـ در صدد تفحّص و تحصیل آن صحیفه برآمده و در کتابخانهٔ ملاموشهٔ یهودی که در این عصر در میانهٔ یهود در غایت اشتهار و مرجع اکثر بود آن را یافتم و به اتّفاق جمعی از علمای یهود کتب معتبرهٔ لغت عبری را جمع آوری نموده، در آن فقرات تأمّل شد، تا آن که بعضی فقرات دیگر آن حل شد و بعضی دیگر در ابهام باقی ماند انتهی کلام نراقی).

و در إقامة الشهودگفته است که: ۲ چون مفاد این انباآت غیبیّه که این طفل کرده آن است که از تمام این سه فصل در وحی کودک که در میان بنی اسرائیل نبوّت هیلِد مشهور است خبر دادن و بشارت دادن به آمدن پیغمبر آخرالزمان هی است و ذکر اوصاف حمیدهٔ آن جناب و اخبار و انباء به وقایعی که بعد از آن جناب تا زمان ظهور مهدی آل محمد هی و هبوط حضرت عیسی هو و زنده شدن مردگان و رجعت است، چنان که بسیاری از اینها مستفاد از این سه فصل وحی شده و می شود و اشکال بسیار داشته و دارد فهمیدنش، اوّلاً بواسطهٔ اجمالاتی که بیان شده و ثانیاً به علّت رمز بودن آن و ثالثاً به علّت آن که بسیاری از آنها هنوز واقع نشده، ولی با این همه اشکالاتی که داشته و دارد علمای مفسّرین و اهل لغت ایشان آنچه را که باید بفهمند از این انباآت

١. سيف الأُمّة ويرهان الملّة، ص ١٤١ - ١٤٢.

٢. از اين جا تا حدود سي و پنج صفحه ، مطالب از كتاب منقول الرضائي ، ص ٢٩٣ \_ ٣٤٧ آورده شده است .

فهمیده اند و به همین و اسطه که اقوا شاهد و گواه است برحقیّت این دین مبین متین مستحكم سيّد المرسلين و خاتم النبيّين -صلوات الله وسلامه عليه وآله وعليهم أجمعين \_، فلذا بواسطهٔ اخفاي اين شواهد صدق هميشهٔ اوقات در مقام بيانش نبوده و نیستند؛ نظر به آنچه در ایشان غالباً بوده و هست از اوصاف ذمیمه از حسد و عناد و کینه و بغضی که حق تعالی در کتاب هوشع و سایر موارد از کتب انبیای سلف ﷺ از ایشان خبر داده و ایشان به این اوصاف ذمیمه مذمّت کرده شدهاند ، بلکه در مقام ینهان كردن ايشان اصل نسخهٔ أن كتاب را بودهاند ، ولى نظر به اين كه گفتيم : ﴿ يُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِم وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَو كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ ٢، از أن كتاب نسخه صحیحهای در کنف حفظ حفیظ متعال باقی بوده ، تا زمانی اکه اکتابی از کتب بني اسرائيل كه موسوم به نعيد و ميصوله را به قالب خانه برده بودند كه منطبعش نمايند، از مقارنات اتّفاقيّه اين نسخه صحيحه وحي كودككه موسوم به نبوّت هيلِد بوده با أن کتابی که مقصود یهود بر انطباعش بود در یک جلد بوده و به نظر علمای آن زمان هم رسیده و همگی بر صحّت هر دو نسخه شهادت داده بودند ـاز برای آن کـه عـمل كارخانة انطباع و قالب و چاپ بر اين است كه هر نسخهاي راكه بخواهند منطبع كنند، تاكمال دقّت در صحّتش نكرده باشند و نكنند، متصدّى انطباعش نـمىشوند كـلّيّة، لاستیما در کارخانه های دولتی ـ و بعد از انطباع آن کتاب نسخهای از آن چاپ به دست این مستبصر به دینالله به يُمن و بركت اين دين و اهلش در دارالخلافهٔ تهران ـصانها الله تعالى عن الحدثان ـ " أمد و كمال اهتمام را در توضيح و تفسير و ترجمهاش بقدر الوسع والطاقة نمودم و أنجه راكه منحل گرديد از اين سه فصل از وحي كودك به قلم بیان آوردم و بر صفحات این کتاب مستطاب نگارش نمودم تا آن که بر جماعت یهود

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٢٠ ـ ١٠٢٩، كتاب هوشع.

۲. سورة صف، آية ٨.

٣. خداوند آن را از جميع حوادث مصون و محفوظ بدارد.

ایضاً حجّتی گردد شافی و دلیلی گردد وافی ، و تمام این سه فصل از وحی کودک به سه قسم بیان شده:

قسم اوّل از الف شروع شده به ترتیب حروف ابجد، و قسم دوم از تاء قَرَشت که کلمهٔ آخر ابجد است [شروع شده]، و قسم سوم عکس ثانی.

اما قسم اؤل در حرف الف فرموده:

#### حرف الف

# אָתיא אוֹטְן א מפתא מזעזע בּיְרְיָתְ וֹבֵּיוֹ וֹנִימִיוֹ. וֹזֵיוֹ אֹזִזֹיִם הֵיְנִינִי עַרְרָא הרמתא בְיַר בֶנְי אַמתא פֹתַנוֹ מִיִּי וֹזִיוֹ מִיִי וֹזִיוֹ

یعنی: بعد از این بیاید امّت و گروهی که متزلزل سازند عالم را و کرده شود خرابی ها و خاموشی ها به دست پسر کنیزک. در سابق از آیات تورات گذشت که هاجر والدهٔ ماجدهٔ حضرت اسماعیل بالنسبه به ساره و شوهرش جناب خلیل الرحمن علیه و علی ذریّته الطاهرة آلاف التحیّة والسلام - کنیز خوانده شده و در این جا این و حی را هم به اصطلاح تورات فرموده است در فقرهٔ «بِیَدْ بِنْ آمتا» و فقرهٔ اوّل که خبر از آمدن گروه و امّت داده مراد امّت مرحومهٔ پیغمبر آخر الزمان - علیه و آله صلوات الله الملك المنّان - می باشد.

و فقرهٔ دوم که فرموده: «متزلزل سازند عالم را» مراد همان رُعب و ترسی بوده که أز جناب ختمی مآب و لشکر و اصحابش در دلهای خلایق به هم رسید که با قلت جمعیتشان غالباً غلبه می نمودند بر جماعت کثیره از لشکرها چنان که از این معنی در قرآن خداوند سبحان اشاره فرموده که: ﴿ كُم مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَت فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذِنِ اللّهِ ﴾ ا

١. سورة بقره. آية ٢۴٩.

یعنی: چه بسیار که لشکر قلیلی که غالب شده اند مر لشکر بسیاری را به اذن باری تعالی؛ چنان که در کتب تواریخ و سیر و اخبار مشحون است از غزوات جناب ختمی مآب و بعد از آن جناب از فتوحات اصحاب آن جناب با لشکر قلیلی از اعراب بادیه و غلبه ایشان بر سلاطین روی زمین از قبیل قیاصره و اکاسره و غیرهما و این غلبه از بدیهیات اولیهٔ هر ذی شعوری است که نبوده بجز از باطن شرع و دین مبین مستحکم سید المرسلین و تأییدات و تسدیدات اله العالمین، فالحمد لله ربّ العالمین.

و فقرهٔ ثالثه که فرموده: «و کرده شود خرابی ها» مراد خراب شدن قلاع خیبر و سایر شهرهایی [است] که از یهود و نصارا و مجوس در اطراف مدینهٔ طیبه و مکهٔ معظمه و غیرهما بواسطهٔ فتوحاتی [خراب شده] که اوّلاً در زمان آن حضرت واقع شده و ثانیاً در زمان خلفای راشدین آن حضرت ـسلام الله علیه.

و مراد از فقرهٔ جهارم که فرمود: «و خاموشی ها به دست پسر کنیزک» ممکن است که اوّلاً خاموش شدن آتشکدهٔ فارس [باشد] که محلّ پرستیدن جماعت آتش پرست بوده به ولادت باسعادت آن حضرت و ثانیاً خاموش شدن آتشهای محاربه و مجادله و معارکه [باشد] که در زمان جاهلیّت در میان اعراب بوده که همیشه در آن زمان آتش حرب در آنها مشتعل بوده و بواسطهٔ استیلای آن حضرت آن آتشهای محاربهٔ تاخت و تاز بی جا از میان ایشان برداشته شده، و شاهد بر این مدّعا حکایات منقوله از طوایف بهود و کفار قریش معروف و مشهور و در اغلب کتب تواریخ و سیّر مسطور است.

و ممکن است که مراد از خاموشی ها چون به لفظ جمع فرموده ، این معنی هم اراده شده باشد ـ یعنی : بواسطهٔ نور هدایت و ارشاد آن برگزیدهٔ ربّ العباد والبلاد آتشهای کفر و ضلالت و شرک و معاصی کبیره ، بلکه صغیره رفته رفته خاموش خواهد شد ، بلکه در معنی زبانیه های جهنم و آتشهای غضب خداوندی عزّ و علا در یوم المعاد بواسطهٔ شفاعت آن جناب و اولاد امجادش ان شاء الله تعالی خاموش خواهد شد ،

چنان که بر شفاعت کردن آن جناب و اولاد طیبین آن حضرت گذشته از آن که معتقد قاطبهٔ مسلمین است از کتب انبیای سلف ﷺ هم واضح و معلوم شده؛ چنان که به بعضی از آنها سابقاً اشاره شد.

توضیح دیگر آن که: اوّلاً در فقرهٔ اولی که گفت: «از جابکند و حرکت دهد خلایق را» اشاره به این مطلب است که سابقاً از آیات مرقومات منقولات از تورات و سایر کتب انبیای بنی اسرائیل علی فهمیده شده بود ـاز آن که جناب ختمی مآب بعلاوه از پیغمبریش مبعوث بر کافّهٔ عباد بوده از جنّ و انس؛ چنان که بر این مدّعا شهادت می دهد کتاب مستطابش قرآن هم به قول خدای تعالی: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا کَافّهٔ می دهد کتاب مستطابش قرآن هم به قول خدای تعالی: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا کَافّهٔ لِلنّاسِ ﴾ ا؛ یعنی: نفرستادیم تو را ـ ای احمد! ـ مگر از برای کافّهٔ خلایق از جنّ و انس. و در حرف باء گفته:

### حرف باء

# 

توضیح این فقره آن که: چون لفظ دوم که کلمهٔ «وِنِشا» است ممکن است که به قاعدهٔ لغت عبری که موسی را موشه می گویند [و] اسماعیل را اشمعیل می خوانند و چون عبری با عربی مقارن اللفظ و المعنی می باشد، فلذا این کلمه ونسا فراه وش فرمودن می شود. مفاد این فقره آن است که: در اهل عالم فراموشی به هم می رساند

١.سورة سبأ، آية ٢٨.

از تمامی دنیا و زهد خواهد ورزید و زهد جناب ختمی مآب ـسلام الله علیه وآله محل انکار احدی نبوده و نیست و تشریع شریعت مطهرهٔ آن حضرت بنایش بر زهد در دنیا و ترکش می باشد، و ممکن است که به معنی خراب کردن و کندن باشد ـ چنان که بعضی از مفسرین چنین تفسیر و توضیح کرده اند.

بنابر این معنی موافق می شود با و حی اوّل و به این معنی مناسبت دارد فقر هٔ بعد که لفظ «حَردین کرشا جبّارین» می باشد - ؛ زیرا که لفظ حردین را چند معنی کرده اند : متحرّ ک شدن و جنبانیدن و ترسانیدن و از جاکندن ، و همچنین لفظ کرشا را معنی راندن و دور کردن نموده اند و [به] قرینهٔ لفظ «جبارین» با الفاظ سابقه همان معنای اوّل که در الف بود مستفاد می شود - که : پسر کنیزک همهٔ عالم را حرکت دهد و از مقام کفر و شرک و بت پرستی به ساحت قرب مبدأ رساند و خراب کند بنیاد کفر و ضلالت را و براندازد خود دنیا و اهلش را ، اگرچه اقارب و ارحام و خویشاوندان نزدیک آن حضرت بودند ، و بترساند به قوّت قلب خود و اصحاب و تابعینش همگی مخالفینش را حتی پادشاهان و جبّاران و ظالمان را و منهدم نماید خانهٔ جبّاران را و بشکند صولت را حتی پادشاهان و جبّاران و ظالمان را و منهدم نماید خانهٔ جبّاران را و بشکند صولت مرحومهٔ آن جناب به محل بروز و ظهور پیوست بنحوی که کسی را ممکن نمی شود انکار آنها .

و امّا حروف بعد از باء تاكلمهٔ لام به ابهام باقى مانده ، مگر حرف حاء حُطَى كه مراد از آن فقره نشانه از آوردن ابرهه فيل سفيد و لشكر فيل سواران را از براى خراب كردن بيت الله الحرام [است] كه مكّهٔ معظمه بوده باشد در سال تولّد آن جناب و اطاعت ننمودن فيلان مر صاحبان خود را و به هلاكت رسيدن جميع لشكر ابرهه به آمدن مرغهاى ابابيل - چنان كه از كتاب إقامة الشهود و محضرالشهود و سيف الأمّة نقل شده . ١

١. منقول الرضائي، ص ٢٩٧؛ سيف الأُمّة وبرهان الملّة، ص ١٤٣.

# وامّا حرف لام

# 

توضیح این فقره آن که: چون به مضمون آنچه که در کتب تواریخ و سیر مسطور است که بیتالله الاعظم مکه ـ زاد الله تعالی شرفه ـ که قبل از ولادت با سعادت جناب ختمی مآب خرابه مانده بود ـ به این معنی که از تردد خلایق بازمانده بود و وقفه ای در آمد و شد خلایق به محج بیتالله الحرام به هم رسیده بود ـ از طول زمان فترت و طغیان بت پرستان و قوّت سلاطین و جبّارین روی زمین و به همین حالت بود تا سی و پنج سال بعد از تولّد جناب ختمی مآب به و پنج سال قبل از بعثت آن حضرت آبادان گشت و آمد و شد خلایق از حاج از اطراف زمین زیاد گردید و در این حرف لام خبر داده از نشانه دیگر آن حضرت، پس در این فقره فرموده از برای شکسته شدن آن در که بسته شده باشد از آمدن به رسیدن به آن مکان ـ یعنی: کعبهٔ معظمه که محل آمد و شد خلایق نبوده ـ بو اسطهٔ آمدن پادشاه آبادان خواهد گردید.

چنان که از آمدن همین پادشاه حضرت دانیال نبی هم در مقام تعبیر خواب بختنصر در کتاب خود در فصل دوم در آیهٔ چهل و چهارم خبر داده به لفظ «دی مِلخیایاقیم» - چنان که قبلاً شرح داده شد در بهرهٔ پنجم از بخش دوازدهم همین جزء

از کتاب او در کتب انبیا هم از پیغمبر به پادشاه بسیار تعبیر شده و تعبیر از نبوّت به سلطنت و از نبی به سلطان مراد سلطنت حقیقی خدایی است بر خلق و معنای آن هم واضح و روشن است. بعید به نظر نیاید.

## وامًا حرف ميم

یعنی: محمد ﷺ بزرگ و صاحب اختیار، چوب درخت برازندهٔ خواهش کرده شده، که نابو د کند بوده را و فرو نشاند آتش را و خودش بوده باشد جمله و کل.

ظاهراً این فقرهٔ عبارت «محمدکایا» یا بقیهٔ حرف وحی لام است که «یبصمح ملکا محمدکایا» باشد \_ یعنی : بروید پادشاه که نام او محمد باشد \_ و لفظ کایا [که] عربی آن که به کهیا و عبری آن کهوا می باشد به معنی بزرگ و صاحب اقتدار است، و یا آن که به ترتیب بعد از وحی حرف لام ابتدا به این حرف میم شده. به هر تقدیر مفاد این دو وحی همان است که ذکر شد و لفظ «أغا» به الف اول و عین دوم به معنی درخت و چوب آمده است \_ چنان که تعبیر از مرد نیک و با صلاح و تقوا را به درخت و چوب در تودات در سفر اعداد، فصل سیزدهم، آیهٔ بیستم فرموده که: ببین که زمین چیست؟ ثمین یا لاغر.

الله بي الماله الماله

۱. ر.ک: جزء ۴. صفحهٔ ۱۷۳.

یعنی: درختها در آن هست. ۱

و لفظ «بایا» به معنی برازنده و لفظ «دیبطمّع» به معنی خواهش کرده شده. مفادش آن که محمّد از شجرهٔ طیّبهٔ رسالت خواهد بود که صاحب مقام و مرتبهٔ بزرگ می شود به قسمی که تمنّای مرتبه و مقام بلند و پایهٔ ارجمندش را همه کس آرزو خواهد نمود. و ممکن است لفظ «دیبطمّع هَویًا» به معنای «فرو نشاند» بوده باشد ـ یعنی: آتشهایی که در میان طوایف اعراب و اختلافاتی که در میان ملل و ادیان بوده همگی را خاموش فرماید و اصلاح دهد و اختلافات ادیان و ملل باطله را به قوّت شریعت مطهّرهٔ خود برطرف کند.

و ممکن است که به معنی «نابود کند بود را» بود ـ یعنی: جمیع داعیان از اهل کفر و شرک و بت پرستی را که مردم را به سوی خود دعوت می نمودند و مایهٔ اغوای خلایق بودند همگی را مأیوس می فرماید از عمل شنیع خود و از طمع در اغوای خلایق ایشان را می اندازد و همچنین هر سرکش و طاغی و یاغی از دین و آیین خدای تعالی را اگرچه سلطان هم بوده باشد نابودش کند بنحوی که دست طمع از زندگی و زندگانی خود بر می دارد.

و فقرهٔ كلمهٔ «ويهيه كليليا» اگر لفظ «كليليا» را به معناى كل توضيح نماييم - چنان كه جمعى از مفسّرين كرده اند -، معنى آن چنين است كه: وجود آن حضرت اصل اصيل و كلّ في الكلّ خواهد گرديد - چنان كه معناى خاتميّت و پيغمبريش بركافّه عباد همان است -، و هرگاه از كليل و اكليل كه به معنى تاج است بگوييم، ايضاً مناسبت دارد به اين معنى سيّد المرسلين و افضل الاوّلين والآخرين و اكمل السابقين واللاحقين و تاج البكائين و سراج الموحّدين و ساير القاب آن جناب عليه وآله صلوات الله الملك الوهّاب -، و ممكن است كه اين لفظ «كليليا» از كلاله به معنى كلّ صلوات الله الملك الوهّاب -، و ممكن است كه اين لفظ «كليليا» از كلاله به معنى كلّ حداوند حديّت به زبان وحى القا فرموده است بر آن طفل معصوم اين نشانه ديگر را از حضرت ختمى مرتبت كه بو اسطه بغض و عداوتى كه اسرائيليان و يهود با آن جناب دارند آن

١. كتاب مقدّس، ص ١٧٤، تورات، سِفر اعداد، باب ١٣.

جناب باری می باشد بر دوش ایشان، و الحق به همان قسم هم بوده و آن جناب به همهٔ این معانی متصف بوده. حتی معنایی که به تأییدات ربّانی و توفیقات سبحانی از لفظ «کلیلیا» استنباط شده مناسبت با لفظ و حالات اسرائیلیان داشته و دارد.

و این وحی حرف میم که بالصراحه تعبیر به لفظ مبارک و اسم سامی و نام نامی آن حضرت به شده که در اوّل وحی فرموده: «محمّد کایا» موافق است با آیهٔ کتاب هوشع که گفته است: «محمّد لکثپام». نهایت آن که در آن آیه هوشع فرموده که: محمّد هرآینه جزیه گیر است و از طلا و نقرهٔ شما خواهد گرفت ـ چنان که در بهرهٔ چهارم از بخش دوازدهم در این جزء از کتاب شرح داده شد بروجه تفصیل.

## وامّا حرف نون

چون در حرف سابق تصریح به مدح و ستایش آن حضرت ـسلام الله علیه وآله ـ نبود و ممکن بود قائلی بگوید که: این انباآت تصریح به توصیف و مدح آن حضرت نیست، فلذا در این وحی که حرف نون است تصریح به مدح آن حضرت شده است؛ به علّت آن که فرموده که: روشن کند چون برسد و بنشاند در زمین و دینشان قیامت برساند، و کُنندهٔ جنگ باشد، و باشد از سفال، و از گل برآمده باشد.

توضیح آن که: چون عالم را تاریکی کفر و شرک و سایر معاصی ـاز قتل و غارب

و تاخت و تاز طوایف اعراب در زمان جاهلیّت به یکدیگر و غیر اینها فراگرفته بود و از یُمن قدوم شریف آن حضرت عالم را خداوند جبّار به انوار مقدّسهٔ ارشادات و هدایات و انباآت آن حضرت و تابعینش منور و روشن فرمود و این انباآتی که در این فقره از وحی کودک است مطابق است با انباآتی که در کتاب شعبای پیغبر در فصل چهل و دوم بیان شده که فرموده: تو را عهد و نور امّتها خواهم گردانید، او فقرهٔ عبارت بعد دوم بیان شده که فرموده: تو را عهد و نور امّتها خواهم گردانید، او فقرهٔ عبارت بعد که فرموده بود که: دینشان به قیامت برساند یعنی: دینش تا نفخهٔ صور که نشان قیامت است می رسد، و این انبائی که در این وحی شده مطابق است ایضاً با انباآتی که در کتاب دانبال نبی فرموده، در فصل هشتم، آیهٔ هجدهم: و امّا مقدّسین خدای تعالی مملکت را خواهند گرفت و به مملکت تا به ابدالاً باد ملک خواهند شد، آپس هر یک از این دو انباء کودک با انباء دانبال نبی مصدّق یکدیگر می باشند و مفاد هر دو ابدی بودن دین و آیین جناب سیّدالمرسلین و خاتم النبیّین است.

و فقرهٔ بعد که فرموده در این دحی کودک که: کنندهٔ جنگ باشد موافق است با آنچه دانیال نبی ﷺ در کتاب خود در فصل دوم ، آیهٔ چهل و چهارم [فرموده]؛ زیراکه فرموده دانیال نبی: «تدن و تأسف» یعنی: تمامی مملکت را سحق و مغلوب خواهد کرد و آخر آیه اشاره به ابدی بودن دین و آیین شریعت مطهّرهٔ آن حضرت نموده و در فصل هفتم ، آیهٔ هجدهم ، دانیال نبی فرموده:

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۲۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۴۲.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۱، کتاب دانیال، باب ۷.

۲. سحق: کوفتن ، ساییدن ، نرم کردن ، ریز ریز کردن ، هلاک کردن .

۴. کتاب مقدّس، ص ۱۰۰۳، کتاب دانیال، باب ۲.

و امًا فقره « حَسَف طينًا دامِلطًا » اگرچه بعضى از علماى بنى اسرائيل از اين فقره از مستبصرين و غيرهم همچنان تفسير و توضيح كردهاند كه آن حضرت از ميان عرب مبعوث به رسالت گردیده و اعراب هم در جنب سایرین به منزلهٔ سوفال و گل بودهاند -به علّت آن که صاحب دولت و سلطنتی نبوده اند قبل از بعثت آن سرور - و از سلاطین روی زمین محسوب نمی شدند، فلذا ایشان را در این مقام و در مقام تعبیر خواب بخت النُّصِّر دانيال نبي تعبير به سوفال فرموده ـ چنان كه قبل از اين در اخبار دانيال شرح داده شد ـ.، ولي اين احقرالعلماء والسادات كه مؤلّف ثاني اين كتاب إة لمة الشهود في رد اليهود مي باشم در اين مقام توضيح اين كلام وحي كودك را بنحوي ملهم ٢ گردیدم که به صفحهٔ این اوراق نگارش نمایم که مناسبتش به صفات حمیدهٔ آن سرور بيشتر و به مذاق جماعت اعراب هم بهتر بوده باشد و بيان آن توضيح آن كه: چون نسب أن حضرت ـ سلام الله عليه و آله ـ به جناب خليل الرحمن و او به نوح نجي و نوح نجي به جناب آدم صفي الله ﷺ ميرسد و در كتب اخبار و تواريخ و سير مسطور است و همیشه در اصلاب شامخه و ارحام مطهره بودند و هرگز نه در عالم اصلاب آبای طاهرین و نه در عالم ارحام امّهات طاهرات و نه در عرصهٔ تكليف و عالم ظاهر دامن وجود ذى جو دشان آلايش به زنگ كفر و شرك و بت پرستى ـ بلكه ملؤث به نجاسات معاصى ـ

۱. ملکوت او ملکوت جاودانی است و جمیع ممالک او را عبادت و اطاعت خواهند نمود [ر.ک:کتاب مقدّس، ص ۱۰۱۲،کتاب دانیال، باب ۷، آیهٔ ۲۷].

٢. مُلهَم: الهام شده ، كسى كه امرى به او الهام يا تلقين شده .

نشده بود و خسف و طین بودنش به عالم ظاهر بشریّت از طینت طیّبهٔ طاهرهٔ آبای طاهرین بوده، مخلوط به نار و آتش کفر و شرک و معاصی به هیچ وجه من الوجوه نشده.

و ممکن است که این فقره را به نحو دیگر توضیح نماییم و بگوییم که: چون آن برگزیدهٔ خداوند بی چون بواسطهٔ بودنش به اعلا درجهٔ کمال حسن خلق و تواضع و فروتنی و زبان مقال آن حضرت بدین گونه کلمات گویا بود که: إنّی مسکین جالس مسکیناً، و همیشهٔ اوقات با فقرا و خاکنشینان می نشستند و خود را در مقام خفض جناح و همراهی با فقرا و مساکین و تابعین خود با خاک یکسان می فرمودند [در وصف آن جناب چنین فرموده] و شاهد بر صدق مدّعای ما فرمایش خدای تعالی است در قرآن مجید که در وصف خلق شریف آن بزرگوار او را مخاطب به خطاب: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِیم ﴾ فرموده.

و ممکن است که مراد از این جملهٔ «حَسَف طبنا» در این جا و تعبیر خوابی که دانیال برای بخت النُّصَّر بن را در عالم رؤیا دیده بود به هیئت غریبی که سر و گردنش از طلا و دستها و سینه و شکمش از نقره و پاهایش تا به ساق از مس و ساق و پاهایش تا سر انگشتان از آهن و سوفال بود و دانیال در تعبیر پاهایش که مرکب از آهن و سوفال بوده فرموده بود که: پادشاهان چهارمین مرکباند از دو فقره. بعضی به مثل آهن سخت و بعضی به مثل سوفال ضعیف و آن سوفال به عرب تعبیر شده بود و اسمی از آهن نبرده بجز آن که فرموده بود که: این دو نوع سلطان قوی و ضعیف با هم مخلوط نخواهند شد ـ چنان که آهن و سوفال با هم مخلوط نمی شود.

در این مقام آنچه به نظر احقر میرسد آن است که چون سلطنتی از اعراب پیش از ولادت حضرت ختمی مرتبت ﷺ معروف نبوده و نیست و دانیال که پیغمبر خدا بوده

۱. خفض جَناح: وقار و آرامي ، تواضع و فروتني .

٢. سوره قلم ، آيه ٢.

دروغ نمی گفته، پس ناچار سلطنت تعبیر به سوفال در آن زمان باید سلطنت سلاطین رومی باشد، به قرینهٔ آن که معاصرین قیاصره در آن وقت سلاطین اکاسره یه به سرونه معاصرین قیاصره در آن وقت سلاطین اکاسره یه به سلاطین مجوس عجم یه بودهاند که در مقابل رومی ها مانند آهن اقوا بودند و هنگام محاربه و مجادله رومیان مغلوب عجم می شدند تازمان بعثت حضرت محتمی مرتبت پس بنابراین تعبیر کردن اعراب را به سوفال مطابقه دارد عبارت وحی کودک و تعبیر دانیال با سلاطین روم که به منزله احکشف طبنا ، بودند در مقابل سلاطین اکاسره عجم که اصحاب پیغمبر خاتم بواسطه تعصب عربیت خود و هم جنس بودن با اهل دوم بلکه در معنی رومی خوانده می شدند؛ زیرا که مکه و مدینه و توابع آنها از مغلوبیت سلطان روم و غلبه سلطان عجم بر آنها اظهار داننگی می کردند و از خدا مغلوبیت سلطان روم و غلبه سلطان عجم بر آنها اظهار داننگی می کردند و از خدا درخواست می نمودند که روم بر عجم غالب شود، تا این که بواسطه خاتم الانبیاء می نوید الهی به ایشان داده شد و آبه شریفه : ﴿ الم \* غُلِیتِ الزُّومُ \* فی آفتی الأرفی قهم بن بوید الهی به ایشان داده شد و آبه شریفه : ﴿ الم \* غُلِیتِ الزُّومُ \* فی آفتی الأرفی قهم بن بوعجم غالب شدند.

پس بنا بر این توضیح و تفسیر در موضوع این جمله از وحی کودک و کلام دانیال تعبیر کردن اعراب را به سوفال و گل که آن برگزیدهٔ خداوند متعال در میان ایشان بود و مبعوث به رسالت گردید کسری و نقصی بر طوایف اعراب هم وارد نیامده و به هیچ وجه دلالت بر مذمّت کردن دانیال و کودک ایشان را نمی کند، بلکه مراد همان جهت اضعفیّت سلطنت رومی که قیاصره بودند قبل از بعثت از سلطنت عجم که اکاسره بودند بوده است (این توجیه اخیر از مؤلف ثانی اقامة الشهوداست). آ

۱.سورة روم. آية ١٣٠١.

٢. منقول الرضائي، ص ٢٠٥\_٢٠٧.

## و امّا حرف سين

# ٥١٦ و ١٦١ إكران و المراب و المراب ال

یعنی: محکم فرماید سخن گفتن را و تسبیح نمودن را و برود و بپرد و بیرون آورد جان امیران را.

توضیح این وحی: اوّلاً فرموده که: محکم کند سخن را؛ یعنی: در مقام تکلّم فرمودن آن جناب به این نحو میباشد که معدن فصاحت و بلاغت بوده باشد و کلام را چنان متقن و با معانی بسیار در کمال اختصار آن بزرگوار می فرماید که هیچ یک از فصحا و بلغا به حسب فصاحت و بلاغت نتوانند بر او ایرادی بگیرند و صاحب کلمات جامعه بوده باشد ـ چنان که این صفت فصاحت و بلاغت از آن حضرت و اوصیای مرضیّین آن جناب معروف و مشهور است ـ و از همین جهت است که خداوند منّان قرآن را که افصح از جمیع کتب سماویّه میباشد بر آن حضرت نازل فرموده و خود آن حضرت فرموده: أنا أفصح العرب والعجم، او ایضاً در آن وحی مبارک به این جمله معطوف داشته است فقرهٔ بعد از آن را و فرموده: و مستحکم فرماید تحمید پروردگار مجید و تنزیه و تقدیس و تسبیح را. اشاره است به نمازهای بنجگانهٔ یومیّهای که در شریعت مطهّرهٔ خود تشریع فرموده و آن را رکن رکین دین خود قرار داده.

١. ر. ك: عوالي اللآلي، ج ٢، ص ١٢٠. ح ١٩٣؛ كشف الخفاء، ج ٢، ص ٢١٧.

و امًا جملهٔ بعد که فرموده: او برود و ببرد » کنایه از معراج رفتن آن حضرت است - چنان که در آیه ای که سابقاً از کتاب هوشع نبی نقل کردیم اشعار بر ایس علامت که معراج رفتن آن جناب باشد شد و در این جا هم اشارهٔ اجمالیّه ای بشود سزاوار است. شاهد بر صدق معراج رفتن آن حضرت بسیار است و از آن جمله می گوییم که: خداوند متعال از برای آسمانها درهایی قرار داده و بعلاوه از آن که در قرآن تصریح به آن شده است در تورات و کتب بنی اسرائیل هم به این معنی تصریح فرموده اند و خبر داده اند که درب آسمانها از بیت المقدس می باشد که به لسان قرآن مسجد اقصی نامیده شده و چون خدای یگانه می دانست که به بنی اسرائیل در کتابهای آسمانی فهمانیده بود که درهای مسان از مکان شریف بیت المقدس که مسجد اقصی باشد بوده و هست - چنان که در تورات در سفر تکوین در باب بیست و هشتم در آیهٔ هفدهم از زبان حضرت یعقوب فرموده:

וְירָא וְיאַמֵר מֵה יוֹרָה תַּמְם מּהּ בַּיְיֵלוֹ בְּיֵצְׁיֹּלִ בִּיּלְוֹ בִּיְצִׁיֹּלִוֹ בִּיְּלְוֹיִם בִּיּת הַנְיֹּה אָיִין זְהְ כִי אָנִם בִית אָלְהִים הַנְיֹּה שִׁעִר הַשִּׁמֵיִם בְּיָה שִׁער הַשִּׁמֵיִם בְּיָה שֹׁבִי בֹּה בַּיֹּוֹ בִיּיִם

یعنی: یعقوب نبی ترسید. گفت: این چه مکان ترسناک است؟ این نیست مگر [خانهٔ خدا و این است] دروازهٔ آسمان. ۱

چون آن حضرت در خواب دیده بود که در همان مکان شریف نردبانی گذاشته شده است و ملائکه به آن نردبان بالا میروند و به پایین می آیند و صعود و نزول ملائکه

۱. کتاب مقدّس، ص ۳۲، تورات، سفر پیدایش، باب ۲۸.

بدان که خدا اینچنین تعبیر را نفرموده مگر از برای آن که پیغمبرش را تکذیب نکنند جماعت یهود. آن کسانی از ایشان که می دانستند و خوانده بودند در کتب آسمانی که در های آسمان از بیت المقدس که مسجد اقصی است گشوده می شود.

پس بنابراین هرگاه فرموده بود که: از مسجدالحرام مرا بالا بردند، هرآینه آن کسانی که می دانستند که در های آسمان از مسجد اقصی گشوده می شود ممکن بود که تکذیبش نمایند ـ چنان که همان جماعت که می دانستند از یهود نشان صدق گفتار آن حضرت را، ابتداء ایشان تکذیبش کردند و گفتند که: محمّد این گونه سخنان را از روی ترس از دشمنان می گوید که مردم احتمال دهند که او راست می گوید تا هرگاه از نظرها پنهان شود کسی به جستجوی او بر نیاید و بگویند: شاید به آسمان ها بالا رفته است.

و نیز داستان اخبار از معراج رفتن آن جناب را هوشع پیغمبر در کتاب خود خبر داده \_ چنان که قبلاً شرح داده شد \_ و ظاهر این جمله از وحی کودک با جملهٔ وحی یوشع مصدق یکدیگرند \_ کما این که در فقرهٔ اولی هم در مقام استحکام کلام با آنچه که صفنیای پیغمبر در باب سیزدهم از کتاب خود در آیهٔ نهم که گفته است: «به ایشان لبهای پاکیزه می دهم و سخن خود را در دهانش می گذارم " مصدق یکدیگرند.

١. سُلُّم: نردبان. ٢. سورة اسراء، آية ١.

۳. در آن زمان زبان پاک به امّتها باز خواهم داد تا جمیع ایشان اسم یهوه را بخوانند [کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۱، کتاب صفنیای نبی، باب ۳].

و فقرهٔ اخیر که فرموده: و بیرون آورد جان امیران را، پس ایس معنی نیز در آن حضرت بوده که بسا امیران و سرهنگان و بزرگان از عرب و عجم را از کفّار قریش و بت پرستان و یهود خیبر و غیر خیبر را به هلاکت رسانیدند از قبیل عمرو و عنتر و حارث خیبری در جنگ خیبر و شیبه و عتبه و خالد و عمرو بن عبدود در جنگ بدر و حنین و خندق به شمشیر بران خلیفه و جانشین و داماد و برادر و پسر عمش امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب پید.

# و امّا حرف عين

یعنی: نیست و نابود کند بت را و براندازد از روی زمین و بیندازد از عزّت عزیزان را و باطل کند هر بدعت در هر دین را و آن جناب سلطنت نماید آسمان را. این است معنی اجمالی این وحی و امّا معنی تفصیلی و توضیح آن این است که:

اوُلاً گفته است: عَفَاعُزُا به ضمّ عین و تشدید «زا». اسم بت بزرگ مشرکین قریش بوده ـ چنان که در قرآن هم نام عُزَا به این معنی ذکر شده. «وَعَفا» به معنای اندراس و کهنه نمودن و هلاک و نابود کردن است ـ چنان که در مجمع البحرین فرموده: عفی علی قبره: محی أثَرَه، وعفّت الدار: غَطّاها التراب، فاندرست؛ یعنی: کهنه گردید آثار آن خانه تا آن که چنان خراب گردید که از آن اثری باقی نماند. پس بنا بر این جمله از وحی کودک

١. مجمع البحرين، ج ٣، ص ٢١١.

معنایش این است که: مندرس می کند - یعنی: محمد ﷺ - آثار بت بزرگ ایشان را که عُزّا باشد، بلکه جمیع بتها را، بلکه بت پرستی و بت پرستان را - چنان که همین طور هم شد. بعد از فتح مکّه آن جناب امیرالمؤمنین علی ﷺ را امر فرمود که پای مبارک خود را بر شانهٔ آن حضرت بگذارد و بالا رود و داخل کعبهٔ معظمه شود و بتهایی که در آن جا داشتند که بزرگ تر از آنها که سه بت بزرگ ایشان بود که عبارت باشد از لات و مّناه و عُزّا همهٔ آنها را بشکند و بیرون اندازد و آن حضرت هم همین کار را کرد.

و امّا مراد از جملهٔ سوم این وحی که گفته است: « وَوْبَاطِلا کُوزْا» یعنی: و باطل کند آن جناب هر بدعتی و تازه ای را که در زمان جاهلیّت بوده ، بلکه دینش ناسخ همهٔ دینها و ملّتها و شریعتهای امّتهای گذشته خواهد شد و نوعاً همهٔ دینهای باطله را از میان خواهد برد مگر آنچه را که خداوند از شرایع سابقه امضا بفرماید.

و امّا جملهٔ چهارم از وحی که گفته است: « ودې شَلْطَتْ شِمَيا وکزا» يعنی: به يک چشم به هم زدن آن حضرت به رفتن به آسمان و سير عوالم ملکوت و لاهوت از عالم ناسوت استيلا و سلطنت به هم مي رساند، و اين اشاره است به معراج رفتن آن حضرت بابدن عنصري - چنان که از بعضي از کتب عهد عتيق قبلاً اين معني اشاره شد و بعد از اين هم نيز از کتب عهدين اشاره خواهم کرد، إن شاء الله تعالى بعونه و توفيقه .

# حرف فاء

يعنى: جناب ختمى مآب على از طايفهٔ اعراب است كه به زبان عبريان خسف و كِل

بوده اند. بیرون می آید \_ چنان که قبلاً از کتاب دانیال نقل شد و همچنین در حرف نون \_ و بزرگ و با شوکت فرماید فرزندان بت پرستان را و نشانهٔ کتابش قول بالای قول و حکم بالای حکم است \_ یعنی : کتابش بتدریج بر او نازل شود ؛ چنان که در کتاب شعیا هم تصریح شده و در اخبار شعیا از پیش گذشت. ا

و مراد از جملهٔ « هُواه کُولپِکُو بِبواه » بنا بر آنچه از بعضی از کتب سابقین یهو د مفهوم می شود و صاحب إقامة الشهودهم تصریح کرده کنایه است از خاصیت و نشانهٔ دیگر قرآن که خواندن آن موجب فرح و انبساط و شرح صدر و برآمدن حاجات است و احترامش موجب زیادتی دولت و مکنت است.

# حرف صاد

یعنی: و درنگ نموده و ماه منشق گردید و اطاعت نمود آن حضرت را و شنید امر آن جناب را و از محل خود به سرعت آمد و سلام کرد و در گریبان آن جناب داخل شد و به سرعت بیرون آمد و به محل خود برگشت. این جملات اشاره است به معجزهٔ شق القمر و ممکن است که کنایه از رد شمس باشد به امر آن حضرت برای خلیفه و وصیش حضرت امیرالمؤمنین علی .

۱. ر.ک: جزء ۴، صفحهٔ ۶۸\_۶۹.

٢. منقول الرضائي، ص ٣١٥.

# حرف قاف

# הַאְמָא גוּרָא לְאַרִיְא וְרִידְא ישׁט ציבו ציבו ציבו וְמִית בַדְא דִיצְמַח גדירא בַנֹּמְיְיֵ בַּנֹ בִּירָּא בַנֹּמְיְיֵ בַנֹ בִּירָּא

قاما کُودا: اسم بروج یا ستاره هاست، و جملهٔ « لِاَرْیا کِربِدا و ومبِتْ مَدا» کنایه از درازاکشیده شدن است، و جملهٔ «دبیصمَح جِدیرا» کنایه از روییدن پرچین کننده است و توضیح این فقرات جمعاً آن که بتهایی که به هیئت ستارگان و یا بروج بوده به آمدن حضرت ختمی مرتبت علیه همهٔ آنها را مانند چهارپایان به طویله خواهند برد و شاید مراد از طویله بردنشان کمال ذلّت آنها باشد ـ چنان که متبادر است که هرگاه بخواهند کسی را ذلّت و خواری دهند، می گویند: او را باید به طویله برد و جملهٔ بعد که « یبصمح جدیرا» باشد یعنی: بروید به سوی آن کسی که سزاوار همهٔ کمالات بوده باشد ـ چنان که از پیش گفته شد که: در کتاب دانیال « و و بیوم مُون یاقیم مَلِکا» به همین معنی تفسیر شده و هر دو عبارت در آن کتاب و در ایس و حی همین معنی را می فهماند که مراد روییدن پادشاهی باشد که لیاقت سلطنت ابدی داشته باشد.

و اگر فقرهٔ آخر که کلمهٔ «جدیرا» است به معنای پرچین کننده باشد - چنان که صاحب کتاب منقول الرضائی ترجمه کرده ۱ - ، معنایش این است که : آن جناب مستحکم کننده می باشد بنیان توحید و خداشناسی و خداپرستی را و اصلاح کننده خواهد بود

١. منقول الرضائي، ص ٣١٨.

ناهمواری هایی راکه در راه بندگی کردن بواسطهٔ طول زمان فترت به هم رسیده ـ چنان که همین طور هم شد.

پس همهٔ این صفات در حقّ آن جناب به راستی و درستی باشد.

# حرفراء المرام لحدان المرام لمرام المرام ال

توضيح اين كلمات چنين است:

کلمهٔ «رام» یعنی: خدای افراشته - چنان که می گویند: رام عَل کُل رامیم؛ یعنی: خدای تعالی بلند است بر همهٔ بلندی ها و در این مقام به قرینهٔ فقرات بعد کنایه است از برتری خاتم الانبیاء به بر جمیع پیغمبران و بلند مرتبه تر بودن آن جناب از همهٔ پیشینیان و پسینیان.

و امّا جملهٔ بعد كلمهٔ «بَشِيتًاغًاه» كنايه از متوّج بودن آن حضرت است به تاج سلطنت خدايي و خاتم الانبياء بودن.

و جملهٔ «لِبُوشِياه كِتَلكاه» كنايه است از بسيار سفيد بودن جامه. كنايه از نوراني بودن آن حضرت بنحوى كه نور به منزلهٔ لباس او را پوشانيده باشد.

و جملهٔ «مُخِبّد شِغاغاه» یعنی: سنگین کننده باشد گناهان امّت را در اثر ظلمها و جورها و اذیّتها و آزارهایی که به آن حضرت و ذریّهٔ طیبین و طاهرین او و شیعیان و دوستان آنها وارد میکنند. پس معنای این جمله چنین می شود که: اشقیای امّتش بر همان شقاوت خود خواهند مرد، بواسطهٔ همان شقاوتی که اختیار کرده و میکنند.

# حرف شين

از کلمهٔ «شِبُویا» تاکلمهٔ «طٰابا» معنایش این است که: اسیر میکند آن حضرت ﷺ اسیر کردنی در ساعت خوب.

و مراد از اسیر کردن در ساعت خوب همان کیفیّت جنگ بدر است که بواسطهٔ نصرت ملائکه هفتاد نفر از رؤسای قریش و سایر طوایف را لشکر آن حضرت به کمال سهولت اسیر نمودند و خوب بودن ساعت بواسطهٔ نزول ملائکهٔ نصر بر آن حضرت بوده و در جملهٔ آخر که گفته است: «عَلْ بُوخرا حَبیا» کنایه و اشاره است به آن وعدهای که خدای تعالی دربارهٔ حضرت اسماعیل به ابراهیم خلیل ایک داده که فرموده بود: ذرّیهٔ او را برکت دهد و یاری فرماید.

و در جملهٔ وُسطى كه گفته است: « لاَرعا پِتيا وُورِهاباه دِعَبِدا تِشُوباه وِ يَرحِم» يعنى: آن اسير كردن در زمينى باشد كه وسيع و خوب بوده باشد. كنايه از همان جنگ بدر و حنين و احزاب است كه در مكان وسيع نيكو بوده. حرف تاء

תיתי של עד וְתיף פוּת תְשׁינְיה בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבּים בְּבּים בְּבִים בְּבְּבִים בְּבּים בְּבּים בְּבּיבִים בְּבּים בְּיבּים בְּבִים בְּבִים בְּבּיבּים בּבּים בּבּיבים בּבּים בּיבּים בּבּיבים בּבּיבוּים בּבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּבּים בּיבּים בּיבּים בּבּים בּיבּים בּי

یعنی: بیاید ساعتی که قوی گردد فرج و بسیار شود نبوّت و مانند سیل پر کند همهٔ روی زمین را.

بدان که مصداق جملهٔ اولی که فرموده: «بیاید ساعتی که قوی گردد فرج » مصدّق آن است: کلام شعیای پیغمبر که در باب پنجاه و یکم کتاب خود در آیهٔ چهارم فرموده و آن آیه این است:

ا د الله الله الله الله المالة الما

یعنی: ای امّت من!گوش دهید و ای قوم من! به من متوجّه شوید، که شریعت از نزد من صادر خواهد شد و حکم را بر خلایق به جای نور و روشنی آرام خواهم

داد، او در آیهٔ پنجم همان باب نیز گفته:

# 

یعنی: نزدیک است عدالت من و بیرون شود نجات و فرج من به ظهور می آید و بازوهایم اقوام را حکم خواهد نمود و جزایر منتظر من بوده و به بازوهایم اعتماد خواهند نمود. ۲ این دو آیه تقویت وحی کودک را کرده و وحی کودک هم تقویت گفتهٔ شعیا را کرده.

و امّا جملهٔ بعد که گفته است: «و بسیار شود نبوّت و مانند سیل پر کند همهٔ روی زمین را» اشاره است به دو علامت از علامات خاتم الانبیاء علیه و مقوّی آن است اخبار شعیای پیغمبر نیز در آیهٔ دهم از باب بیست و هشتم آن کتاب. ۳

پایان یافت آنچه که از قسمت اوّل وحی کودک فهمیده شده و آن را علمای یهود توانستهاند تفسیر کنند.

و امّا آنچه که از جمله های قسمت دوم وحی کودک تفسیر و فهمیده شده که از تاء قرشت ابتدا شده و به حرف فاء رسیده از این قرار است:

حرفِ تاء از قسمت دوم

תישבה תפארה וירבה לבורה גילי גילי ייליי לייליי יישתר אסירא יישתר אסירא יישתר אסירא

۱. کتاب مقدّس، ص ۸۳۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۱.

۲. کتاب مقدّس، ص ۸۳۴، کتاب اشعیای نبی، باب ۵۱، آیهٔ ۵.

۲. زیراکه حکم بر حکم و حکم بر حکم، قانون بر قانون و قانون بر قانون ، این جا اندکی و آن جا اندکی خواهد
 بود [کتاب مقدّس، ص ۸۰۸، کتاب اشعیای نبی، باب ۲۸].

یعنی: زیاد شود شرافت و بسیار گردد جبروت و گشو ده شود بندیان و اسیران. توضیح این وحی آن که: بواسطهٔ بعثت حضرت ختمی مر تبت زیاد می شود شرافت آن کسانی که ایمان می آورند، اگرچه او لاد یهود و نصارا و مجوس و غیر ایشان از مشرکین و کفّار باشند و بسیار می گردد جبروت ایشان و دارای ملک و دولت می شوند و این که گفته است: «گشوده شود بندیان و اسیران» مراد خلاصی محبوسان نفس و شیطان است که شیطان رجیم آنها را به دام خود درآورده و اسیر بند طغیان و عصیان و کفر و ضلالت نموده که آن حضرت به قوّه نفس و ارشاد و هدایت خود همهٔ تابعین خود را از قید اسیری نفس امّاره و شیطان مکّار خلاصی بخشد و در اصطلاح یهود - یعنی: علمای بنی اسرائیل - بسیار متداول است که از خاصیان و طاغیان و گرفتاران نفس امّاره و شیطان تعبیر به محبوس و بندی و اسیر می کنند عاصیان و طاغیان و گرفتاران نفس امّاره و شیطان تعبیر به محبوس و بندی و اسیر می کنند

إبري بردات المراد دراد مراد برداد المراد ال

یعنی: چگونه عبادت نمایم خداوند خود را با آن که خود اسیر نفس امّاره و شیطان رجیم میباشم؟

پس در لغت اسرائیلیان اطلاق اسیر و زندانی بر پیروان شیاطین انسی و جنّی شده.

یعنی: شش نفر آرزومند به دشواری افتند بعد از دشواری و چسبیدگان به زحمت بیفتند. در توضیح این جمله صاحب اقامة الشهودگفته است که: ظاهراً مراد از آن شش نفر فرزندان جناب ولایت مآب امیرالمؤمنین علیه السلام -اند که در رکاب سعادت انتساب برادر خود حضرت سیّدالشهداء ﷺ [و در یاری امام خود و یاری دین خدا] به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسیدند که چهار نفر از ایشان از اُم البنین والدهٔ ماجدهٔ حضرت عبّاس ﷺ بوده اند و دو نفر دیگر [هم از یک مادر بودند] کوچک تر ابابکر بن علی بیست و یک ساله [قاتلش زاجر نامی] و بزرگ تر عمر بن علی بیست و پنج ساله بوده اند ...، و گفته است نیز که: ممکن است مراد از شش نفر آرزومند همان شش نفر اولاد پیغمبر و فاطمهٔ اطهر بوده باشند که حضرت سیّدالشهداء ﷺ و دو فرزند دلبندش حضرت علی اکبر و علی اصغر و سه پسران حضرت امام حسن ﷺ که احمد مکنا به ابی بکر و قاسم و عبدالله ﷺ باشند. او نراقی علیه الرحمة در کتاب سیف الأمّة بعد از احتمال اوّل که موافق است با قول صاحب اقامة الشهودگفته است: می تواند شد که مراد از شش نفر آرزومند حضرت امیرالمؤمنین و امام حسن و امام حسین و امام رضا و حسین شهید در فخ و زید بن علی باشند، والله اعلم. ا

و مراد از چسبیدگان آنهایی هستند که در بین راه مکّه و عراق و در شب عاشورا ملحق به لشکر آن بزرگوار شدند و به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسیدند.

# و امّا حرفِ راء

از قسمت دوم وحي كودك:

١. منقول الرضائي، ص ٣٢٤\_٣٢٧.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٤٧ \_ ١٤٨.

یعنی: به سختی بیفتند و به عذاب افتند و کنده شوند و خرد شوند. توضیح این جمله:

رعطا یعنی: خرد شوند؛ یعنی: استخوانهای مردان ایشان در زیر سم ستوران به قسمی کوبیده و خرد شود مانند هریسه و هلیم که گوشت ایشان با اجزای دیگر مخلوط شود و استخوانهای بدنهای ایشان با گوشت هاشان ممزوج شود.

و میترطا: به معنای شکستن استخوان های زنان ایشان است که خود را سپر کودکان میکنند که دشمنان آنها را نزنند و آزار نکنند.

وناهٔ طا: به معنای شتاب کردن است که شتاب کردن هر یک از جوانان و اصحاب آن بزرگوار باشد برای شهادت و کشته شدن.

و خالصاه: به معنای کوبیده و هریسه گردیدن است که اشاره به تاختن اسبها باشد بر بدنهای ایشان.

# و امّا حرفِ قاف

یعنی: به خنجر از قفا بریده شود کنار فرات در صحرا مانند امتحان کرده شده و گرفته بشود از او زفاف.

توضيح اين جملات اين است كه:

مراد از دو کلمهٔ «قفیطا» «میتعرفا» بریدن از قفا به خنجر است که آن شمشیر کوچک هندی است که آن را بُکده گویند.

و جملهٔ بعد ـ که عبارت است از « عَلْ يَدي سٰاده » ـ اشاره به بريدن دو دست است

و کلمهٔ «سافاه» به معنی کنار فرات است و مراد از کلمهٔ «کصورفاه» ظاهراً واقع شدن حادثه ها و تغییرات است در عالم که مشابه نفخهٔ صور و نمونهٔ قیامت باشد از قبیل وزیدن بادهای سخت و متزلزل شدن زمین و گرفتن آفتاب و بلند شدن صداها و امثال آن و مراد از چهار کلمهٔ آخر گرفتن زفاف و مبدّل شدن عروسی به عزاست و همهٔ این اخبار راجع به شهادت حضرت سیدالشهداء و کشته گردیدن آن حضرت و اصحاب با وفای او و بریده شدن سر آن بورگوار از قفا و جدا شدن دستها در صحرای کربلا در کنار فرات و مبدّل به عزا شدن عروسی قاسم و ظهور حوادث و قلب و انقلاب در عالم است در اثر این واقعهٔ جانگداز عالم سوز.

# و امّا حرفِ صاد

# خدا بد بهروبد بنیرا، دوروبد الدوردد بهروبا بنیرا، دوروبد بهروبا، دوروبا بهروبا، دوروبا بنیرا، دوروبا دورو

یعنی: خیمه های رنگین که جای نشستن فرزندزادگان است سوخته شود و آشکارا شوند خویشان معروف که به ناز پرورده شده بودند و بالب تشنه کشته شوند. توضیح آن که: این جملات نیز اشاره است به واقعهٔ کربلا و آتش زدن خیمه ها و اسیر شدن زن ها و کودکان ناز پرورده و بالب تشنه کشتن اشقیا ایشان را.

بدان كه بعد از حرف صاد روى قاعده عكس بايد حرف فاء باشد و أن اين است:

# كينياء وينياء منينياء ورمييجياء لان، هلا دلا، له في فيلاز، هلا ورمييجياء

◄ ١٩٩٩
بَجَوْساء

يعنى: يك دسته نفقه خورها و پامال شدهها و جوقه بندها و دعاكنها و شجره داده شدهها به شجره داده شدهها.

این وحی شاید اشاره باشد به آن که این کودک بعد از خبر دادن از وقایع کربلا و شهادت حضرت سیّدالشهداء بیان کرده است احوال کثیرالاختلال سلسلهٔ علیّهٔ علویّه و فاطمیّه از ذریّهٔ طیّبه را و کیفیّت سلوک مردم را با ایشان و سلوک ایشان با مردم. پس جملهٔ اولی که گفته است: «پیشاء پَرْفِساء» یعنی: بعد از این که خاک ماتم بر سر اهل عالم بیخته شد و سیّد دنیا و آخرت حسین بن علی پید در کربلا شهید شد، یک دسته از زنان و کودکان و کنیزان نفقه خور باقی ماندند که آثار گرسنگی ایشان را زنان اهل کوفه دیدند و فهمیدند و به حال آنها رقّت نموده، تصدّق برای ایشان آوردند و ایشان در کمال گرسنگی صدقات به حال آنها را نمی پذیرفتند و میگفتند: صدقه های شما بر ما حرام است.

و مراد از كلمهٔ « ونير مساء» اشاره به نهايت مظلوميت و پامال شدن آنهاست.

و جملهٔ بعد که گفته است: «مبت کیبساء و بهرساء مبتنبساء» ـ یعنی: جوقهبندها و دعاکنها ـ این جملات مناسب حال فقرای ذرّیهٔ آن سرور است که از هر شهر و قریه از آن زمان تا به حال بواسطهٔ ظلم بنی امیّه و بنی عبّاس کار ذرّیهٔ پیغمبر به جایی رسید که جوقه به جوقه و دسته به دسته از اوطان خود آواره و جلای وطن اختیار کنند و بعضی از تسرس در صحراها و بیابانها به عسرت و گرسنگی به سر برند و از ظلم و جور طاغیههای زمان خود بسا در زندانها بمانند و یاکشته شوند و بعضی بر در خانهها و حجره ها به گدایی افتند و بسا شود که برای اطمینان مردمان همین جماعت فقرای سادات به علامت آخری که در این وحی است ـ که گفته: و ومبتیّحساء بینه و ساه ؛ یعنی: شجره بندها به شجره بندها -

شجرهٔ معتبرهٔ خود را منتهی کرده و میکنند به شجرهٔ طیّبهٔ نبوّت و ولایت از برای آن که این امّت مرحومه به خاطر بیاورند فرمایش پیغمبر خود را که فرموده است: الصالحون شه والطالحون لی، او برای تقرّب به خدا و رسول به ایشان احسان و دستگیری کنند.

مؤلف ناچیز گوید: این توجیهی است که صاحب بداه ه الشهود فرموده و امّا نگارنده را چنین به نظر می رسد در معنای چند جملهٔ اخیر این وحی که: کلمات همت کیبناء و بهترساء مبتنبناء و میتیکساء بیکوساء باشد ـ مراد تفرقه و جدایی افتادن در میان ذریّهٔ رسول خدا این باشد، و مراد از دعاکن ها بعد از قضیهٔ کربلا حضرت زین العابدین علی بن الحسین بی باشد و تابعین آن حضرت؛ زیراکه آن جناب بعد از داستان کربلا تا بر حسب ظاهر حیات داشتند شب و روز به عبادت و دعا کردن مشغول بودند ـ چنان که شاهد آن است فضلاً از احادیث و روایات و اخبار فریقین از مسلمین ، بلکه غیر ایشان ، صحیفهٔ سجادیهٔ آن بزرگوار که از آن تعبیر به زبور آل محمّد می شود ـ و مراد از جوقه جوقه شدن متواری شدن هر دسته ای از ایشان است از ترس بنی امیّه و بنی عبّاس و اعوان آنها به اطراف جهان و بسیاری از ایشان از راه تقیّه و حفظ جان خود نشانه و شعار بنی هاشمی ـ یعنی: از ذریّهٔ پیغمبر بودن ـ را از خود دور کرده ، بسا به سقّایی یا مزدوری یا فقر و بی نوایی در اطراف متفرّق شدند.

و مراد کودک در آخر این وحی از جملهٔ «میتبخسا بَیخوسا» که معنی آن شجره بندها به شجره بندها باشد این است که: پس از تفرقه افتادن در میان ذریّهٔ پیغمبر در اطراف شهرها و دهات و قصبات به صورت ناشناس در لباس تقیّه بعضی از ایشان برای حفظ نسبهای ابن ذریّهٔ علویّه کتابهای انساب نوشته که سلسلهٔ نسبهاشان محفوظ بماند و نقبایی برای خود در این باب انتخاب کرده که در زمان تقیّه حفظ انساب علویّین را نموده ، تا هر کدام از ایشان در هر کجا هستند شناخته شوند.

١. ر. ک: معارج اليقين في أُصول الدين (جامع الأخبار)، ص ٣٩٣، ح ١٠٩٨؛ مستدرک الوسائل، ج ١٢، ص ٣٧٤، ذيل حديث ٨.

٢. منقول الرضائي ، ص ٣٣٧\_٣٠٠.

# و امّا قسمت سوم

از وحى كودك صاحب كتاب منقول الرضائي چنان كه در إقامة الشهوداز او حكايت كرده گفته است كه: بعد از حرف الف تا ياء چيزى مفهوم نشده و به اجمال خود باقى مانده. ١ امًا حرف الف، يس چنين آورده كه وحى اين است:

یعنی: بیایند امّتی سرسخت که آن امّت سرسخت از اولاد ادومی راکه از نسل عیص برادر یعقوب پسر اسحاق بوده و پادشاهان سرکش و سرسخت بودهاند بر ایشان غالب شوند.

بدان که اولاد ادومی از نسل عیص می باشند و ارتباط خویشاوندی ایشان با اولاد اسماعیل چنین بوده که عیص بن یعقوب اسرائیل پیغمبر رفت نزد اسماعیل در زمین مکه معظمه ، دختر خود مجلت را به زنی به اسماعیل داد ـ چنان که در باب بیست و هشتم از سفر تکوین تورات در آیه هشتم از آن خبر داده ۲ و قدار فرزند اسماعیل از او به وجود آمد و اولاد قدار خالوزادهٔ اولاد عیص می شوند و همیشه اولاد عیص در جهات جنوب سلاطین و سرکشهای روی زمین بوده اند تا زمان بعثت خاتم الانبیاء به قوت دین محمدی مسلمانان بر ایشان غالب شدند. این جمله از وحی کودک اخبار و اشاره به غلبهٔ مسلمین است بر اولاد عیص .

١. منقول الرضائي، ص ٣٤٢.

۲. كتاب مقدّس، ص ٣٢، تورات، سِفر پيدايش، باب ٢٨، آية ٨-٩.

# حرف یاء از قسمت سوم وحی کودک

# ح ۱۳۱۳ مرا مرا تحقق لیاباء

یعنی: میپوشد پسر کنیزک لباس کهنهٔ سیاست را و بیرون آید با خشم بـرای گـم گردانیدن پسر خواهر خود راکه اولاد عیص بودهاند.

پسر کنیز اشاره است به حضرت خاتم الانبیاء به مناسبت این که از اولاد اسماعیل فرزند هاجر کنیز ابراهیم بوده ؛ چنان که در تورات در سفر تکوین به آن تعبیر شده ا چنان که از پسر خواهر تعبیر به خویشاوند مادری شده ؛ کما این که در عرب هم از خویشان مادری تعبیر به پسران خواهر می شود .. و بیرون آمدن با خشم کنایه است از جنگ کردن و غزوات پیغمبر به بینمبر الله ...

و امّا حرف كاف

פַסְאָה וּסְגֶרְיָה בִעַּנְנְ אָרְעָא וּגֶרְיָה פַסְאָה וּסְגֶרְיָה בִעַלְפָי בַּרִיךְ בַאַרְעָא לְפָנוּ אָרְעָא וּגֶרְיָה בַּיוּ

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۵ و ۲۷، تورات، سِفر پیدایش، باب ۱۶ و ۲۵.

یعنی: بپیچد در زمین از برای خالی کردن زمین و پیش اوست انبری که برمی چیند بتان روی زمین را.

در این وحی اشاره است به دو سه صفت از صفات جلال و کمال حضرت رسول خدا ﷺ:

اؤل آن که: گفته است: بپیچد در زمین از برای خالی کردن روی زمین - یعنی: دین او و اهل دین او چنان روی زمین را احاطه نمایند که کفر و اهل کفر و شرک و اهلش را قلع و قمع نمایند.

و دوم آن که: مراد از انبری که در پیش اوست که بتان روی زمین را برچیند، وجود مبارک امیرالمؤمنین علی ﷺ است که در کعبهٔ معظمه پا بر دوش پیغمبر گذارد و همهٔ بته ادا شکست و بیرون ریخت و به قوّهٔ توحید شمشیر به بینی های مردم زد تا «لا الله » گفتند و ریشهٔ شرک را از جاکند و توحید را رواج داد.

# و امّا حرف لام

# לְבִע בוֹ עָ א וּמַרְכֶּה בָאבְא וְרָחיִם בָּבַתְ שׁוֹבָה יִשְׁיָלְ בְּכַרְ אִנְחִיה עָבִי שׁוֹבָי שׁוֹבָר יִשְׁיָלְ בְּכַרְ אִנְחִיה יִבִי שׁנִין יִבְיֹן

یعنی: از برای جوشش مردم و بسیاری در اصول و دوست دارِ آن جماعت خوب و دشمن دار آن جماعت کینه داران.

این وحی نیز اشاره است به بعضی از صفات حمیدهٔ آن حضرت؛ زیراکه آن حضرت فرموده: إنّی بعثت الأُتمّم مكارم الأخلاق ؛ یعنی: من مبعوث شدم که تمام کنم

١. ر. ك: سنن كبراي بيهقي، ج ١٠، ص ١٩٢؛ الشفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ، ج ١، ص ٩٤؛ عيون الأثر، →

صفات نیک را و کامل گردانم آنها را.

و در جملهٔ اولی اشاره است که آن جناب دل بندگان خدا را با یکدیگر مهربان می فرماید و وضع شریعت مطهّره اش بر مجالست و مؤانست و مهربانی به یکدیگر و انعام و احسان به زیردستان و صلهٔ رحم و ایثار بر فقرا و یتیمان و ترجیح دادن ایشان را بر خود و عیال خود می باشد ـ چنان که همین طور هم بوده و در کتب تواریخ و سیّر هم ذکر شده ـ و جملهٔ دوم که گفته است : «و بسیاری در اصول» یعنی : در شریعت خود جعل اصول و قوانین بسیار در اصول و فروع دین خواهد نمود بنحوی که اصول و قوانین شریعتهای پیش، بنحوی که اصول و قوانینش زیادتی کند بر جمیع اصول و قوانین شریعتهای پیش، و در جملهٔ سوم که گفته است : «دوست دار آن جماعت خوب و دشمن دار آن جماعت کوب و دشمن دار آن جماعت کوب و دشمن دار آن باشن و اهل بیت طیّبین و طاهرینش که با کفّار و اشرار نقمت و عذاب بوده اند ـ هر چند از خویشاوندان ایشان باشند ـ و بر نیکان و ابرار نعمت و خیرخواه بودند ـ هر چند از بیگانگان و دوران بوده اند ـ از پدران مهربان تر .

# و امّا حرف ميم

ورا دروم بندم المرادم المراد

يعني: و از سمت جنوب بسيار شود ماهي و زياد شود و در سال يكصد و بيست و پنج

<sup>←</sup> ج ۲، ص ۴۲۱؛ مجمع الزواند، ج ۹، ص ۱۵؛ كنز العتال، ج ۱۱، ص ۴۲۰ ح ۳۱۹۶۹؛ سبل الهدى والرشاد، ج ۱، ص ۵۰۵ و ج ۶۸، ص ۳۷۳ و ۲۸۲. ص ۴۷۲ و ج ۶۸، ص ۳۷۳ و ۲۸۲.

وارد شود و غمگین شود به جهت مصیبتهایی که رو دهد به جهت اولادش و در هزار و یکصد درس گفته شود.

توضیح آن که: در این حرف میم خبر از روی کار آمدن و سلطنت بنی عبّاس و دورهٔ صفویّه و ترویج تشیّع و مذهب اثنا عشریّه داده، به ایس که ابتدای سلطنت بنی عبّاسی ها از سال یکصد و بیست و پنج شروع شده و مانند ماهی دریا زیاد شدند بنحوی که هرکه باایشان طرفیّت و سرکشی می کرد مقهور و مغلوب می شد و بواسطهٔ کشتن ایشان او لاد پیغمبر آخرالزمان را به انحای مختلفه و مغموم و مصیبت زده کردن آن حضرت که در این و حی به آن اشاره شده.

و امّا آن که در این وحی گفته: «بسیار شود ماهی» مؤیّد آن است حدیثی که هر ثمة بن اعین از حضرت رضا ﷺ روایت کرده از ظاهر شدن ماهی های کوچک بسیار در قبر آن حضرت که مؤوّل به بنی عبّاس است . ۲

و در بقیّهٔ این وحی خبر از سلطنت سلاطین صفویّه داده تا سال یک هزار و صد که گفته است: «در سال یک هزار و صد درس گفته شود» که اشاره به زمان مجلسی اوّل و دوم و شیخ بهایی و میرداماد و آقاحسین خوانساری و پسر او آقاجمال خوانساری و درس دادن ایشان و امثال ایشان باشد.

تا این جا عبارات وحی کودک تفسیر و تأویل شده و بقیّهٔ آن هنوز در پردهٔ خفا باقی مانده و هنوز علمای یهود و دیگران نتوانسته اند تفسیر و تأویل کنند، والله العالم بحقائق الأمور.

#### بهرهٔ هشتم از بخش دوازدهم

در اخبار ارمیای پیغمبر ﷺ در باب چهل و ششم ضمن آیهٔ دهم قضیّهٔ کربلا را بنحو

١. مؤوّل: تأويل شده.

٢. الهداية الكبرى، ص ٢٨٢-٢٨٤؛ روضة الواعظين، ص ٢٢٩-٢٣٢؛ مناقب آل ابي طالب على ، ج ٢، ص ٢٨٢-٢٨٦.

اجمال دانيال در كتاب خود بيان كرده است به اين عبارت:

# 

یعنی: ذبح و قربانی کرده می شود شخصی از برای خدای پروردگار جهانیان در زمین شمال در کنار نهر فرات. ۱

انطباق مضمون این عبارت از ارمیای پیغمبر بر حضرت ابی عبدالله الحسین الله واضح است و مدح و وصف آن به قربانی خدا مستلزم حقیّت پیغمبر آخرالزمان الله است.

# بهرهٔ نهم از بخش دوازدهم

در اخــبار وارده در كـتاب يـؤئيل پـيغمبر از كـتب عـهد عـتيق كـه از پـيغمبران بني اسرائيل است در باب دوم آن كتاب گفته:

۱. زیرا خداوند ، یهوه صبایوت ، در زمین شمال نزد نهر فرات ذبحی دارد [کتاب مقدّس ، ص ۹۱۱ ، کتاب ارمیا ،
 باب ۴۶].

# 

یعنی: ۱ در صهیون کرنا بنوازید و در کوه مقدّس من صدا بلند کنید، تمامی ساکنان زمین بلرزند؛ زیرا روز خداوند می آید و نزدیک است. ۲ روز تاریکی و ظلمت، روز ابر ها و ظلمتِ غلیظ مثل فجرِ منبسط بر کوه ها. امّتی عظیم و قوی که مانند آن از ازل نبوده و بعد از آن تا سال ها و دهرهای بسیار نخواهد بود.

و در آیات بعد از این دو آیه در همین باب می گوید آنچه را که ترجمهٔ آن این است:
آیهٔ ۳ پیش روی ایشان آتش می سوزاند و در عقب ایشان شعله ملتهب می گردد. پیش روی ایشان زمین مثل باغ عَدن و در عقب ایشان بیابانِ بایر است و نیز از ایشان احدی رهایی نمی یابد. ۴ منظر ایشان [مثل] منظر اسبان است و مانند اسب سواران می تازند. ۵ مثل صدای عرّابه ها بر قلهٔ کوه ها جست و خیز می کنند. مثل صدای شعلهٔ آتش که کاه را بسوزاند. مانند امّت عظیمی که برای جنگ صف بسته باشند. ۶ از حضور ایشان قومها می لرزند و تمامی روی ها رنگ پریده می شود. ۷ مثل جبّاران می دوند. مثل مردان جنگی بر حصارها برمی آیند و هر کدام به راه خود می آیند و طریق های خود را تبدیل خدیمی کنند. ۸ بر یکدیگر از دحام نمی کنند؛ زیرا هر کس به راه خود می خرامد. از میان خربه ها هجوم می آورند و صفهای خود را نمی شکنند. ۹ بر شهر می جهند. بر روی

حصارها می دوند. به خانه ها بر می آیند. مثل دزدان از پنجره ها داخل می شوند. ۱۰ از حضور ایشان زمین متزلزل و آسمان ها مرتعش می شود. آفتاب و ماه سیاه می شوند و ستارگان نور خود را باز می دارند. ۱۱ و خداوند آواز خود را پیش لشکر خویش بلند می کند؛ زیرا اردوی او بسیار عظیم است، و آن که سخن خود را بجا می آورد قدیر است؛ زیرا روز خداوند عظیم و بی نهایت مهیب است و کیست که طاقت آن را داشته باشد. و بعد از آیاتی چند در همان باب باز گفته است: ۲۸ و بعد از آن روح خود را بر همهٔ بشر خواهم ریخت و پسران و دختران شما نبوت خواهند نمود و پیران و جوانان شما رؤیا خواهند دید. ۲۹ و در آن ایّام روح خود را بر غلامان و کنیزان نیز خواهم ریخت. ۳۰ و آیات را از خون و آتش و ستونهای دود در آسمان و زمین ظاهر خواهم ساخت. ۳۱ آفتاب به تاریکی و ماه به خون مبدّل خواهد شد پیش از ظهور یوم عظیم و مهیب خداوند. ۳۲ و واقع خواهد شد که هرکه نام خداوند را بخواند نجات یابد؛ زیرا در کوه صهیون و در اور شلیم چنان که خداوند گفته است بقیّتی خواهد بود و در و میان باقی ماندگان آنانی که خداوند ایشان را خوانده است .۱

دانسته باد که بیشتر از این علامات منطبق است بر پیغمبر آخرالزمان و امّت عظیم آن حضرت و بیرون آمدن آن حضرت از کوهستانهای مکّه بالشکر خود و پهن شدن آن حضرت و بیرون آمدن آن حضرت از کوهستانهای مکّه بالشکر خود و پهن شدن آنها در اطراف عالم و کوهها و قوی و عظیم بودن آن امّت بنحوی که در سابقین و لاحقین مثل و مانند نداشته باشند و در جنگ و جدال قوی و بی عدیل باشند و تزلزلی در ارکان وجودشان نباشد و ترسی و هراسی در دلهاشان نباشد و در هنگام قتال و جدال ثابت بوده و هیچ گاه به دشمن پشت نکنند و از ایشان فرار ننمایند و از ترس آنها دلهای دشمنان بلرزد و رنگ از رخسارهاشان برداشته شود و از حضور آنها زمین و آسمان بلرزد و آفتاب و ماه گرفته و سیاه شود و ستاره ها بی نور شود و آن بزرگوار در جنگها در پیشاپیش لشکر صدای خود را بلند کند و لشکر او عظیم باشد

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٣١ \_١٠٣٢، كتاب يوئيل، باب ٢.

و آن بزرگوار به هر چیزی قادر و توانا باشد و بی نهایت مهیب باشد که احدی را طاقت مقاومت با او نباشد و در زمان او همهٔ بشر مؤیّد به روح القدس گردند و پسران و دختران صاحبان مکاشفه و رؤیاهای صحیحه گردند و پیران و جوانان ایشان متصف به صفات انبیای بنی اسرائیل شوند حتّی کنیزان و غلامان و پیش از ظهور آن روز عظیم آیات و علامات چندی روی دهد داز قبیل خونریزی شدید و آتش فشانی ها و صاعقه ها و ستون های دود در آسمان و زمین و گرفتن آفتاب و ماه و دیده شدن ماه به رنگ خون ظاهر و و اقع خواهد شد و بیت المقدس و و واقع خواهد شد و بیت المقدس بر بازماندگان ظاهر خواهد گردید، و در آن زمان فقط اهل ایمان نجات خواهند یافت.

و ممكن است كه گفته شود: كلّيّهٔ اين خبرهايي كه يو ئيل در كتاب خود خبر داده است راجع به روز قيام قائم آل محمّد على كه از روزهاى عظيم ربوبيّت است باشد و اشاره به قيام آن حضرت و علامات نزديك ظهور و زمان ظهور آن بزرگوار باشد ـ چنان كه انطباق آن با اخبار واحاديث وارده در اين باب بر شخص متتبّع ظاهر و آشكار است ، والله العالم بحقائق الأمور.

# در اخبار حکی نبی

یعنی: ۷ زیرا یهوه صبائوت چنین میگوید: یک دفعهٔ دیگر و آن نیز بعد از اندک زمانی آسمانها و زمین و دریا و خشکی را متزلزل خواهم ساخت. ۸ و تمامی امّتها را متزلزل خواهم ساخت و فضیلت جمیع امّتها خواهند آمد، و یهوه صبائوت میگوید: این خانه را از جلال پر خواهم ساخت. ۱

אַל עַרְבֶּח וחנה ليمعاظ ومنكد חַבית ונפחתי וובאנים ونا بجتي وهنايغر هببت ه يوم יהוה צבאות נאם نودكنه صِبًا نُوُّت بهٔوا ه אשר ן א רנם חור とこし خادِب רצים איש לביתו

آیهٔ ۹. یهوه صبائوت میگوید: نقره از آن من و طلااز آن من است. ۲ یهوه صبائوت میگوید: جلال آخر این خانه از جلال نخستینش عظیم تر خواهد بود و در این مکان سلامتی را خواهم بخشید. ۳

مؤلِّف گوید: این ترجمه ای که برای این آیات شد و فق ترجمهٔ مطبوعهٔ لندن است

١. كتاب مقدِّس، ص ١٠۶۴، كتاب حَجَّىٰ نبى، باب ٢، آيه ٤ ــ٧.

۲. عدد ( ۹ ) در مصدر این جا قرار گرفته است.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٠۶۴، كتاب حَجِّي نبي، باب ٢.

در سال ۱۹۳۲ م و امّا مرحوم نراقی علیه الرحمه در کتاب سیف الانمه آیست را این طور ترجمه کرده و فرموده است: یعنی: سهل مانده است که من به حرکت آورم آسمان ها و زمین را و دریاها را و اطراف عالم را و تغییر دهم عجم را و بیاید آن کسی که جمیع عجم در انتظار او باشند و پر سازد بتخانه را از خوبی ها، و خوبی های خانهٔ آخرین به از خانهٔ اولین است، و من سرنگون خواهم ساخت در آن زمان تختهای بادشاهان را و جبروت یادشاهی عجم را خواهم شکست.

و بر طالب حق ظاهر است که تغییر عجم را نداده مگر محمد بن عبدالله ﷺ و همچنین جبروت عجم نشکست مگر بواسطهٔ محمد بن عبدالله و تختهای پادشاهان سرنگون نشد مگر در دولت آن حضرت، و خانهٔ آخرین اشاره به خانهٔ کمره است که بهتر از بیت المقدس است. ۱

تا این جا به پایان رسید کلام نراقی علیه الرحمه در آن کتاب، نگار ندهٔ این کتاب گوید: از پیش تذکر داده شد که سیرهٔ جماعت اهل کتاب بر تغییر دادن کلمات و ترجمه های کتاب های خودشان است در هر عصری و هر طبعی پینان که شواهد بعضی از آنها قبلاً شرح داده شد و مع الوصف با این تغییرات و تحریفات و حق کشی ها باز هم برای اتمام حجت حقایقی به قلم ها و زبان های ایشان جاری می شود که حجت برای آنها تمام شود و جای عذری برایشان باقی نماند، به هر تقدیر در این ترجمهٔ فاضلخانی که گفته است: « فضیلت جمیع امّت ها خواهد آمد » اشاره است به افضلیت امّت خاتم الانبیاء علی بر سایر امّت ها بواسطهٔ افضلیت آن حضرت بر سایر انبیا و مرسلین و خاتم الانبیاء عَیلی بر سایر امّت ها بواسطهٔ افضلیت آن حضرت بر سایر انبیا و مرسلین و افضلیت شریعت آن بزرگوار بر سایر شریعت ها و افضلیت کتاب او بر سایر کتاب ها افضلیت کتاب او بر سایر کتاب ها افضلیت کتاب و بر سایر کتاب ها بر کتاب ها از آیاتی که در قدر ن و اخبار و احادیثی که در کتب مسلمانان تصریح به آن شده که با در آنها قبلاً در این کتاب نقل شد و پارهٔ دیگری که بعد از این دیر کر ده می شود،

١. سيف الأمَّة و برهان الملَّة ، ص ١٢٨ - ١٣٩.

و مراد از این که گفته است: «جلال آخر این خانه از جلال نخستینش عظیم تر خواهد بود» اگر مراد از خانه کعبه نباشد و بیت المقدس باشد ـ بر فرض صحت ترجمهٔ فاضلخانی ـ ، باز اشاره است به جلال عظیم تر یافتن بیت المقدس از اوّل تأسیس آن که دارای جلال و عظمت بوده و این معنی نیز در اخبار مسلمانان و در کتب ایشان مشحون است که در زمان قیام قائم آل محمد ـ علیه و علیهم السلام ـ عظمت و جلال بیت المقدس از اوّل زیاد تر خواهد شد ـ چنان که در ضمن اخبار و احادیث جزء اوّل و دوم و سوم این کتاب شرح داده شده است. مراجعه شود.

# بهرهٔ یازدهم از بخش دوازدهم

در بشارات و اخباری که حضرت زکریّای پیغمبر ﷺ در کتاب خود خبر داده است در باب چهارم آن کتاب که گفته است:

וְיָּטֶׁכְ חַפֵּלֵאָךְ חַדְבֵּרְ בִּיְ וַיְּעִיהֵנְי לְאָיטׁ אְנָשׁר יַּעֲוֹר כִשְׁנְּעֵוֹי וַיְּצִּלְי לְאָלִי פָה אָתָרר אֶהְ וֹיִאבִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנֻאָּכִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנֻאָּכִר רְאִיתִי וְהְנָה פַנְוֹרָת זְהָבְּ כְּלָּהְ וְנָאֵיה שִׁבְּעָה רְאשָׁה וְשִׁבְעָה נֵרְתִיהְ עָלֶּיִה שָׁבְעָה בְאשָׁה וְשִׁבְעָה נֵרְתִיהְ עָלֶּיִה שָׁבְעָה

# 

# ترجمهٔ آیات:

آیهٔ اوّل: و فرشته ای که با من تکلّم می نمود برگشته، مرا مثل شخصی که از خواب بیدار شود بیدار کرد. ۲ و به من گفت: چه چیز می بینی ؟ گفتم: نظر کردم و اینک شمعدانی که تمامش طلاست و روغن دانش بر سرش و هفت چراغش بر آن است و هر چراغ که بر سرش می باشد هفت لوله دارد. ۳ و به پهلوی آن دو درخت زیتون که یکی به طرف راست روغن دان و دیگری به طرف چپش می باشد. ۱

پس از آن طول داده است کلام را تا میرسد به آیهٔ یازدهم. پس میگوید:

וְאַצֵין וְאַמֵּר ְאָלֵין מַה שְׁנִי הַזְיּנִי הֹינִילּי ניוופי לווּגִי עוֹשׁ בבי ביייי בּייִנְיּי האלה על יפין חמנורה ועל שִׁפֹאוּלְה מוני שו ביי איי אינוו. בשר שיפיני וואען שנית ואמר אליו מַה נווֹמִי עַבִּית וֹאַמֵר אַלִין מַה נווֹמִי עַבְּיִת וֹאַמֵר אַלִין מַה

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۸، کتاب زکریای نبی، باب ۴.

בנטרוע עוניכ לינים הזהר: לינים הזהר: הְלוֹא יָרעת כָּה エレア ארנייניאפר ادِن העכרים תיצור מיגישור ها عُوْمَد بَمُ לל הואנץ

یعنی: ۱۱ پس من او را خطاب کرده ، گفتم: این دو درخت زیتون که به طرف راست و طرف چپ شمعدان هستند چه می باشند؟ ۱۲ و بار دیگر او را خطاب کرده ، گفتم که: این دو شاخهٔ زیتون به پهلوی دو لولهٔ زرینی که روغن طلا را از خود می ریزد چیستند؟ ۱۳ او مرا جواب داده ، گفت: آیا نمی دانی که اینها چیستند؟ گفتم: نه ، ای آقایم! ۱۴ گفت: اینها پسران روغن زیت می باشند. ۱

ترجمهٔ این آیات بر وفق ترجمهٔ فاضلخانی، طبع ۱۹۳۲ م در لندن است، و امّا

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۹، کتاب زکریّای نبی، باب ۴.

مرحوم نراقی علیه الرحمة در کتاب سیف الأمّة گفته است که: یعنی: حضرت زکریًا در عرش نوری دید و در دو طرف آن نور دو شمع روشن دید. از جبرئیل پرسید که: این دو نور ودو زیتون چیست؟ جبرئیل گفت: آنها دو فرزند آلی است که آن آلی داماد واجب الاطاعه کل روی زمین است، و نیز گفته است: بلی، درنسخ کتاب زکریًا که حقیر دیدم لفظ «آلی» را ساقط کرده و همین لفظ «هیصهار» است چنان که نوشته شد و «هیصهار» به معنی داماد است. پس معنی آن می شود که: گفت: این دو فرزند داماد واجب الاطاعه کل روی زمین است. بنا بر این هم کفایت می کند؛ چه حسنین هی دو فرزند داماد محمّد بن عبدالله هستند. علاوه بر این که ما صَدق دو زیتون چنان که در قرآن و احادیث رسیده همان حسنین اند و بعد از زکریًا بجز حسنین دو فرزند دامادی ظاهر نشده و وعدهٔ ظهور هم داده نشده و عیسی و ماشیح که نصارا و یهود آمدن آنها را می گویند چنین دو فرزندی نداشته اند. ۲

و نيز حضرت زكريًا در باب پنجم كتاب خود گفته است:

۱. ما صَدَقِ دو زيتون: آنچه بر آن «دو زيتون» صدق كند.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٧.

זאת האלו היוצאת ٦٥ ك در الماد ا פְמוֹה נָקָה י הְוֹצֵאתיה נָאָם בית הנשבע בשמי היי היישוغ וכלתו ואלע אאיו וֹאָת אָבְנִיּוֹ

یعنی: و باز چشمان خود را برافراشته ، نگریستم و طوماری پرّان دیدم . ۲ و او مرا گفت: چه چیز می بینی ؟ گفتم: طوماری پـرّان مـی بینم کـه طولش بـیست ذراع و عرضش ده ذراع می باشد . ۱۳ و مراگفت: این است آن لعنتی که بر روی تـمام جـهان بیرون می رود ؛ زیراکه از این طرف هر دزد موافق آن منقطع خواهد شد و از آن طرف

هر که سوگند خور د موافق آن منقطع خواهد گردید. ۴ یَهُوه صبایوت میگوید: من آن را بیرون خواهم فرستاد و به خانهٔ دزد و به خانهٔ هرکه به اسم من قسم دروغ خور د داخل خواهد شد و در میان خانهاش نزیل شده ، ۱ آن را با چوبهایش و سنگهایش منهدم خواهد نمود. ۲

وامًا نراقی علیه الرحمه در همان کتاب خود در ترجمهٔ بعضی از این آیات چنین گفته است که: زکریًا به طرف بالا نگاه کرد. کتابی را دید که پرواز می کند. از جبرئیل پرسید که: این چیست؟ گفت: این کتابی است که ظاهر می شود در تمام روی زمین به جهت آن که دیوان هر دزدی چنان که آن جا نوشته بشود و دیوان هر کسی که قسم دروغ بخورد موافق آن بشود و خدا آن کتاب را به خانهٔ هر دزدی و هر کسی که قسم دروغ بخورد خواهد فرستاد.

و ظهور این فقرات در اثبات نبوت جد بزرگوار آن دو شمع و حقیّت قرآن که حاکم میان دزدان و دروغگویان است و اغلب به آن قسم میخورند مانند روز روشن است ... و بعد از زکریّا تاکنون بجز قرآن چنین کتابی که متّصف به این صفات باشد ظاهر نشده و در انجیل فعلی هم که در دست مسیحیّین است دیوان دروغگویان و دزدان نیست، "انتهی کلامه، رفع الله مقامه.

و نيز در فصل سوم كتاب زكريًا از آمدن خاتم الانبياء على چنين خبر داده است:

# לי הנני מביא את עברי צים ח كي منى موب, أيث عندي

در ذيل آية ٨همان فصل و باب گفته: (بشنويد) زيراكه اينك من بندهٔ خود شاخه

١. نزيل شده: فرود آمده.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۹، کتاب زکریّای نبی، باب ۵.

٣. سيف الأمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٧.

را خواهم آورد، او در آیهٔ ۱۲ از باب ششم گفته:

וְחוּ א יִבְנֵה את הַיּבֵל יהוה : וְהֹוֹ אֹלֹי בִּר יהוה יוֹהֹוֹ אֹלֹי בַּחִים בִּחִים בַּחִבּים בּחִבּים בּלְיהִים בּחִבּים בּחִבים בּחִבּים בּחִים בּיחִבּים בּחִבּים בּחִבּים בּחִבּים בּחִבּים בּחִבּים בּיחִבּים בּחִבּים בּחִבּים בּיחִבּים בּחִבּים בּיחִבּים בּיחִים בּיחִבּים בּיחִבּים בּיחִים בּיחִבּים בּיחִבּים בּיחִבּים בּיחִבּים בּיחִים בּיחִבּים בּיחִים ٦ د٦ د و نايت و مايل ז הוח והוא להן שפוי בשפיי בשפיי ועצת שלנם תחיה ולטוביה ולידעיה ולחן בין צפניה ۱۳۱۳ : يَهُوُّاه בהיכל יחוה بتكؤاه

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۸، کتاب زکریّای نبی، باب ۳.

یعنی: اینک مردی که به شاخه مسمّاست و از مکان خود خواهد رویید و هیکل خداوند را بنا خواهد نمود و جلال را خداوند را بنا خواهد نمود و جلال را متحمّل خواهد شد و بر کرسی او جلوس نموده ، حکمرانی خواهد کرد و بر کرسی او کاهن خواهد بود و مشورت سلامتی در میان هر دو ایشان خواهد بود . ۱۴ و آن تاج برای حالم و طوبیًا و حین بن صَفَنیا به جهت یادگاری در هیکل خداوند خواهد بود . ۱۵ و آنانی که دورند خواهند آمد و در هیکل خداوند بنا خواهند نمود . ۱۵

در كتاب سيف الأُمَّة آية ١٢ و ١٣ را اين طور ترجمه كرده است:

یعنی: همان بندهٔ مشرقی من اسم او مشرقی باشد و در زیر فرمان او بیتالله بنا گذارده شود. بعد از آن گفته است: نظر کن ـای طالب حق! ـکه بعد از زکریًا پیغمبری بجز عیسی نیامد و او در بیت لحم متولّد شد که از قُرای بیت المقدس است [که] محل [وحی به] زکریًا بود و ظهور او در ساعیر شد که غربی بیت المقدس است و محمد کا از مکه ظاهر شد که شرقی جنوبی بیت المقدس است و خانهٔ کعبه در زیر فرمان او بنا از مکه ظاهر شد که بیاید کسی نگفته که: خانهٔ خدایی بنا کند. پس با وجود چنین شد و ماشیحی که بیاید کسی نگفته که: خانهٔ خدایی بنا کند. پس با وجود چنین تصریحی طالب حق را چه شبههای باقی می ماند؟ (انتهی کلامه).

و نیز در باب نهم در آیهٔ ۱۰ و ۱۱گفته است:

גילי באר בת צירן הריעי בת יורישלם
הנה בלל בד יבוא לך צרים וכון עוריעי בת יורישלם
הנה בלל בד יבוא לך צרים וכון עור בין איניין הוא עני ור כב על חכיר ועל עיר בן
הוא עני ור כב על חכיר ועל עיר בן
הוא עני ור כב על הכיר ועל עיר בן
היי ביי ביי ביי ביי

۱. کتاب مقدّس، ص ۲۰۷۰، کتاب زکریّای نبی، باب ۶.

٢. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٨.

אָתְנְיוֹת יְוְשָׁלְם וְנְבְרַת מְאַפְרים וְפָנָם מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פְּלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פִלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת פִּלְחָפְת מִירְוֹשׁלֹם ונְבְרַת הְשָׁת וֹבְיִי וְבָּיֵם וְבְּשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְרָבֶר שָׁלְוֹם לְנִיים וְבְשׁלוּ פִים וְבִישׁלוּ בִים וְבְּיִבְּר שִׁלְוֹם לְנִיים וְבְּיִבְּר שִׁלְוֹם לְנִיים וְבְּיִבְּר בִייִם וְבְּיִבְּר שִׁיִּים וְבְּיִבְּר בִיוֹם וְבְּיִבְּר בִיוֹם וְבִים וְבְּבִים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּיִבְים וְבְּבִים וְבְּים בְּיִבְּים בְּבִים וְבְּבִים וְבִים וְבִים וּבְיִים וְבְּבִים וְבְּיִבְים וְבִים וְבִים וְבִּים וְבִים וּבְיִים וּבְיִבְים וְבְּרָב בִייִם וְבְּבִים וְבִים וְבְּבִים וְבִים וְבְּבִים וְבִיים וּבְיִים וְבְּבִים וְבִים וְבִים וּבְּים וּבְיִים וְבִים וּבְּים וְבִים וּבְים וּבְים וּבְים וּבִים וּבְים וּבִים וּבְּים וּבִים וּבְים וּבִים וּבְּים וּבְים וּבִים וּבְּים וּבְים וּבְים וּבְים וּבְים וּבְּים וּבְים וּבְים וּבְּים וּבְים וּבְים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְים וּבִים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְים וּבְּבִים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְים וּבְּים וּבְּים וּבְים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּים וּבְּבְים וּבְּים וּבְיִים וּבְּים וּבּים וּבְּים וּבְּים וּבּים וּבּים וּבּבּים וּבּים וּבּבּים וּבּבּים וּבּים וּבּבּים וּבּים וּבּים וּבּים וּבְּבּים וּבּבּים וּבִים וּבּבּים וּבּבּים וּבּבּים וּבְּים וּבּבּים וּבּבּים וּבּבּים וּבּבּים וּבּבּים וּבּבּים בּים וּבּבּים בּיוּבּבּים בּיבּים וּבּבּים בּיוּבּים וּבּבּים בּיבּים וּבּבּים בּיבּים וּבּבּים בּיבּים וּבּבּים בּיוּבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיים בּבּבּים בּיים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיים בּיבּים בּיים בּבּים בּיבּים ב

ترجمهٔ این آیات طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ م: آیهٔ ۹: ای دختر صهیون! بسیار وجد بنما، و ای دختر اورشلیم! آواز شادمانی بده. اینک پادشاه تو نزد تو می آید. او عادل و صاحب نجات و حلیم می باشد و بر الاغ و بر کرّه بچهٔ الاغ سوار است. ۱۰ و من عرّابه را از آفرایم و اسب را از اورشلیم منقطع خواهم ساخت و کمان جنگی شکسته خواهد شد و او باامّتها به سلامتی تکلّم خواهد نمود و سلطنت او از دریا تا دریا و از نهر تا اقصای زمین خواهد بود. ۱

و مرحوم نراقى در كتاب كيف الأمنة ترجمهٔ اين دو آيه را چنين بيان كرده:

یعنی: شادباش، ای ولایت اسلام! وخوشحالی کن، ای ولایت بیت المقدس! که اینک می آید پادشاه تو ۲ از برای تو. راستگو و شفاعت کنندهٔ گناهکاران فقیر باشد و سوار شود بر الاغ و نیست کند اسب سواری را از میان یهود و لشکر را از بیت المقدس و بشکند کمان جنگ را و ظاهر کند اسلام را در میان عجمان و برسد حکم او از دریاها و به دریاها و رودخانه ها تا انتهای زمین.

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۷۲ ـ ۱۰۷۳، کتاب زکریّای نبی، باب ۹.

۲. در مصدر : ( پادشاه نو ).

و معنی این فقرات به نوع مذکور بنحوی است که موافق با معانی الفاظ آنهاست. و یکی از علمای نصارا و دیگری از یهود آنها را تفسیر کردهاند به آنچه فی الجمله مخالفتی با آنچه ما تفسیر کردیم دارد و آن دو تفسیر باهم اندک تغایری دارند ولیکن هیچ یک مضر به استدلال مانیستند.

امًا مفسر نصرانی چنین تفسیر کرده که یعنی: خرم باش، ای دختر اسلام! و خوشحالی کن، ای دختر بیت المقدس! هان که پادشاه تو بیاید به تو که معصوم و شفاعت کننده باشد و فقیر خواهد بود و الاغ سوار شود و نیست کند لشکر را از افراهیم -یعنی: از سبط یهود و برطرف کندا اسب را و خواهد شکست کمان جنگ را و خبر زمان عدالت را به عجمان بدهد و اختیار او از دریا و از همهٔ رودخانهها تا انتهای زمین خواهد بود.

و امّا مفسر یهودی چنین تفسیر کرده که: «شاد باش، ای طایفه و جماعت بیت المقدس! و خوشحالی کن، ای جماعت اسلامیان! که پادشاه تو می آید و راستگو و فرج دهنده باشد» تا آخر، مگر این که به جای «خبر زمان عدالت به عجمان بدهد» گفته: و بیان کند اسلام را از برای همهٔ گروهها.

و بنا بر سه تفسیر صراحت آنها در مطلب واضح است و انطباق او بر پیغمبر ما نهایت وضوح دارد ؛ چه او تصریح فرموده که: خدای تعالی مرتبهٔ شفاعت گناهکاران امّت را به او عطا فرموده "و آیهٔ: ﴿ وَلَسَوفَ یُعطِیكَ رَبُّكَ فَتَرضَی ﴾ \* نیز بر آن دال است

۱. در مصدر: (خواهد کرد).

۲. در پاورقی این قسمت در مصدر نوشته شده: (این ترجمه دقیقاً مطابق با ترجمه ای است که در سیف المؤمنین
 علی قلی جدید الاسلام، ص ۲۲۰ آمده است)، و شاید مراد مؤلف از مفسر نصرانی نویسنده همان کتاب است.

۳. ... وأعطيت الشفاعة . [ر.ك: مسند احمد، ج ١، ص ٣٠١ و ج ١، ص ٢١٤ و ج ٥، ص ١٤٢؛ سنن دارمى، ج ١، ص ٣٢٣: صحيح بخارى، ج ١، ص ٩٨و ١١٢: صحيح مسلم، ج ٢، ص ٩٣٤: من لا يحضره الفقيد، ج ١، ص ٣٢٨: ضمن حديث ٢١ و ج ١٤، ص ٣٠٨ و ٣١٣، ضمن حديث ١٢ و ج ١٤، ص ٣٠٨ و ٣١٣، ضمن حديث ١ و ...].

٢. سورة ضحى، آية ٥.

و آن حضرت به يحمور مسمّا بود، و رياست لشكركشي و جمع لشكر را از ميان يهود برطرف كرد؛ چه ايشان را منع نمود از سوار زين شدن و در اطراف عالم يهود نمي توانند براسب زيني سوار شد، و بنا بر تفسير دوم و سيم ـ كه مطلق گفته كه: «برطرف سازد اسب را» و به خصوص بيت المقدس نگفته اند ـ باز مطلب ظاهر است؛ چه در مكه و مدينه و ميان اعوان و انصار او اسب يافت نمي شد إلّا نادراً، والنادر كالمعدوم و لشكر يهود را نيست و نابود گردانيد، و كمان جنگ شكستن كه كنايه از بسيار جنگ كردن يا شكستن كمانداران [است] مخصوص او بود، و ظاهر ساختن اسلام در ميان عجمان ـ يا در ميان همه گروه ها ـ واضح است و بنا بر تفسير دويم نيز كه به جاى اين گفته: «و خبر زمان عدالت را به عجمان بدهد» نيز ظاهر است كه خبر زمان عدالت را و داد؛ چه فرمود: و لادات مياد و سلط او به همه اطراف زمين رسيد.

و این صفات همه در آن سرور متحقّق بود و نمی تواند بود که مراد از آن عیسی ﷺ باشد؛ چه او ۔ چنان که در انجیل مذکور است ۔ می گوید که: من مبعوث نگشته ام مگر بر بنی اسرائیل . ۳ علاوه بر این که عیسی هرگز کمان جنگی نشکست و خبری از زمان عدالت به عجم یا سایر مردم نداد و اسلام را ظاهر نکرد ، بلکه پادشاه نبود که تواند شد بفر ماید: پادشاه تو بیاید. ۴

تا اين جا پايان يافت كلام نراقي -عليه الرحمة والرضوان.

١. النادر كالمعدوم: آنچه بندرت يافت ميشود ، گويا اصلاً وجود ندارد.

ر.ک: قصص الانبیاء، ص ۲۱۴، ح ۴۲۲: مناقب آل ابی طالب ﷺ، ج ۱، ص ۱۴۹: الدر النظیم، ص ۵۸؛ العدد القویة، ص ۱۱۱، ذیل شمارهٔ ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۵، ص ۲۵۰، ذیل شمارهٔ ۱ و ص ۲۵۴، ح ۶و ص ۲۷۶، ذیل شمارهٔ ۲۳ و ج ۹۵، ص ۱۹۴.

۳. او در جواب گفت: فرستاده نشده ام مگر به جهت گوسفندان گم شدهٔ خاندان اسرائیل. [کتاب مقدس، ص ۱۱۰۸، انجیل متّی، باب ۱۵، آیهٔ ۲۴]
 ۴. سیف الأُمّة و بر هان الملّة، ص ۱۳۸ ـ ۱۴۰.

بهرهٔ دوازدهم از بخش دوازدهم

. در بیان اخباری که ملاکی نبی در کتاب خود خبر داده. در سیمان سیّم چنین گفته است:

白作的方向 وِ الْمَاشِبُ

# المراج مراك حرار المراج المرا

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲م: آیهٔ ۱: اینک من رسول خود را خواهم فرستاد و او طریق را پیش روی من مهیّا خواهد ساخت و خداوندی که شما طالب او میباشید ناگهان به هیکل خود خواهد آمد \_یعنی: آن رسول عهدی که شما از او مسرور میباشید. هان! او میآید. قول یَهوه صبائوت این است. ۲ امّا کیست که روز آمدن او را متحمّل شود و کیست که در حین ظهور وی تواند ایستاد؟ زیراکه او مثل آتش قالگر و مانند صابون گازران اخواهد بود. ۳ و مثل قالگر و مصفّا کنندهٔ نقره خواهد نشست و بنی لاوی را طاهر ساخته ، ایشان را مانند طلا و نقره مصفّا خواهد گردانید تا ایشان هدیه [ای] برای خداوند به عدالت بگذرانند. ۴ آن گاه هدیهٔ یهود ۲ و اور شلیم پسندیدهٔ خداوند خواهد شد \_چنان که در ایّام قدیم و سالهای پیشین می بود. ۳

و نیز در باب چهارم از کتاب ملاکی گفته:

לי חנה הינה ראבער לתנור וְהֵינֵם כֹּאָבער לְתַנור וְהֵינֵוּ בִּלְּעָׁ הְיִרִם וְלֵלְ עִנִיה רְנָעֵינִי וְהֵינֵוּ בְּלָעׁ בֹּלֵי עִנִיה רְנָעֵינִי וְהֵינֵי בְּלִעׁ עִנִיה רְנָעֵינִי וְבָּלְ עִנִיה רְנָעֵינִי וְבָּלְ עִנִיה רְנָעֵינִי וּבְּלֵי עִנִיה רְנָעֵינִי וּבְּלֵי עִנִיה רְנָעֵינִי וּבְּלִי עִנִיה בְּעִייִי וּבְּבְּי עִנִיה בְּעִייִי וּבְּיִי בִּיִייִ וּבְּיִי בִּיִי וּבְּיִי בִּיִי בִּיִי בִּיִי בְּיִי בִּיִי בִּייִי בִּייִ בִּי בִּייִי בִּייִ בִּיי בִּייִי בִּי בְּעִייִ בְּיִי בִּייִי בְּיִי בִּייִי בְּיִים בְּבְּלְ עִנִים היוֹנִים הְיִנְים בּא אָבֵיִר בּיִבְּיִי בִּייִי בְּבִיי בְּבִּי בְּבִּי בְּבְּבְיִי בְּבִיי בְּבְּיִים בְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים הְיִים הְנִיים הוּיִים הוּינוּם היינוּ בְּבְּיִים בּיוֹבְיים בּיוֹבְיים היוֹים הוּינוּם היינוּם היינוּ בְּבְּיִים בּבְּיים בּבְּיים בּבְּבְּים הּיִים היינום היינוּם היינוּ בְּבְּיים בּבְּבְיים בּבְּבְּים בּבְּבְּבְּים הּבְּבְים בּבְּבְּבְּים הּבְּבְים בּבְּבְּים הּבְּבְּבְּים הּבְּבְּים הּבְּבְּים הּבְּבְּבְיִים בּבְּים בְּבְּבְּים בּבּים הּבְּבְּים בּבּים הּבּבְּים בּבּים הּבּבְיים בּבּים הּבּבְּים בּבּים הּבּבְּים בּבּים הּבּבְיים בּבּים הּבּבְיים בּבּיים בּבּבּיים בּבּיים בּבּבּים בּבּבּיים בּבּבּים בּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּיים בּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּים בּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּב

۱. گازر: رختشوی، کسی که پیشهاش رختشویی است.

۲. در مصدر: (هدية يهودا).

٣. کتاب مقدّس، ص ١٠٨٠، کتاب ملاکی نبی، باب ٣.

יְהְוֶהְ צַבְּאָוֹת אְשָׁר לְּאַ יִצְּיָוֹת לְּהָם שַׁרָּשׁׁ וְעָנָף יְוְזְרְחָה לְּבְם שִׁרָּשׁׁ וְעָנָף יְוְזְרְחָה לְּבְם לְּתְבֹּם שַׁרָּשׁׁ וְעָנָף יְוְזְרְחָה לְּבְם יִרְאַי שִׁכְשׁ צְרְבְּקְה ופרְנֵא יְבִיּשׁׁיִי שִׁבְּיּשׁׁ צְרְבְּקְה ופרְנֵא יִבְּיִשׁׁ בְּבְּנְנִיּוֹיצְאותם ונשׁתם לְצִגְּלֵי יִבְּיִישׁׁ בִּבְּנְנִיי בְּבְּנְנִייִ צְאוֹם ונשׁתם לְצְגְּלֵי יִבְּיִישׁׁיִ בְּבִּיִּבְּיִ בְּבִּיִּי יִשְׁשִׁיבֹּ בְּבִּיִּבְיִ בְּבִּי יִשְׁשִׁיבִּ בְּבִּיִּבְּיִ בִּיְבִיּבְּיִ בִּיִּבְּיִבְּיִ בִּיְבִיבְּיִ בִּיְבִיבְּיִ בִּיִּבְיִבְּיִ בִּיְבִרְבִיּ

ترجمه طبق همان مطبوعه: ۱ زیرا اینک آن روزی که مثل تنور مشتعل می باشد خواهد آمد و جمیع متکبّران و جمیع بدکاران کاه خواهند بود، و یهوه صبائوت می گوید: آن روز که می آید، ایشان را چنان خواهد سوزانید که نه ریشه و نه شاخه [ای] برای ایشان باقی خواهد گذاشت. ۲ امّا برای شما که از اسم من می ترسید، آفتاب عدالت طلوع خواهد کرد و بر بالهای وی شفا خواهد بود و شما بیرون آمده، مانند گوساله های پرواری جست و خیز خواهید کرد. ۱

و در دو آیهٔ آخر این باب گفته است:

הני אָנֶלְי שׁלֵח לְבֵם אָת אֵלְיָה مِهْ اَوْجَى الوَحْ مِهْ الْمِنْ الْمِنْ الْمَا الله الله الله الله الميان הנביא לפני בו א יום יהוה הכרול مِنادِنْ الْمِنْ الْمَا الله الله المُعادُول

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۸۱، کتاب ملاکی نبی، باب ۴.

# 

ترجمه: ۵اینک من ایلیّای نبی را قبل از رسیدن روز عظیم و مهیب خداوند نـزد شما خواهم فرستاد. ۶ و او دل [پدران به سوی پسران و دل] پسران را به سوی پدران خواهد برگردانید. مبادا بیایم و زمین را به لعنت بزنم. ۱

#### تبصره

مخفی نماند که این دو آیه را با دو آیهای که قبل از این دو آیه نوشته شد در کتاب تورات عبری طبع برلن جزء آیات باب سوم کتاب ملاکی نوشته و در ترجمهٔ مطبوعهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ م از آیات باب چهارم نوشته. برای توضیح از جهت مراجعین تذکّر داده شد که هرگاه به تورات عبری مراجعه کنند، بدانند که این آیات در باب سوم نوشته شده و ردیف شمارهٔ آنها در آن باب ۱۹ و ۲۰ و ۲۳ و ۲۴ است.

مؤلف ناچیز گوید: محل شاهد در این آیات خبر دادن از آمدن پیغمبر و آمدن ایّام بزرگ خداست که مراد روز قیام قائم و روز رجعت آل محمّد باشد و مراد از ایلیایی که پیش از رسیدن روز عظیم و مهیب خداوند فرستاده می شود خلیفهٔ بلافصل پیغمبر خاتم، حضرت امیرالمؤمنین علیّ بن ابی طالب علیهما و آلهما الصلاة والسلام مست و ایلیا در عبری به معنای علی است در عربی و آن کسی است که جمیع یهود

۱. همان.

و نصارا در انتظار آمدن او بودهاند ـ چنان که در انجیل یو حنا تصریح شده که: چون یحیی از آمد، یهود علمای خود را نزد او فرستادند که به او گفتند: آیا تو ایلیایی ؟ گفت: من ایلیا نیستم، او در کتاب انجیل است که عیسی الله فرمود: ابن امینس با ایلیا خواهند آمد.

و اگر بخواهند بگویند که: مراد از او یحیی است، یحیی پیش از آن که عیسی این سخن را بگوید آمده بود و آنچه را که بعض دیگر از ایشان گفتهاند که: مراد الیاس نبی است - نیز غلط است؛ زیرا که الیاس نزدیک به زمان داود آمده و ملاکی قرب زمان با عیسی داشته و قرنها در میان ایشان فاصله بوده که الیاس آمده بوده است و از زمان ملاکی هم تا این زمان کسی نیامده که مدّعی باشد که من ایلیایم مگر وجود مبارک امیرالمؤمنین علی ﷺ - چنان که خود آن حضرت مکرر فرموده: منم ایلیا، ۲ و جای هیچ گونه شک و تردیدی نیست که مراد از ایلیا آن حضرت است.

و ممكن است گفتن كه: این اخبار از روز عظیم مهیب ظهور حضرت صاحبالامر عجل الله تعالی فرجه است كه از آن تعبیر به قیامت صغرا شده؛ زیرا كه پیش از ظهور آن بزرگوار حضرت علی الله به دنیا رجعت خواهد فرمود پنان كه از طرق شیعهٔ امامیّه بلكه جمع كثیری از عامّه روایات واحادیث بسیار رسیده است كه عمدهٔ از آنها در جزوات ثلاثه قبل از این جزء در این كتاب سبق ذكر یافت. غوّاصی كن گرت گهر می باید، والله یهدی إلی سواء السبیل.

#### بهرهٔ سیزدهم از بخش دوازدهم

در اخباری که در کتاب عاموس پیغمبر از کتب عهد عتیق خبر داده ، بعد از آن که از

١. ر. ک: کتاب مقدّس، ص ١٢١٤، انجيل يوحنّا، باب ١، آيه ٢١.

۲. ينابيع المودّة، ج ۳، ص ۲۰۷؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۹۰ و ۲۰۶.

ذلّت و خوار شدن يهود اخبار فرموده ، در باب سيّم در آيهٔ ٣ گفته است:

היאל לו שנים יחדן בלתו אם נוערו:

מינים אור שייי של בני היייל לו היייל אריות ביער וטרם אין לו היייל ל

ترجمه: آیهٔ ۳: آیا دو نفر با هم راه میروند جز آن که متّفق شده باشند؟ ۴ آیا شیر در جنگل غرّش میکند حینی که شکار نداشته باشد؟ آیا شیر ژیان آواز خود را از بیشهاش می دهد حینی که چیزی نگرفته باشد؟ ۱

و در آیهٔ ۸گفته است:

אַרְיָּה שָּׁאָג מִי לָא ייָהְא אַרְנָי יְחְנָה רַבֶּר מִי לָא יִנְבָּאְ רַבֶּר מִי לָא יִנְבָאְ

ترجمه: ٨: شير غرّش كرده است. كيست كه نترسد؟ خداوند يَهوه تكلّم نـموده است. كيست كه نبوّت ننمايد؟

اين ترجمه طبق مطبوعه لندن ١٩٣٢م است، و امّا نراقي عليه الرحمه در كتاب

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۳۵، کتاب عاموس نبی، باب ۳.

۲. همان.

سیف الأمت این طور ترجمه کرده و گفته است: یعنی: می آیند هر دو همراه هم. در آن وقت آنچه می خواهند می شود و آنچه نتوانند بجا آورند می توان بود. شیر در میدان صدا کند بی آن که فتح نماید و شیر بچه در خانهٔ خود صدا کند و چیزی به دست نیاورد.

تا این که بعد از چند فقره \_یعنی: در آیهٔ ۸ \_میگوید: فریاد خواهد نمود شیر و کیست که ترسان بشود، و بعد از آن گفته: و ظاهر آن است که مراد از دو که همراه می آیند محمد و علی بی باشند و شیر اشاره به علی بی است که اسم او حارث و حیدر و غضنفر است که هر سه به معنی شیر است (انتهی کلامه).

#### بهرهٔ چهاردهم از بخش دوازدهم

در بیان اخباری که در کتاب صفیا که از جملهٔ کتب عهد عتیق است - خبر داده . در آیهٔ ۱۴ از باب اوّل گفته:

١. سيف الأُمّة و برهان الملّة ، ص ١٣٣.

ומיואח יום חושר ואפלה יום אניביו יום חושר ואפלה יום על יום שופר ותרועה על בציור וערים הבצירת ועל הפנות הערים הבצירת ועל הפנות העל הביני יום בצירת לארם הביני בעלרים ביללים ביללים

ترجمه طبق مطبوعهٔ لندن ۱۹۳۲ م: آیهٔ ۱۴: روز عظیم خداوند نزدیک است و بزودی هرچه تمام تر می رسد. آواز روز خدا مسموع است و مرد زورآور در آن بتلخی فریاد برخواهد آورد. ۱۵ آن روز روزِ غضب است، روز تنگی و اضطراب، روز خرابی و ویرانی، روز تاریکی و ظلمت، روز ابرها و ظلمت غلیظ. ۱۶ روز کرّنا وهنگامهٔ جنگ به ضدّ شهرهای حصاردار و به ضدّ برجهای بلند. ۱۷ و مردمان را چنان به تنگ می آورم که کورانه راه خواهند رفت؛ زیراکه به خداوند گناه ورزیده اند. پس خون ایشان مثل غبار و گوشت ایشان مانند سرگین ریخته خواهد شد در روز غضب ۲.۱

۱. عبارت «در روز غضب» در مصدر جزء آیهٔ بعد آمده است.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۵۹ ـ ۱۰۶۰، کتاب صفنیای نبی، باب ۱.

و نيز در باب سوم همين كتاب در آيه هشتم و آيه نهم چنين گفته است:

ط ف و ٦٠ م ط و الله יהוה לְעַבֵרוֹ שָׁבַם אֶחָר يهُوا هُ الحاد

ترجمه وفق مطبوعهٔ فارسیّهٔ لندن در سال ۱۹۳۲ م چنین است: آیهٔ ۹: بنابر ایس خداوند میگوید: برای من منتظر باشید تا روزی که به جهت غارت برخیزم؛ زیراکه قصد من این است که امّتها را جمع نمایم و ممالک را فراهم آورم تا غضب خود و تمامی حدّت خشم خویش را بر ایشان بریزم؛ زیراکه تمامی جهان به آتش غیرت من سوخته خواهد شد. ۱۰ زیراکه در آن زمان زبانِ پاک به امّتها باز خواهم داد

تا جمیع ایشان اسم یَهوه را بخوانند و به یک دل او را عبادت نمایند. ا و در آیهٔ ۱۹ تا آخر باب سوم گفته است:

הגני עשה את פל פעניה בעת ההיה וְהוֹנָטַ עְתִי את הַצְּלֵעָה וְהַנְרָחָה יַ מֹּבַׁתַּיְּהֵ יִי מֹבַעַוֹי יִבּיטוּלוּ אפבץ ושיפתים לתחלה ולשם إنبين ويمنيم بنهايد ووليد רְנָל הארץ בְיָטְתְם : בְעַת אני אנקם

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۱، کتاب صفنیای نبی، باب ۳.

ترجمه طبق همان مطبوعه: آیهٔ ۱۹: اینک در آن زمان بر همهٔ آنانی که بر تو ظلم می کردند مکافات خواهم رسانید و لنگان را خواهم رهانید و رانده شدگان را جمع خواهم کرد و آنانی را که عار ایشان در تمامی زمین می بود محل تسبیح و اسم خواهم گردانید. ۲۰ در آن زمان شما را در خواهم آورد و در آن زمان شما را جمع خواهم کرد؛ زیرا خداوند می گوید: حینی که اسیران شما را به نظر شما بازآورم، آن گاه شما را در میان تمامی قومهای زمین محل اسم و تسبیح خواهم گردانید. ۱

مراد از این که در باب اوّل گفته: «روز عظیم خداوند نزدیک است» یا روز ظهور حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است، یا روز ظهور حضرت صاحب الامر عجّل الله تعالی فرجه و از قرائن سخنان بعد بیشتر دلالت بر زمان ظهور حضرت بقیّة الله و ظهور دولت حقّهٔ آل محمّد ﷺ است و انتقام کشیدن آن حضرت از ظالمین و ستمکاران.

و از این که در باب دوم گفته است: «تمامی خدایان جهان را زایل خواهد ساخت و جمیع جزایر امّتها هر کدام از جای خود او را عبادت کنند» و این که در باب سوم گفته است که: «امّتها را جمع نمایم و ممالک را فراهم آورم» تا آن جایی که گفته است که: «در آن زمان زبان پاک به امّتها باز خواهم داد تا جمیع ایشان اسم یَهوَه را بخوانند و به یک دل او را عبادت نمایند» و آنچه در اواخر باب سوم گفته، همهٔ اینها بیشتر با زمان ظهور دولت ولی عصر هم موافقت دارد - چنان که از بعض از آیات قرآنیه و اخبار واحادیث متواترهٔ متکاثره و مستفیضه و صحیحه و معتبره و موثقهٔ جمیع فرق مسلمین بخصوص فرقهٔ امامیهٔ اثنا عشریه مستفاد و فهمیده می شود.

بهرهٔ پانزدهم از بخش دوازدهم در بشارات وارده در انجیل متّی در باب سوم انجیل متی طبق سریانیّه بنا بر نقل فخرالاسلام در مجلّد دوم کتاب

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۰۶۲، کتاب صفنیای نبی، باب ۳.

أنيس الأعلام به اين عبارت گفته است:

بِاَنَّىٰ يُومِنَىٰ تِلَيْ يُوخَنَّا مَعمَدِنا وَمَكِر زوا بِخَرَبّي دِهُود وَاَمِرْ تَوِبُون سَبَبْ دِقُرْ بَنْ تِلَهْ مَلَكُوتَ دِشْمَىًّ.

ترجمه: ۱ و در آن ایام یحیای تعمید دهنده در بیابان یهودیه ظاهر شد و موعظه کرده، میگفت: ۲ توبه کنید؛ زیراکه ملکوت آسمان نزدیک است. ۱

و در باب چهارم از انجیل متی گفته است:

١٢ وَكَدْ شِمِعْلَى بِشُوعْ دِيُوخَنّا بِشْلِى سُپْىَ شُونِيْلِى لِكُلْبِلَ مِنْ دِاَيْكَ شُوْرِيْلِىٰ لِمَكْرُوذِى ١٧ وَلِمَرَتَوِبُونْ سَبَبْ دِقُرْبَنْ مَلَكُوتَ دِشْمَى ٢٣ وَبِخْذارِ ويَشُــوع بِكُـلَّهِ كِــلْبِلاْ وَمَــلُويِىٰ وبِجَمْاعَتى وَمَكْرُوزِى مَشْخَدْتَ دِمَلَكُوتَ، الخ.

ترجمه: ۱۲ و چون عیسی شنید که یحیی گرفتار شده است، به جلیل روانه شد ....
۱۷ از آن هنگام عیسی به موعظه شروع کرد و گفت: توبه کنید؛ زیراکه ملکوت آسمان نزدیک است .... ۲۳ و عیسی در تمامی جلیل می گشت و در کنایس ایشان تعلیم داده و به بشارت به ملکوت موعظه می نمود. ۲

و در باب ۶ از انجیل متی در بیان نمازی که عیسی الله تعلیم تلامذه نمود، در آیهٔ ۱۰ به این نحو نوشته: اَتْیَیْ مَلَکُوتُخ؛ یعنی: ای خدا! ملکوت تو می آید. ۳

و چون عیسی حواریین را فرستاد به بلاد اسرائیلیّه از برای دعوت و وعظ، وصایای چندی به ایشان فرمود و از جملهٔ وصایا این بود که در آیهٔ ۱۷ز همین باب نوشته است:

وَكَدْ أَزْلِيتُمْ مَكِرْزُون وَمُورٌ قُرْبِنَّ مَلَكُوتْ دِشْمَى؛

یعنی: و در اثنای راه موعظه کنان گویید که: ملکوت آسمان نزدیک است. ۲

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٨٧، انجيل متّى، باب ٢.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۰۸۸ ـ ۱۰۸۹، انجیل متّی، باب ۴.

٣. كتاب مقدّس، ص ١٠٩٢، انجيل متّى، باب ع.

٤. كتاب مقدّس، ص ١٠٨٨، انجيل متّى، باب ٤، آية ١٧.

و در باب ۹ از انجيل لوقابه اين نحو بيان كرده:

وَقْرِ بِلَىٰ يَشُوع لِتِرِ عْسَرْ تَلْمِيدُهُ دَيِهْبِلِّى قَتَىٰ خَيْلَ وَحُكْمَ عَلْ كُلَّىٰ شِيْدِى وَمَرْعِىٰ لِبَسُومِىٰ وَشُدْ رَيْلَىٰ لِمَكْرُوذِى مَلَكُوتِ دِالَهُ وَلِبَسُومِیٰ مِرْعِیْ.

(ترجمه:) ۱ پس عیسی دوازده شاگرد خود را طلبیده ، به ایشان قدرت و اقتدار بر جمیع دیوها و شفا دادن امراض عطا فرمود. ۲ و ایشان را فرستاد تا به ملکوت خدا موعظه کنند و مریضان را صحّت بخشند. ۱

و در باب دهم از انجیل لوقاگفته: ۱ و بعد از آن مسیح هفتاد نفر دیگر را نیز تعیین فرمود و ایشان را جفت جفت پیش روی خود به هر شهری و موضعی که خود عزیمت آن داشته فرستاد .... ۸ و در هر شهری که رفتید و شما را پذیرفتند از آنچه پیش شماگذار دند بخورید. ۹ و مریضان آن جا را شفا دهید و بدیشان گویید: ملکوت خدا به شما نزدیک [شده]است.

و در آیهٔ ۱۱گفته: لیکن بدانید که ملکوت خدا به شما نزدیک شده است. ۲ مخفی نماند که طبق این آیات و عبارات از انبیل متی و انبیل لوقاظاهر و آشکار است که حضرت یحیی و حضرت عیسی اید و حواریین و هفتاد نفر دیگر بشارت داده اند به نزدیک بودن و آمدن ملکوت آسمانها و در این بشارت الفاظ حضرت یحیی با عیسی یکی بوده و چنین مستفاد می شود که این ملکوت در زمان هیچ یک از این دو بزرگوار ظاهر نشده و نیامده است و همچنین در زمان حواریین و هفتاد تلمیذ هم نیامده و ایشان از فضیلت این ملکوت مخبر بودند و به آمدن آن بشارت می دادند و در انتظار آمدن آن بودند. اکنون باید فهمید که مراد از این ملکوت چیست و البته باید امر مهمی باشد که این همه تأکید در بشارت دادن به ظهور و آمدن آن شده و الا حضرت عیسی شاگردان خود را تعلیم نمی فرمود که در نماز خود بگویند: ملکوت تو بیاید.

١. كتاب مقدّس، ص ١١٨٣، انجيل لوقا، باب ٩.

۲. کتاب مقدّس، ص ۱۱۸۶، انجیل لوقا، باب ۱۰.

پس مراد از ملکوت آسمان باید طریقهٔ نجاتی باشد که یقیناً در شرع حضرت عیسی ظاهر نشده و نیامده است و آنچه را که در معنای ملکوت علمای مسیحیه گفته اند که: مراد از این ملکوت شیوع ملّت مسیحیهٔ است در جمیع عالم و احاطهٔ آن است بر کلّ دنیا بعد از نزول عیسی - تأویلی است ضعیف و بر خلاف ظاهر و ایس تأویل مردود است به تمثیلات چندی که در باب تمثیلات از انجیل متی از قول عیسی می نقل شده که آن باب سیزدهم باشد - چنان که در آیهٔ ۲۴ همان باب گفته: ملکوت آسمان مردی را ماند که تخم نیکو در زمین خود کاشت، و در آیهٔ ۳۱ گفته: ملکوت آسمان مثل دانهٔ خردلی است که شخصی گرفته، در مزرعهٔ خویش کاشت، و در آیهٔ ۳۳ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند و در آیهٔ ۴۳ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند خمیر پنهان کرد تا تمام مخمّر گشت، آ و آیهٔ ۴۴ گفته: ملکوت آسمان گنجی را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند داشت فروخت و آن زمین را خرید، آ و در آیهٔ ۴۵ گفته: باز ملکوت آسمان تاجری را ماند که جویای مرواریدهای خوب باشد، ه و در آیهٔ ۴۵ گفته ایضاً: ملکوت آسمان دامی است که به دریا افکند، شود و از هر جنسی به آن درآید.

و همچنین رد میکند این تأویل را قول عیسی بعد از بیان تمثیل منقول در باب ۲۱ از انجیل متی در آیهٔ ۴۳که گفته است: ملکوت خدا از شما گرفته شده، به امّتی که میوهاش را بیاورند عطا خواهد شد ۷.۶

١. كتاب مقدّس، ص ١٠٠٤، انجيل متّى، باب ١٣.

۲. همان.

٣. كتاب مقدّس، ص ١١٠٥، انجيل متّى، باب ١٣.

۴. همان.

٥. همان.

۶. کتاب مقدّس، ص ۱۱۱۸، انجیل متّی، باب ۲۱.

٧. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٢٥ ـ ١٢٨.

پس ظاهر این است که این ملکوت باید سلطنت خدایی باشد نه در صورت فقر و گدایی، و این که جنگ و جدال و قتل و قتال در آن با مخالفین و منکرین ثابت باشد و مبنای قوانین آن باید آسمانی باشد ـ چنان که بعضی از مفسّرین از مسیحیّین از آن تعبیر به سلطنت خدایی کرده اند و از جملهٔ ایشان است صاحب تفسیر رساله پولس رسول به رومانیان، و. م. میلر امریکایی و علی نخستین طبع سال ۱۹۲۸ میلادی در مطبعهٔ آمریکایی در شهر بیروت که در صفحهٔ ۱۵۹ گفته: ملکوت خدا ـ یعنی: سلطنت خدا ـ بر ایمان داران، و در کتاب المنجد گفته است: الملکوت: الملك العظیم، العز والسلطان، والملکوت السماویّ هو محل القدیسین فی السماء؛ ایعنی: مراد از ملکوت ملک عظیم و غلبه و سلطنت است و ملکوت آسمانی محل پاکان در آسمان است.

پس سلطنت خدایی مراد سلطنتی است نسبت به تمام ممکنات که از آن تعبیر به ولایت کلیّهٔ الهیّه باشد که سایر سلطنتها زیردست و تحتالشعاع آن باشد و این همان ملکوتی است که انبیا در انتظار آمدن او و مبشّر به آمدن آن بودهاند که عبارت از سلطنت محمّد و آل محمّد باشد ـ چنان که احدی از انبیا نیامده که چنین ادّعایی را داشته باشد و بر طبق ادّعای خود اقامهٔ برهان و بیّنه کند و اتیان به معجزات و خوارق عادات گوناگون نماید مگر وجود مبارک خاتم الانبیاء، محمّد مصطفی شرقه، که در حقّ او خدای متعال در قرآن مجید فرموده: ﴿ مَا أَرسَلنَاكَ إِلّا رَحمَةً لِلعَالَمِینَ ﴾ آ و وعدهٔ استیلا و غلبهٔ عظیم بر تمام جهانیان به آن بزرگوار و اوصیای اطهارش داده ، بخصوص در زمان قیام وصیّ دوازدهم آن جناب، حضرت بقیّةالله، محمّد بن الحسن العسکری عکل الله تعالی فرجه ـ و زمان رجعت آل محمد ﷺ.

این است معنای ملکوتی که انبیا به آن بشارت آمدن داده اند. پس ملکوت آسمان ها

١. المنجد، بخش لغات، ص ٧٧٥.

۲. سورهٔ انبیاء، آیهٔ ۱۰۷.

شریعت کامله و سلطنت تامّهٔ محمّدیّه است بر تمام ماسوی الله و تمام جهانیان - فضلاً از سلطنت کلّ دنیا و همین است ملکوت مقدّسین که انبیا پی به آمدن آن خبر و بشارت داده اند ، و الا احاطه را از قومی سلب کردن و به قوم دیگر دادن معنی ندارد و تشبیه نمودن ملکوت را به دانهٔ خردل - چنان که در باب ۱۳ از انجیل متی در آیهٔ ۳۱ و ۲۲ که گفته است: مَثَلَ خین مُوتیلی اِللهٔ وَمِری کِه دَمْی مَلکُوتَ دِشْمَی لِدَنْدَکْتَ دِخَرْدَلْ دِشْمَی مَلکُوت دِشْمَی لِدَنْدَکْت دِخُردَلْ کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْذَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی این اِیْمَن دِکُورْ وِسْل بُوش کُورْتِلْ مِن کُلُه بَرْدَرْعِی دِشْمَی شَرِی بِیَعْوَنْ.

ترجمه: ۳۱: بار دیگر مثلی برای ایشان زده، گفت: ملکوت آسمان مثل دانهٔ خردلی است که شخصی گرفته، در مزرعهٔ خویش کاشت. ۳۲ و هر چند از سایر دانه ها کوچک تر است، ولی چون نمو کند، بزرگ ترین به قول است و درختی می شود، چنان که مرغان هوا آمده، در شاخه هایش آشیانه می گیرند. ۱

مراد این است که ملکوت آسمان راه نجاتی است که به سبب ظهور شرع محمّد علی طاهر شود ـ چنان که آن حضرت در میان قومی نشو و نماکرد که در نزد اهل عالم حقیر و پست بودند؛ زیرا که غالباً بادیه نشین بودند و از علوم و صنایع بی بهره و محروم بودند و همچنین از لذّتهای جسمانی و بخصوص جماعت یهود به نظر حقارت و پستی به ایشان می نگریستند؛ زیرا که از اولاد هاجر بودند. پس خدای تعالی از میان ایشان برانگیخت حضرت خاتم الانبیاء علی را و شریعت آن جناب در اوّل امر به منزلهٔ خردلی بود بر حسب ظاهر کوچک تر از همهٔ شریعتها، لکن نسبت به همهٔ اهل زمین عمومیّت داشت و در مدّت کمی نمو و رشد عجیب کرد و بزرگ ترین شریعتها شد و شرق و غرب را احاطه کرد به اندازهای که کسانی که پیروی از هیچ شریعتی نمی کردند به شریعت آن جناب پیرو شدند و زیر سایهٔ شریعت آن حضرت جاگرفتند.

۱. کتاب مقدّس، ص ۱۱۰۴ ـ ۱۱۰۵، انجیل متّی، باب ۱۳.

## بشارت دیگر از انجیل یوحنا

در تعیین اسم مبارک حضرت خاتم الانبیاء ﷺ در باب ۱۴ از انجیل یوحنا چنین گفته است:

اِیْنِ مَخِیْتپون لِیّ پُقْدَنِیْ نِطُورٌ وَانَابِتْ طَالْبِنْ مِنْ بَبِیْ وَخِینَ پَارَقْلْبِطَا بِتْ یَبِلْ لُـوْخُونْ دِپَئِش عَمُوخُونْ هَلْ اَبَدْ رُوخَادِسَرَشْتُوتَا هَوْدِ عَالْمًا لِمَاصِیْ لِقَبُولِیْ سَبَبْ دِلْبِلِیْ خِزیُوهْ دَلِیْلِیْ دِغیُوهْ ابِنْ اَخْتُونْ کِدْیًا دِغتُونْ لِهْ دِلِکِسْ لُوخُونْ بِعْمَارِلِیْ وَبِیُوخُونْ بِتْ هَوِیْ؛

یعنی: اگر مرا دوست می دارید، وصایای مرا نگاه دارید، و من از پدر سؤال می کنم
که پارقلیطا را \_یعنی: احمد و یا محمد را \_ به سوی شما بفرستد اتا همیشه باشما
باشد و او روح حق است که جهان نمی توانند او را قبول کنند؛ زیرا که او را نمی بینند و
نمی شناسند، امّا شما او را می شناسید؛ زیرا که باشما می ماند و در شما خواهد بود. ۲
و در آیهٔ ۲۵ از همین باب گفته:

أَنِّى هُمْزِمْلِىٰ عَمُوخُونْ كَتْ لِكِسْلَوْخُونْ بِوِن ابِنَ هَوْ پَارَقْلَيْطَا رُوخَادِقُدْسَ هَوْبِتْ شَادِرْ بَبِيّ بِشْمَىّ هَوْبِتْ مَلِنْ لُوخُونْ كُلْ مِنْدِى وَهَوبِتْ مَتْخِرَوخُونْ كُلْ مِندِىٰ دِمِرِوِنْ اِلَوخُونْ؛

یعنی: این سخنان را با شماگفته ام وقتی که با شما بودم ، لیکن پارقلیطای روح حق \_یعنی: احمد و محمد \_ که وعظ کنندهٔ به حق و داعی إلی الحق است که پدر او را به اسم من می فرستد \_یعنی: با تصدیق من که او مصد ق من خواهد بود \_ و هر چیزی را به شما تعلیم خواهد داد و آنچه به شماگفته ام به یاد شما خواهد آورد. ۲

مؤلّف حقير گويد كه: در اين آيات از انجيل يوحناخبر و بشارت داده به آمدن پارقليطا ـ كه مراد محمّد و احمد باشد ـ كه پند دهنده و خواننده به سوى حقّ و مصدّق

۱. در مصدر: (و من از پدر سؤال می کنم و تسلّی دهندهای دیگر به شما عطا خواهد کرد).

٢. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٠ ـ ١٢٤١، انجيل يوحنًا، باب ١٤.

٣. در مصدر: (ليكن تسلّى دهنده \_ يعنى: روح القدس \_).

۴. كتاب مقدّس، ص ۱۲۴۱، انجيل يوحنّا، باب ۱۴.

به عیسی باشد و تعلیم دهنده باشد به مردمان هر چیزی را، و لیکن چون علمای مسیحی و اهل کتاب از پیشینیان و پسینیان ایشان عادتشان بر تحریف و تبدیل کلمات بوده و هست و بعلاوه اسم را هرچند علّم باشد در ترجمه تبدیل می کنند و اسم ظاهر را به ضمیر مبدّل می نمایند و همچنین در اسم اشاره ـ چنان که مرحوم فخرالاسلام در جلدین کتاب آئیس الأعلام مفصّلاً با شواهد بسیار این معنی را مدلّل داشته و تحقیق عمیقی در این باب نموده و بعلاوه به برهان قاطع و دلیل ساطع ثابت کرده که جناب عیسی به به لغت عبری تکلّم می فرموده نه به یونانی و سریانی و غیر این دو ؛ زیرا که پدر ساختگی او و همچنین علیاجناب والدهٔ ماجدهٔ او هر دو عبرانی بودند و در میان عبرانی ها نشو و نماکرده بودند و موعظه کردن و تبلیغات آن جناب به لغت عبری بوده و اهل کتاب نیز معترف به این معنی بوده و می باشند.

چنان که می گویند که: بعد از بر دار زدن و صعود عیسی تا مدّتی روح القدس معانی را به دلهای حواریین القا می نمود و ایشان را مخیّر نمود که هر یک از ایشان در میان هر قومی که هستند انجیل را به لغت ایشان تمام کنند، ایس متّی انجیل خود را به زبان عبری که لغت او و قومش بود نوشت و سایر اناجیل متداوله را به زبان یونانی نوشتند، پس باید دانست که جای هیچ گونه شک و تردیدی نیست که انجیل چهارم - که انجیل یوحناباشد - اسم پیغمبری را که در انجیل بشارت به آمدن او داده شده به زبان یونانی ترجمه نموده است بر حسب عادتی که داشته و اصل لفظی که جناب عیسی به آن تکلّم نموده از میان رفته و در میان نصارا و مسیحیّین اثری از آن باقی نمانده و از آن لفظ بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل خود آن لفظ را به محمّد با لقب نبوّت تصریح کرده بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل خود آن لفظ را به محمّد با لقب نبوّت تصریح کرده بی خبرند و لیکن برنابا در انجیل در عصر متأخر مرحوم حیدرقلی خان سردار کابلی نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ أعلی الله تربته ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نزیل کرمانشاه ـ نوشته و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به نوشه به تسه به نوشه و طبع شده تصریح به اسم محمّد رسول الله نموده نوشه نوشه به نوشه به نوشه نوشه به ن

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٤.

۲. انجيل برنابا، ص ۱۲۹، فصل ۲۹، آية ۲۷ و ص ۳۲۹، فصل ۱۶۳، آية ۸، و ص ۴۰۱، فصل ۲۲۰. آية ۲۰.

و همچنین مرحوم فخرالاسلام در جلد دوم أنیس الأعلام در باب ذكر بشارات صر بحد به نبؤت محمدیّه در بشارت بیست و سوم از قسیس سیل در مقدّمهٔ ترجمهٔ خود که یه قرآن مجید نوشته از انجیل برنابابشارت به آمدن محمد على را چنین نقل كرده است كه گفته: يا برنابا! بدان كه گناه اگرچه صغيره باشد، خدا جزاي او را خواهد داد؛ زيراكه خدا از گناه غیر راضی است و چون مادر و تلامذهٔ من از برای جلب منافع دنیو ته بعضى اقوال از ايشان صادر گرديد و خدا ـ جلّ شأنه ـ از براى اين امر سخط و غضب نمود و خواست به اقتضای عدل جزای ایشان را در این عالم در مقابل این عقیدهٔ غیر لایقه بدهد تا نجاتی از برای ایشان حاصل شود از عذاب جهنم تا اذیتی در آن جا از برای ایشان نباشد و من اگرچه بری بودم ، لیکن بعضی مردم چون در حقّ من گفتند: الله و ابن الله است و خدا این قول را مکروه داشت و مشیّة الله مقتضی گردید که شياطين در روز قيامت بر من نخندند، پس مستحسن شمرد بـه مـقتضاي لطـف و رحمت واسعهٔ خود این که خنده و استهزا در دنیا باشد به سبب موت یهو دا و هر کسی چنین گمان کند که من مسیحم مصلوب گشته ام ، لیکن این اهانت و استهزا در دنیا باقی خواهد ماند تا آمدن محمد رسول الله. پس چون آن بزرگوار به دنیا بیاید، مؤمنین را آگاه خواهد فرمود و این شبهه از قلوب مردم مرتفع خواهد شدا \_یعنی: خواهد ف مو د : ﴿ ما قَتلُوه وَما صَلَبُوه ولكِن شُبّة لَهُم ﴾ ٣، ٢ انتهى كلامه.

اجمالاً یوحنا صاحب انجیل چهارم لفظ حضرت عیسی الله را به یونانی به لفظ پر یقلیطوس ترجمه کرده که این لفظ معنای محمد است در عربی و ستوده در فارسی و اعراب لفظ پر یقلیطوس را معرّب نمودند و گفتند: فارقلیطا، و هر کس که عالم به لغت یونانی باشد، شکّی در این بیان نمی کند، و چون اصل لفظی که عیسی الله گفته است

۱. ر.ک: انجیل برنابا، ص ۴۰۱، فصل ۲۲۰، آیهٔ ۱۹ و ۲۰.

۲. سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۵۷.

٣. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٩٢ -١٩٣.

از میان رفته، بیانش به لغت سریانی باقی مانده و خود قسیسین مسیحی این معنی را قبول دارند الا این که می گویند: فار قلیط مشتق از پاراقلیطوس است که به معنای معنی و معین و وکیل است نه از پریقلیطوس که به معنای احمد و محمد است و عربها اشتباه کردند و دلیل ایشان بر دعوی خود عناد و تعصّب است و این دعوی را بعد از ظهور اسلام جعل و اختراع کردند و پیش از ظهور اسلام این گفتگو ابداً در میان نبوده و مرحوم فخرالاسلام بعد از نقل آنچه که ذکر شد از قسیس دیگری نقل کرده که رساله کوچکی در تحقیق معنای لفظ فار قلیطا نوشته و مقصود او از نوشتن آن رساله این بوده که مسلمانان را تنبه دهد که ایشان در معنای این لفظ به غلط رفته اند و ملخص کلام او در این مقام این است که: این لفظ معرّب از لفظ یونانی است. پس اگر گوییم که: این لفظ در لغت یونانی پاراقلیطوس بود، به معنی معزّی و معین و وکیل خواهد بود، و اگر بگوییم که: اصل این لفظ پریقلیطوس بود، به معنی معزّی و معین و وکیل و احمد است و هر کسی که از علمای اسلام به این بشارت استدلال نموده است چنین فهمیده است که اصل لفظ پریقلیطوس بوده است که معنای آن قریب به محمد و احمد است. پس ادعاک دوند که جناب عیسی په از آمدن محمد و احمد خبر داده است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). است، لکن صحیح آن که این لفظ پاراقلیطوس است (انتهی کلامه ملخصاً). ا

و نيز فخرالاسلام از صاحب ينابيع نقل نموده كه او در صفحه 101 و 101 از آن کتاب از نسخهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۹۹ رفاه عام پريس لاهور بدين نحو بيان نموده است كه: اهل اسلام بر آناند كه حضرت عيسى ﷺ شاگردان خود را امر فرمود كه منتظر آمدن نبئ ديگر مسمًا به احمد باشند و در اثبات آن گمان آيهاى از قرآن پيش مى آورند كه در سورهٔ صف \_ يعنى: سورهٔ ۶۱ -، آيهٔ ۶ يافت مى شود و آن اين است: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابنُ مَريَمَ يَا بَنِي إِسرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَينَ يَدَيُّ مِنَ التَّورَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعدِي اسمُهُ أحمَدُ ﴾ . ٢ ترجمه: و چون گفت عيسى پسر مريم:

أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٥ - ١٤٧.
 ٢. سورة صف، آية ۶.

ای بنی اسرائیل! بدرستی که من فرستادهٔ خدا به سوی شمایم، تصدیق کننده مر آنچه را میانهٔ دو دست من است از تورات و بشارت دهنده به رسولی که خواهد آمد از بعد من که اسمش احمد است.

والبتّه این آیه اشاره می نماید آنچه دربارهٔ فارقلیطا در انجیل یوحنا، باب ۱۴، آیهٔ ۱۶ و البتّه این آیه اشاره می نماید آنچه دربارهٔ فارقلیطا در انجیل یوحنا، باب ۱۹، آیهٔ ۷ مکتوب است و اصل آن اشتباهی که در قرآن یافت می شود این است که اهل عرب معنی این لفظ ( ۱۵۰ ۴۸ ۴۸ ۲۵۰) یافت می شود این است که اهل عرب معنی این لفظ ( ۱۵۰ ۴۸ ۴۸ ۲۵۰) یعنی: فارقلیط را ندانسته، گمان بر دند که ترجمهٔ آن احمد می باشد، اگرچه هرآینه معنی آن لفظ یونانی تسلّی دهنده است، امّا لفظ دیگر در زبان یونانی هست که به ما سمع اجنبیان صدایش از صدای (۱۹۵۵ ۴۸ ۴۸ ۴۵ ۹۵ ۱۸) پاراقلیطوس چندان تفاوتی ندارد - یعنی: ( ۱۹۵۵ ۴۸ ۴۸ ۴۵ ۹۵ ۱۸) پریقلیطوس که معنی آن لفظ بی نهایت نامدار و یا بسیار ستوده می باشد و می توان گفت که: شخصی از عرب که زبان یونانی را بخوبی ندانست، از آن سبب اشتباه کرده، گمان برده که معنی پاراقلیطوس یا فارقلیط احمد است (انتهی بألفاظه ملخصاً).

مرحوم فخرالاسلام در کتاب أنیس الأعلام، جلد دوم، بعد از نقل کلمات این قسیس گفته است: أقول: عجب است از حال این قسیس بعد از این که صریحاً اقرار و اعتراف نمود بر این که پریقلیطوس به معنی ستوده میباشد و آن معنای لفظ شریف محمد است ـ کما قیل: محمد ستوده امین استوار ۲ ـ ، تفوّه ۳ به امثال این خرافات نموده است و تعصّب خود را بر جهانیان ظاهر ساخته است. قول او: «و می توان گفت» الخ دلالت میکند بر این که قسیس برهانی ندارد بر مدّعای خود مگر تعند و تعصّب، و اگرنه هیچ عاقل منصفی وهم بلابرهان خود را بر خصمای خود حجّت قرار نمی دهد.

١. كتاب مقدَّس، ص ١٢٤٠ \_١٢٤٢، انجيل يوحنًا، باب ١٤ \_١٠.

۲. مصرعی است از یکی از ابیات آغازین کتاب نصاب الصبیان که در گذشته خواندن آن در مکتبخانه ها پیش از ورود به حوزه های علمیّه مرسوم بوده و امروز به سرنوشت کتب مفید دیگر دچار گشته است.

٣. تفوّه: سخن گفتن ، به سخن آمدن ، حرف زدن ، لب به سخن گشودن .

استدلال بر بطلان قول قسیس در ینابیع بنا بر گفتهٔ مرحوم فخرالاسلام به چندین وجه

اوّل آن که:گفته است تفاوت میان این دو لفظ یعنی: پریقلیطوس و پاراقلیطوس بسیار کم است یجنان که میبینی و حروف یونانی هم مشابه یکدیگرند. پس تبدیل شدن پریقلیطوس به پاراقلیطوس در بعضی از نسخ از کاتب یا معاند به قیاس نزدیک است که گفته شود که: بعد از تحریف اهل تثلیث که منگر رسالت حضرت خاتم الانبیاء ﷺ بودند ترجیح داده اند این نسخه را بر نسخهٔ دیگر و هر کسی که تأمّل کند در باب اوّل و دوم از مجلد کتاب آنیس الأعلام و مقدّمهٔ جلد دوم آن کتاب یعنی: مقدّمهٔ مفتم از مقصد ششم از باب پنجم از جلد دوم و از روی انصاف در آن نظر و تأمّل کند، از روی جزم و یقین خواهد دانست که این امر از اهل دین و دیانت و قائلین به تثلیث بعید نیست، بلکه از مستحبّات دینیهٔ ایشان است.

وجه دوم: بنا بر ادّعای بعضی پیش از ظهور محمّد ﷺ که ایشان مصادیق لفظ فار قلیطا می باشند مثل مُنتَنِس ا مسیحی که در قرن دوم از قرون مسیحی بوده و شخص متّقی و مرتاضی بود در زمان خود و در سال ۱۷۷ میلادی در آسیای صغیر مدّعی رسالت گردید و گفت: من همان فارقلیطا هستم که عیسی ﷺ آمدن او را خبر داد و جمع کثیری او را متابعت نمودند در این قول ؛ چنان که دربعضی از تواریخ مذکور است.

ولیّم مَیُور حال او را و حال تابعین او را در قسم ثانی از باب ثالث از تاریخ خود که در سال ۱۸۴۸ میلادی طبع شده است به این نحو ذکر کرده است که: بعضی گفته اند که: مُنْتَنِس ۲ مدّعی گردید که من فارقلیطا هستم -یعنی: معزی روح القدس - و چون مرد متّقی و شدید الریاضه بود، به همین جهت مردم او را به رسالت قبول کردند جمع زیادی. انتهی کلام وِلْیَم مَیُور.

۱ و ۲. در مصدر: (منتس).

پس از این کلام معلوم می شود که در قرنهای پیش مسیحیه منتظر فارقلیطا بوده اند و به همین جهت مردم مدّعی بودند که ایشان مصادیق این لفظ اند و مسیحیّین هم از ایشان قبول می کردند برای انتظاری که داشتند.

و صاحب لب التاريخ گفته است كه: يهود و مسيحيّين از معاصرين حضرت محمّد على منتظر بودند نبى اى را ـ يعنى: نبى موعود را. پس، از اين امر نفع عظيمى از براى محمّد على حاصل شد؛ زيراكه مدّعى گرديد كه: من همان نبى موعودم (انتهى كلامه ملخّصاً).

پس، از کلام این مورّخ هم معلوم می شود که اهل کتاب در زمان ظهور نبی خاتم بی منتظر ظهور پیغمبری بوده اند و حق هم همین است؛ زیرا که چون نجاشی پادشاه حبشه نامهٔ حضرت خاتم بی را دید، گفت: خدا را شاهد می گیرم که این همان نبی است که اهل کتاب انتظار او را می کشند، و در جواب نامهٔ آن حضرت نوشت که:

أشهد أنّك رسول الله صادق ومصدّق، وقد بايعتك وبايعت ابنَ عمّك \_أي: جعفر بن أبي طالب\_، وأسلمت على يديه لله ربّ العالمين العني شهادت مى دهم كه تو رسول خدايى و راستگو و تصديق كرده شدى و من بيعت كردم تو را و بيعت كردم بسر عموى تو را \_ يعنى : جعفر بن ابى طالب را \_ و به دستهاى او مسلمان شدم براى بروردگار جهانيان. پس اين نجاشى كه نصرانى بود مسلمان شد، و مَقوقِس پادشاه قبط هم در جواب نامه آن جناب نوشت كه : لمحمّد بن عبد الله من المقوقِس عظيم القبط. سلام عليك . أمّا بعد، فقد قرأت كتابك وفهمتُ ما ذكرت فيه وما تدعو إليه ، وقد علمت أنّ نبيًا قد بقي وقد كنت أظنّ أنّه يخرج بالشام، وقد أكرمت رسولك المحمّد بن عبد از تحيّت و درود از روى عبدالله است از مقوقس پادشاه قبط . سلام بر تو باد! و بعد از تحيّت و درود از روى

۱. ر.ک: قصص الانبیاه، ص ۳۲۲، ذیل شمارهٔ ۴۳۳؛ تفسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۹۹؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۱، ص ۹۹؛ نصب الرایة، ج ۶، ص ۵۶۳؛ سیرهٔ ابن کثیر، ج ۲، ص ۴۳؛ نصب الرایة، ج ۶، ص ۵۶۳؛ سیرهٔ حلبی، ج ۳، ص ۲۹۴؛ بحارالأنوار، ج ۱۸، ص ۴۱۹، ش ۵و ج ۲۰، ص ۳۹۲.

٢. ر. ك: عيون الأثر، ج ٢، ص ٢٣٢؛ نصب الراية، ج ٤، ص ٥٥٤؛ سيرة حلبي، ج ٣، ص ٢٩٧.

تحقیق خواندم نامهٔ تو را و فهمیدم آنچه راکه در آن یادکردی و آنچه راکه به سوی آن دعوت کردی و از روی تحقیق دانسته م که پیغمبری باقی مانده است که بیاید و من گمان میکردم که او از شام بیرون آید و گرامی داشتم فرستادهٔ تو را.

هرچند مقوقس مسلمان نشد، لیکن در نامهٔ خود اقرار کردکه من دانستهام پیغمبری باقی مانده است و باید بیاید و این مقوقس نصرانی بوده و با نجاشی هر دو پادشاه بودند در آن زمان و وجود حضرت ختمی مرتبت در آن وقت شوکت دنیویهای نداشت که از او بترسند.

و دیگر جارود بن العُلی که از اعاظم علمای نصارا بوده در آن زمان با قوم خود به خدمت آن حضرت مشرّف شدند و به آن بزرگوار عرض کرد و گفت: والله از جانب حق آمدهای و به صدق نطق فرمودهای و قسم به خدایی که تو را به حق به پیغمبری فرستاده است که صفات تو را در انجیل پیداکردهام و به قدوم تو ابن البتول بشارت داده است ، فطوّلت التحیّة لك والشكر لمن أکرمك. لا أثر بعد العین، ولا شك بعد الیقین با یعنی: پس طول دادم درود گفتن را برای تو و سپاسگزاری را برای آن که گرامی دارد تو را. بعد از این که حق را به چشم دیدم هیچ نشانهای نمی خواهم و بعد از یقین هیچ شکی نیست. دست خود را دراز کن تا با تو بیعت کنم. فأنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك محمّد رسول الله. پس جارود با قومش ایمان آوردند.

پس، از این دلایل معلوم شد که مراد از فارقلیطا محمد است و اوست نبیای که عیسی بشارت به آمدن او داده و مسیحیین از پیش از آمدن او انتظار نبی بشارت داده شده را داشتند.

وجه سوم آن که: می گوییم: لفظ عبرانی [ای] که عیسی علیه به آن تکلم نموده فعلاً مفقود است و در دست نیست و این لفظ سریانی و یونانی که الآن موجود است ترجمه ای است از آن لفظ مفقود. پس ما در این موضوع بحث از اصل را ترک نموده

۱. تاریخ مدینهٔ دمشق، ج ۲، ص ۴۳۰.

و از لفظ سریانی و یونانی که الآن موجود و در دسترس است سخن میگوییم و میگوییم که: این لفظ در لغت سریانی و سوریت به معنی احمد است در عربی بدون شک و شبهه، و امّا لفظ یونانی پس اصل آن پیرکلوطوس باشد. پس امر در آن ظاهر است که عیسی پ در حق محمّد تالی بشارتی داده است به لفظی که معنی آن محمّد و احمد است.

و این امر اگرچه به قیاس نزدیک است برحسب عادت مسیحیین و متعین است در نزد فخرالاسلام، لکن در این مورد از همهٔ اینها قطع نظر کرده و گفته است که: اصل این لفظ در لغت یونانی پاراکلی طوس بوده - چنان که مسیحیین ادّعاکرده و میکنند - [امّا] باز هم منافی با استدلال ما نیست ؛ زیراکه معنای آن تسلّی دهنده و معین و وکیل است - بنا بر بیان صاحب رسالهٔ ینابیع و ترجمه های فارسیّه و عربیّهٔ ایشان - و یا به معنای شافع است - بنا بر بعضی از ترجمه های عربیّه که از آن جمله است ترجمهٔ عربیّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۷ - و همهٔ این معانی به تمام ترین وجه در حق محمد این صادق است.

و ما اوّلاً در این موضع میگوییم: مراد از فارقلیطا پیغمبری است که به آمدن آن بشارت داده شده، نه روحی که نازل شده بر شاگردان عیسی الله در یومالدار - چنان که در باب دوم از کتاب اعمال رسولان ذکر شده - او ثانیاً شبهات مسیحیین را ذکر کرده و جواب آنها را میگوییم. ۲

پس از نقل کردن مرحوم فخرالاسلام آنچه راکه ذکر شد، چنین گفته است: امّا در بیان مدّعای اوّل، پس چهارده دلیل بر وفق عدد چهارده معصوم ـسلام الله علیهم ـ ذکر مینماییم:

دلیل اوّل: عیسی ﷺ در آیهٔ ۱۵ از باب ۱۴ انجیل یوحنافرمود: اگر مرا دوست می دارید، وصایای مرا نگاه دارید. "بعد خبر داد از آمدن فارقلیطا و مقصود عیسی ﷺ

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٥٣ ـ ١٢٥٥، كتاب اعمال رسولان، باب ٢.

٢. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٤٨ - ١٥٢.

٣. كتاب مقدّس. ص ١٢٤٠ . انجيل يوحنّا . باب ١٢.

از این کلام آن است که سامعین اعتقاد نمایند که آنچه القا می شود به سوی ایشان بعد از عیسی ضروری و واجب الرعایه است. پس اگر مقصود از فارقلیطا روح نازل در یوم الدار بوده ، ذکر این فقره محتاج الیه نبود ؛ زیرا که مظنون نبود که حواریون استبعاد نمایند نزول روح را بر ایشان در مرتبهٔ ثانیه ؛ زیرا که ایشان مستفیض بودند از روح القدس قبل از این ، بلکه مجال استبعاد نیست ایضاً ؛ زیرا زمانی که روح القدس نازل می شود در قلب کسی و حلول می کند در او ، لامحاله بطور واضح آثار آن ظاهر می شود. پس انکار مؤثر متصور نمی شود و ظهور روح در نزد ایشان در صورتی نخواهد بود که مظنهٔ استبعاد باشد.

پس حقیقت امر آن است که مسیح باز تجربه و نور نبوت می دانست که بسیاری از امّت او نبی مبشر به را انکار می کنند در وقت ظهورش. لهذا امر را اوّلاً مؤکّد نمود به این فقره. پس از آن خبر داد از آمدن فارقلیطا و فرمود: اگر مرا دوست می دارید، فارقلیطا را قبول کنید، و از جملهٔ واضحات است که اگر روح القدس بر قلب کسی نازل بشود، مسدد و مؤیّد او باشد در جمیع امور و آثار غریبه و عجیبهای از شخص صادر بشود، در این صورت جای انکار باقی نخواهد بود و همه کس طالب چنین امری خواهد بود.

دلیل دوم آن که: در آیهٔ ۱۶ فرمود: من از پدر سؤال می کنم فارقلیطای دیگری به شما عطا خواهد کرد، الخ. روح نازل یوم الدار به اتّحاد حقیقی متّحد است با آب مطلقاً در نزد مُثَلَثین و با ابن نظر به لاهوت او. پس در حق او صادق نمی گردد فارقلیطای دیگر، بخلاف نبی مبشر به که این قول در حق او بی تکلّف صادق است.

دلیل سوم آن که: و کالت و شفاعت از خواص نبوّت است ، نه از خواص روح نازل متّحد با خدا. پس این دو معنی بر روح صادق نیست و بر نبیّ مبشّر به صادق است بدون هیچ تکلّفی.

١. مثلَّثين: قائلين به تثليث و اقانيم ثلاثه ( پدر ، پسر و روح القدس ).

دلیل چهارم آن که: در آیهٔ ۲۶ از باب ۱۴ فرمود: و آنچه به شماگفتم به یاد شما خواهد آورد، او از رسالهای از رسائل عهد جدید ثابت نمی شود که حواریون فرمایشات حضرت عیسی را فراموش کرده باشند و روح نازل در یوم الدار به خاطر ایشان بیاورد.

دلیل پنجم آن که: در آیهٔ ۲۹ از باب ۱۵ از انجیل یو حناعیسی الله فرمود: ۱ و الآن قبل از وقوع به شماگفتم، تا وقتی که واقع گردد ایمان آورید، آو این قول دال بر آن است که فارقلیطا روح نیست؛ زیرا که در دلیل اؤل دانستی عدم ایمان مظنون نبود از حواریون وقت نزول روح، بلکه مجال استبعاد هم نبود. پس این قول محتاج الیه نبوده است و از شأن حکیم عاقل نیست که به کلام فضول بی مصرفی تکلم نماید، فضلاً از شأن پیغمبر عظیم الشأن. پس اگر مراد از این قول نبئ مبشر به باشد، این کلام در محل خود و در غایت حسن خواهد بود از برای تأکید مرتبهٔ ثانیه.

دلیل ششم آن که: عیسی افزار در آیهٔ ۲۶: داو بر من شهادت خواهد داده و روح نازل یومالدار از برای عیسی شهادت نداد در محضر هیچ احدی؛ زیراکه تلامذه ای که بر ایشان نازل شد محتاج به شهادت نبودند؛ زیراکه معرفت تامّه قبل از نزول روح در حق مسیح افزاد داشتند. پس شهادت در محضر ایشان فایده ای نداشت و منکرینی که محتاج به شهادت بودند این روح در محضر ایشان شهادت نداد، بخلاف حضرت محمد به شهادت بودند این روح در محضر ایشان شهادت نداد، بخلاف محضرت محمد به که آن جناب از برای عیسی افزاشهادت داد و تصدیقش فرمود و بریشش نمود از ادّعای الوهیّت و ربوبیّت که از اشد انواع کفر و ضلالت است و مادرش را بری نمود از تهمت زنا و ذکر برائت ایشان در مواضع متعدده در قرآن مجید آمده است و در احادیث در مواضع غیر محصوره.

١. كتاب مقدّس. ص ١٢٤١. انجيل يوحنًا، باب ١٤.

٢. كتاب مقدّس، ص ١٢٢٢، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آيه ٢.

٣. كتاب مقدّس. ص ١٢٤٢، انجيل يوحنًا. باب ١٥.

دليل هفتم أن كه: در أيه ٢٧ عيسي الله فرمود:

أُونِ أَخْتُونْ سَهِدِيتُونْ دِمِنْ شَرَيْتَ عَمَّيتُونْ؛ يعنى: و شما نيز شاهد هستيد؛ زيراكه از ابتدا با من بوده ايد. اين قول واضح الدلاله است كه شهادت حواريون غير از شهادت فارقليطاست.

پس اگر مراد از فارقلیطا روح نازل یومالدار بوده است، مغایرت مابین شهادتین نخواهد بود؛ زیرا که روح مذکور به شهادت مستقلّی که غیر از شهادت حواریّون باشد شهادتی ندارد، بلکه شهادت حواریّون عین شهادت روح مذکور است باشد شهادت؛ زیرا که روح با وجود این که اله بوده علی زعمهم و با خدا به اتّحاد حقیقی متّحد است، بری است از نزول و حلول و استقرار و شکل که از عوارض جسم و جسمانیّات است. مثل وزیدن باد شدیدی روح بر حواریّون نازل شد و [به] زبانههایی منقسم شد مثل زبانههای آتش، بدیشان ظاهر گشت و بر هر یکی از حواریّون قرار گرفت. پس حال حواریّون در آن وقت مثل حال کسی بود که اثری از اجنّه در او باشد. پس چنان که قول جن با قول مجنون متّحد است در حالت جنون، فکذلك شهادت روح باشهادت حواریّین. پس این قول صحیح نخواهد شد، بخلاف این که مراد از فارقلیطا نبی مبشر به باشد که شهادت او غیر از شهادت حواریّین است بالقطع والیقین.

#### فائدة

ترجمهٔ صحیحی از برای آیهٔ ۲۷ از باب ۱۵ از انجیل یوحناهمین بود که ما نوشتیم. مطابق است با سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۲۱۸۸۱ - یعنی: لفظ «اُوپ اَخْتُونْ» را دارد که به معنی «شما ایضاً» است و کذلک با سریانیهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و با سریانیهٔ قدیمهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۸ و در عربیهٔ هطبوعهٔ بیروت سنهٔ ۱۸۸۱ و همچنین در عربیهٔ سنهٔ ۱۸۱۷

١. كتاب مقدّس، ص ٢٢٢، انجيل يوحنًا، باب ١٥.

۲. در مصدر: (۱۸۸۶).

«وتشهدون أنتم أيضاً» دارد و همچنين در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۶۰ «وتشهدون أنتم أيضاً» و همچنين در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۷۰ و در ترجمهٔ فارسيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۱۶ و سنهٔ ۱۸۲۸ و هكذا ساير تراجم كه به زبانهای مختلفه نوشته شده است، الّا اين كه در بعضی از ترجمههای فارسيّه و عربيّه لفظ «أيضاً» را از عربی و «نيز» را از فارسی عمداً سقط كرده اند. از آن جمله در عربيّهٔ مطبوعهٔ سنهٔ ۱۸۲۱ و سنهٔ ۱۸۳۱ و سنهٔ ۱۸۴۴، وليكن خيانت ايشان بر ارباب بصيرت مخفی نيست. خدا هدايت كند ايشان را كه از اين لفظ جزئی مقصود كلّی را تفويت اكر ده اند.

دلیل هشتم آن که: حضرت عیسی فرموده: اگر من نروم، فارقلیطا نزد شما نیاید. آپس معلق نمود آمدن روح را به رفتن خود و این روح در نزد اهل کتاب و حواریون نازل شده بود در حضور عیسی به یعنی: با بودن عیسی به زمانی که خواست ایشان را بفرستد به بلاد اسرائیلیه. پس نزول روح مشروط به رفتن جناب مسیح نبوده است. پس مراد از فارقلیطا روح نازل در یوم الدار نخواهد بود، بلکه مراد از فارقلیطا شخص دیگر است که احدی از حواریین در زمان عیسی به حسب ظاهر از آن بزرگوار مستفیض نشده بود و آمدن او موقوف بود به رفتن عیسی به و این صفت در جناب موقوف بود به رفتن عیسی به و این صفت در جناب موقوف بود به رفتن عیسی به آمد و آمدن آن که هر دو مستقل باشند در یک زمان جایز نیست، بخلاف این که یکی از دو پیغمبر مطبع شرع دیگری باشد، یا هر کدام از پیغمبران مطبع یک شریعت باشند. در این صورت وجود دو رسول یا زیادتر در زمان و مکان واحد جایز است ـ چنان که در زمان مابین موسی به بودند.

١. تفويت: فوت گرداندن ، ضايع ساختن.

٢. زيرا اگر نروم تسلّي دهنده نزد شما نخواهد آمد [كتاب مقدّس، ص ١٢٢٢، انجيل يوحنًا، باب ١٤].

تفسیر آیه به این که: «قبل از مسیح پاروح القدس ضعیف نازل شده بود، در زمان حواریون با قوّت نازل شد» غلط است؛ چراکه روح القدس در نزد مسیحیّین خداست. اوّلاً نسبت نزول و صعود و حرکت و سکون به خدا غلط است و ثانیاً نسبت ضعف و قوّت به خدا خلاف است و [حتّی اگر]یک ذرّه از خدا در کسی حلول نماید کافی است از برای تأیید او. یک انبار خدا لازم ندارد.

الحاصل: تفسير فارقليطا به روح نازل در يوم الدار موجب هزار گونه كفر و فساد است . دليل نهم آن كه: عيسى الله فرمود در آيه ۱۸ از باب ۱۶ : مُوْيِعْ مَنْ خِسْ لِه لِعالَم؛ يعنى : وقتى فارقليطا آمد ، عالم را توبيخ خواهد كرد . اين قول به منزله نصّ جلى است از براى خاتم الانبياء الله وزيرا كه آن جناب عالم را توبيخ نمود نه روح نازل در يوم الدار بخصوص جماعت يهود را به جهت عدم ايمانشان به عيسى الله ، به توبيخى كه در او شك نمى كند مگر معاند صرف ، فرزند رشيدش صاحب الزمان رفيق عيسى الله نمى نمى كند مگر معاند صوف ، فرزند رشيدش صاحب الزمان رفيق عيسى المحافظ الله نمو دور قتل دجال اعور و متابعين آن در يوم الدار كه توبيخ او در هيچ اصلى از صول صحيح نيست و توبيخ منصب حواريون هم نبود بعد از نزول روح ، بلكه حواريون دعوت به ملّت مى كردند به ترغيب و وعظ ، و قول رانكين در كتاب خود كه مسمًا به داخ البهتان است كه در ردّ خلاصه صولة الفيخ نوشته است ـ كه: لفظ توبيخ در انبيل و همچنين در ترجمه اى از تراجم انبيل يافت نمى شود و اين مستدل اين لفظ را ايراد كرده است تا بطور وضوح بر محمّد اين صادق آيد ؛ زيرا كه محمّد الله بسيار توبيخ و تهديد مى نمود ، الا اين كه مثل اين مغلطه از شأن مؤمنين كه ترسى از خدا داشته باشند نيست ، انتهى كلامه ـ اين كلام مردود است و اين قسّيس يا جاهل غالط تاست و يا مغلط عوام و ايمان هم ندارد . از خدا هم نمى ترسد ؛ زيراكه اين لفظ در است و يا مغلط عوام و ايمان هم ندارد . از خدا هم نمى ترسد ؛ زيراكه اين لفظ در

۱. و چون او آید، جهان را بر گناه و عدالت و داوری ملزم خواهد نمود [کتاب مقد س، ص ۱۲۴۲-۱۲۴۳، انجیل یوحنا، باب ۱۶].

۲. جاهل غالط: ناداني كه اشتباه كرده است.

٣. مغلِّط عوام : كسى كه عامّة مردم را به غلط دچار سازد و به اشتباه اندازد.

جمیع اناجیل موجود است ـ از آن جمله در سریانیهٔ سوریت مطبوعه باادوات آمریکا در سنهٔ ۱۸۶۶ و سنهٔ ۱۸۶۸ و سنهٔ ۱۸۶۰ و سنهٔ ۱۸۷۰ و سنهٔ ۱۸۷۸ و سنهٔ ۱۸۸۷ و سنهٔ انوام است و در بعضی لفظ توبیخ ، اگرچه ترجمه به لفظ دالزام » بر خیانت است از مترجمین ، لیکن معنی الزام هم قریب به معنی توبیخ است ، مع هذا شکایت از ایشان نداریم ؛ زیراکه تغییر و تحریف طبیعت ثانوی است از برای علمای پروتستنت و از این جهت است که مترجمین فارسیّه لفظ فارقلیطا را نمی نویسند ؛ به جهت اشتهار این لفظ در نزد مسلمین در حق خاتم النبیّین گیهٔ ، بلکه معنای او را تسلّی دهنده در فارسیّه و معزّی و وکیل و شافع در ترجمههای عربیّه مرقوم می نمایند.

دلیل دهم آن که: عیسی به فرمود: «امّا برگناه؛ زیراکه به من ایمان نـمیآورند» و این قول دلالت دارد بر این که فارقلیطا به ظاهر خواهد شد بر منکرین عیسی و ایشان را توبیخ مینماید به جهت عدم ایمان ایشان به عیسی، و روح نازل در یومالدار ظاهر نبود بر مردم و ایشان را هم توبیخ نمی نمود به جهت عدم ایمان.

دلیل یازدهم آن که: عیسی پ فرمود: و بسیار چیزهای دیگر نیز دارم که به شما بگویم، لکن الآن طاقت تحمّل آنها را ندارید، و این قول منافی ارادهٔ روح نازل است در یوم الدار از لفظ فار قلیطا؛ زیرا که روح حکمی را نیفزود بر احکام عیسی ب ؛ زیرا که بنا بر زعم اهل تثلیث حواریون را امر نموده بود به عقیدهٔ تثلیث و به دعوت تمامی اهل عالم. پس کدام امر حاصل شد از برای حواریون که زاید بر اقوال عیسی ب باشد؟ بلی، بعد از نزول روح جمیع احکام تورات را اسقاط کردند ـمگر بعضی از احکام بلی، بعد از نزول روح جمیع احکام تورات را اسقاط کردند ـمگر بعضی از احکام

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٢٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤، آيه ٩.

٢. كتاب متدّس، ص ١٢٢٣، انجيل يوحنًا، باب ١٤. آية ١٢.

عشرهٔ مذکوره در باب بیستم از سِفر خروج ـ و جمیع محرّمات را هم حلال کردند و این امر ـ یعنی: اسقاط احکام و تحلیل محرّمات ـ جایز نیست که در حقّش گفته شود: لیکن الآن طاقت تحمّل آنها را ندارید؛ زیرا که این امر تحمّل نیست. تخفیف است. توانستند حمل نمایند اسقاط حکم تعظیم سبت را که از اعظم احکام تورات است که جماعت یهود انکار می کردند عیسی ﷺ را که مسیح موعود باشد به جهت عدم مراعات این حکم. پس قبول اسقاط جمیع احکام آسان تر بود در نزد ایشان. بلی، قبولی زیادتی احکام به جهت ضعف ایمان و ضعف قوّه تا زمان صعود مسیح ـ چنان که علمای پروتستنت اعتراف می نمایند ـ خارج بود از استطاعت ایشان.

پس ظاهر و آشکار گردید که مراد از فارقلیطا پیغمبری است که احکام شرع شریف او زیاد می شود بالنسبه به شریعت عیسویه و حمل آن سنگین می شود بر مکلفینی که ضعیف اند و آن حضرت محمد شرا است.

دلیل دوازدهم آن که: عیسی فرمود که: از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید، ا و این قول دلالت دارد بر ایس که فارقلیطا را بنی اسرائیل تکذیب خواهند نمود. لهذا عیسی هم محتاج شد که صدق او را تقریر نماید. پس فرمود: «از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید» و تکذیب در حقّ روح نازل در یوم الدار مظنون نبود. علاوه روح در نزد مسیحیّین عین خداست و متّحد است به ذات مقدّسهٔ باری تعالی به اتّحاد حقیقی ـ تعالی الله عن ذلك علواً کبیراً. پس قول او: «از خود تکلّم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است سخن می گوید» معنی ندارد؛ زیرا که خدا نباید احکام را از غیر بشنود، بلکه خدا از خود باید تکلّم نماید. بلی، پیغمبر محتاج است که احکام را از خدا بشنود. پس مصداق ایس کلام جناب محمّد شاله است که مطنهٔ تکذیب در حق آن جناب بود و عین خدا هم نیست و سخن از خود نمی گفت و تکلّم نمی کرد مگر به و حی. قال الله تعالی فی حقه:

١. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤، آيهُ ١٣.

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الهَوَى ۞ إِن هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَى ﴾ ، \ وقال أيضاً \_جلَّ شأنه \_: ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَىٰٓ ﴾ ، \ وقال أيضاً : ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِـلْقَاءِ نَـفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَـا يُوحَى إِلَىٰٓ ﴾ . \

حاصل مفاد آیات مبارکات آن که: حضرت محمد الله از جانب خود تکلم نمی کند، بلکه به آنچه شنیده است از خدا سخن می گوید -خواه بلاواسطه و خواه معالواسطه - و تابع صرف است احکام خدا را و کلام الهی را از جانب خود تغییر نمی دهد و وحی راکم و زیاد نمی فرماید.

دلیل سیزدهم آن که: عیسی می فرمود: او از امور آینده به شما خبر خواهد داد» و روح نازل در یوم الدار کسی را از امور آینده خبر نداد بالاستقلال، بلکه خبر دادن او همان خبر دادن حواریین است، بخلاف حضرت محمد کی که آن جناب بالمشافهه مردم را از امور آینده خبر داد ـ چنان که در پیش گذشت و بعد هم ان شاء الله مذکور خواهد شد.

دلیل چهاردهم آن که: عیسی ﷺ فرمود: و مرا تمجید خواهد فرمود؛ زیرا که آنچه از آن من است خواهد گرفت و به شما خبر خواهد داد، و این قبول در حتی روح صادق نیست؛ زیرا که روح در نزد اهل تثلیث قدیم است و غیر مخلوق و قادر مطلق است. فیض و کمالات را از غیر اخذ نمی کند. کمال منتظر ندارد که تدریجی الحصول باشد، بلکه تمامی کمالات او از برای او بالفعل حاصل است. پس لابداً بایست گفت که: مبشر به کسی است که کمالات منتظره دارد و فیوضات الهیکه بتدریج به او می رسد. چون این کلام موهم بود که نبی موعود تابع شرع عیسی باشد، لهذا دفعاً للتوهم

١. سورة نجم، آية ٣-٢.

٢. سورة انعام . آية ٥٠؛ سورة احقاف ، آية ٩.

٣. سورة يونس، آية ١٥.

۴. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آية ١٢.

٥. بالمشافهه : با هم گفتگو كردن ، رويارو سخن گفتن .

ع. كتاب مقدّس، ص ١٢٤٣، انجيل يوحنّا، باب ١٤. آية ١٤.

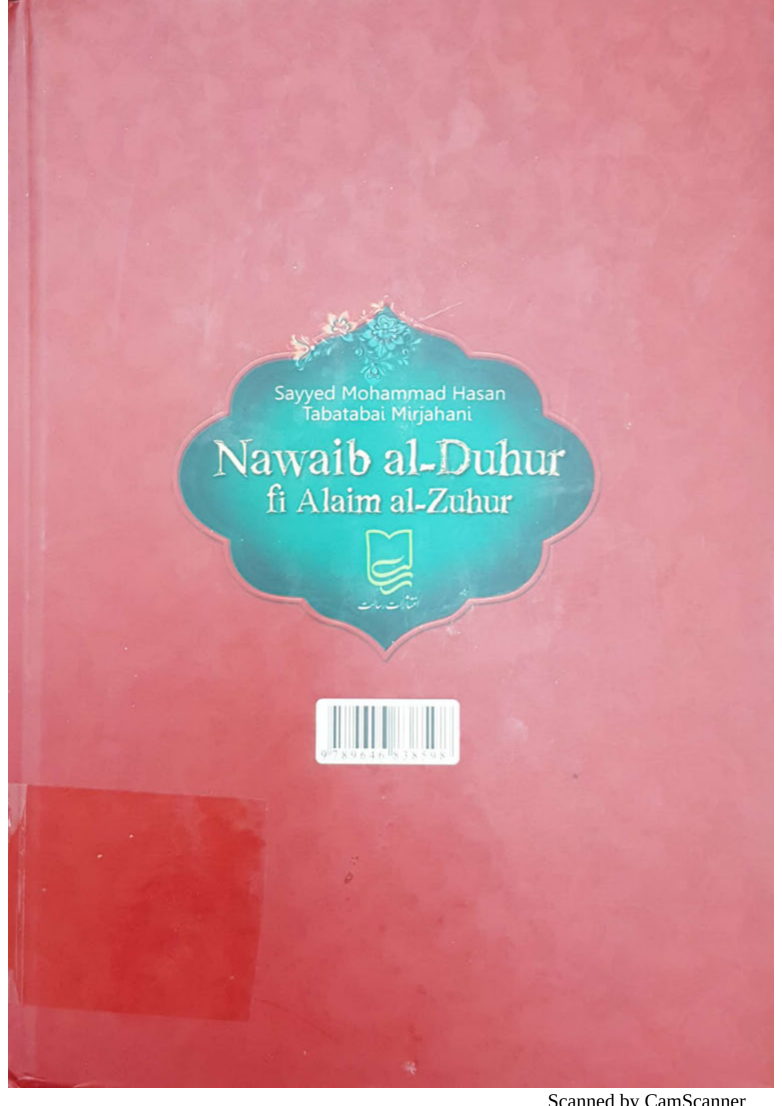
جناب عیسی فرمود: هرچه از آن پدر است از من است. از این جهت گفتم که از آنچه آنِ من است میگیرد و به شما خبر میدهد.

حاصل مقصود این که: از منبعی که احکام و فیوضات به من رسید، از همان منبع فارقلیطا خواهد گرفت و رسانید. ۱

١. أنيس الأعلام في نصرة الإسلام، ج ٥، ص ١٥٢ \_ ١٤٠.

### تذكر:

فهرست مندرجاتی که مؤلّف محترم در نسخهٔ اصلی برای جلدهای قبلی تدوین نموده برای جلد چهارم موجود نیست لذا این جلد فاقد فهرست مذکور است.



Scanned by CamScanner