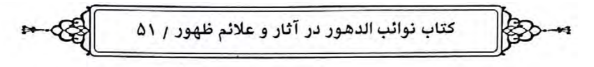


| ۲۷                       | مقدَّمه                    |
|--------------------------|----------------------------|
| ۲۹                       | روش تحقيق                  |
| ۳۱                       | زندگىنامە مۇلە             |
| ۳۱                       | ولادت                      |
| ۳۱                       |                            |
| ۳۲                       |                            |
| حسن اصفهانی              |                            |
| ت به مشهد مقدّس          |                            |
| ۳۳                       | انتقال به تهران            |
| ۳۴                       | زهدو تقوا                  |
| ف به محضر امام زمان (عج) | رفتن در پي مأموريّت و تشرّ |
| سی را نمی دیدم!          |                            |
| ۳۷                       |                            |
| ۴۱                       |                            |
| ۴۷                       |                            |

جزء اؤل



| ۵۱ | پيش نو شت کتاب                                          |
|----|---------------------------------------------------------|
| ۵۷ | تاريخ ولادت امام زمان [عجّل الله فرجـه الشـريف ]        |
|    | مقدَّمه                                                 |
| ۵۸ | تاریخ مختصری از حالات امام زمان 🕸                       |
| ۶۲ | در بيان ايراد و جواب دو شبههٔ سخيفه در اين مقدّمه       |
| ۶۳ | دلیل عقلی بر طول عمر و بقای وجود مقدّس امام زمان ﷺ      |
| ۶۴ | علّت دوام و بقای بشر                                    |
| ۶۵ | طبيعت بهشت و اهل آن                                     |
| ۶۶ | معتدل حقیقی دوام دارد                                   |
| ۶۷ | اقسام اعتدالات                                          |
| ۶۹ | مزاج انسان اعدل الامزجه است                             |
| ۶۹ | دلیل نقلی بر طول عمر امام زمان 🚓                        |
| ٧  | نامهای بعضی از معمّرین که در روی زمین عمر کر دند        |
|    | از معمّرین عصر حاضر سیّد ابو طالب موسوی است             |
|    | برهان وجدانی بر اثبات طول عمر                           |
|    | و بقاي و جو د امام زمان 🕸                               |
| ٧٨ | تمهيد مقدّمه براي جواب اعتراض كننده به غيبت امام زمان ﷺ |
|    | مردم به اعتباراتی بر سه دستهاند                         |
| ٨  | وظيفة داعي الي الله نسبت به دو دسته                     |
| ٨۶ | بعضی از حکمت هایی که در غیبت امام زمان ﷺ است            |
| ٨٧ | حِكَم و مصالح اعمال هر يك از المه بعد از ديگري          |
|    |                                                         |

1 50

QD.

| ٩٨  | بخش اول: در بیان اجمالی علامات ظهور و با عدم رعایت تر تیب        |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 171 | <b>بخش دوم:</b> در بیان آیات مؤوّله که مُشعِر بر علامات ظهور است |
|     | ۱ . سورهٔ بقره ، آیهٔ ۱۵۵                                        |
|     | ۲. سورهٔ آل عمران ، آیهٔ ۱۷۹                                     |
|     | ۳. حديث ديگر                                                     |
| 170 | ۴. سورهٔ نساء، آیهٔ ۴۷                                           |
|     | ۵. سورهٔ انعام، آیهٔ ۲                                           |
|     | ۶. سورهٔ انعام ، آیهٔ ۳۷                                         |
|     | ٧. سورة انعام ، آية ۶۵                                           |
|     | ۸. سورهٔ يونس، آيهٔ ۲۴                                           |
|     | ٩. سورهٔ يونس، آيهٔ ۳۵                                           |
| ۱۳۳ | ١٠. سورة الرعد، آية ١٣                                           |
|     | ١١. سورۀ رعد، آيۀ ٣١٣١                                           |
|     | ١٢. سورة نحل، آية ۴۵_۴۷                                          |
|     | ١٣. سورة بني اسرائيل، آية ٢                                      |
|     | ١٢. سورۀ نمل، آيۀ ٨٢                                             |
|     | ١٥. سورة عنكبوت، آية ١ ـ ٢                                       |

| 189                 | ۱۶. سورهٔ نور ، آیهٔ ۵۵                           |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| 14                  | ١٧. سورهٔ سبأ، آیهٔ ۵۱-۵۲                         |
| 147                 | ١٨. سورة حمّ سجدة ، آية ١٥                        |
| 148                 | ١٩ . سورهٔ حمّ سجدة ، آيهٔ ٥٣                     |
| 144                 | ۲۰. سورهٔ شعراء، آیهٔ ۴۲۰                         |
| 147                 | ۲۱. سورهٔ قَ، آیهٔ ۴۱ و ۴۲                        |
| ١۴٨                 | ۲۲ . سورهٔ معارج ، آیهٔ ۱                         |
|                     |                                                   |
| ق خاصّه و عامّه ۱۴۹ | <b>بخش سوم:</b> در اخبار مأثوره از پيغمبر ﷺ از طر |
| 149                 | حديث اول                                          |
| 10.                 | حديث دوم                                          |
| 10•                 | حديث سوم                                          |
| 101                 | حديث چهارم                                        |
| 107                 |                                                   |
| 107                 | حديث ششم                                          |
| 107                 | حديث هفتم                                         |
| 104                 | حديث هشتم                                         |
| 104                 | حديث نهم                                          |
| 100                 |                                                   |
| 100                 | حديث يازدهم                                       |
| 109                 |                                                   |
| 109                 | حديث سيزدهم                                       |
| ۱۵۷                 | حديث چهاردهم                                      |
| ۱۵۷                 | حديث پانزدهم                                      |
| ۱۵۸                 | حديث شانز دهم                                     |

.

1.

| حديث هفدهم          |
|---------------------|
| حديث هجدهم          |
| حديث نوزدهم ١٤١     |
| حديث بيستم          |
| حديث بيست و يكم     |
| حديث بيست و دوم     |
| حديث بيست و سوم     |
| حديث بيست و چهارم   |
| حديث بيست و پنجم    |
| حديث بيست و ششم     |
| حديث بيست و هفتم    |
| حديث بيست و هشتم    |
| حديث بيست و نهم     |
| حديث سيام           |
| حديث سي و يكم       |
| حديث سي و دوم       |
| حديث سي و سوم       |
| حديث سي و چهارم ۱۷۰ |
| حديث سي و پنجم      |
| حديث سي و ششم       |
| حديث سي و هفتم      |
| حديث سي و هشتم      |
| حديث سي و نهم       |
| حديث چهلم           |
| حديث چهل و يكم      |

| ۱۷۹ | حديث چهل و دوم     |
|-----|--------------------|
| ۱۸۰ | حديث چهل و سوم     |
| ۱۸۱ |                    |
| ۱۸۱ |                    |
| ۱۸۱ | حديث چهل و ششم     |
| ۱۸۲ | حديث چهل و هفتم    |
| ۱۸۲ | حديث چهل و هشتم    |
| ١٨٣ | حديث چهل و نهم     |
| ١٨۴ | حديث پنجاهم        |
| ١٨۴ | حديث پنجاه و يكم   |
| 140 | حديث پنجاه و دوم   |
| 140 | حديث پنجاه و سوم   |
| ١٨۶ | حديث پنجاه و چهارم |
| ۱۸۶ | حديث پنجاه و پنجم  |
| ١٨٧ |                    |
| ١٨٨ | حديث پنجاه و هفتم  |
| ١٨٨ | حديث پنجاه و هشتم  |
| ۱۸۹ |                    |
| 19. |                    |
| 14  | حديث شصت و يكم     |
| 191 | حديث شصت و دوم     |
| 197 |                    |
| 197 |                    |
| 194 | حديث شصت و پنجم    |
| 194 | حديث شصت و ششم     |

| 190 | حديث شصت و هفتم    |
|-----|--------------------|
| 198 | حديث شصت و هشتم    |
| 198 |                    |
| ١٩٧ | حديث هفتادم        |
| ١٩٧ | حديث هفتاد و يكم   |
| ١٩٨ | حديث هفتاد و دوم   |
| ١٩٨ | حديث هفتاد و سوم   |
| 199 | حديث هفتاد و چهارم |
| 199 | حديث هفتاد و پنجم  |
| ۲۰۰ | حديث هفتاد و ششم   |
| ۲   | حديث هفتاد و هفتم  |
| ۲۰۱ | حديث هفتاد و هشتم  |
| ۲۰۱ | حديث هفتاد و نهم   |
| ۲۰۲ | حديث هشتادم        |
| ۲۰۳ |                    |
| ۲۰۴ | حديث هشتاد و دوم   |
| ۲۰۵ | حديث هشتاد و سوم   |
| ۲۰۵ | حدیث هشتاد و چهارم |
| ۲۰۷ | حديث هشتاد و پنجم  |
| ۲.۷ | حدیث هشتاد و ششم   |
| ۲۰۸ |                    |
| ۲.۹ | حديث هشتاد و هشتم  |
| ۲۱۰ | حديث هشتاد و نهم   |
| ۲۱۰ | حديث نودم          |
| ۲۱۲ | حديث نود و يكم     |

| 718 | حديث نود و دوم    |
|-----|-------------------|
| ۲۲۳ |                   |
| ۲۳۲ |                   |
| 780 | حديث نود و پنجم   |
| ۲۳۹ | حديث نود و ششم    |
| ۲۴. | حديث نود و هفتم   |
| 741 |                   |
| 744 |                   |
| 744 | حديث صدم          |
| 740 | حديث صد و يكم     |
| 740 |                   |
| 749 | حديث صد و سوم     |
| 749 |                   |
| ۲۴۷ |                   |
| ۲۴۸ |                   |
| ۲۴۸ |                   |
| 749 | حديث صد و هشتم    |
|     | حديث صد و نهم     |
|     | حديث صد و دهم     |
| ۲۵۱ | حديث صد و يازدهم  |
| ۲۵۲ | حديث صد و دوازدهم |
| ۲۵۳ | حديث صد و سيزدهم  |
| ۲۵۳ | حديث صد و چهاردهم |
|     | حديث صد و پانزدهم |
|     | حديث صد و شانزدهم |
|     |                   |



|   | 109 | حديث صد و هفدهم        |
|---|-----|------------------------|
|   | ۲۵۷ |                        |
|   | YOA |                        |
|   | ۲۵۸ |                        |
|   | ۲۵۹ | حديث صد و بيست و يكم   |
| ÷ | ۲۵۹ | حديث صد و بيست و دوم   |
|   | ۲۶۰ | حديث صد و بيست و سوم   |
|   | 781 | حديث صد و بيست و چهارم |
|   | ۲۶۲ | حديث صد و بيست و پنجم  |
|   | 161 | حديث صد و بيست و ششم   |
|   | 198 | حديث صد و بيست و هفتم  |
|   | 784 | حديث صد و بيست و هشتم  |
|   | 194 | حديث صد و بيست و نهم   |
|   | 790 | حديث صد و سيام         |
|   | 790 | حديث صد و سي و يكم     |
|   | 799 | حديث صد و سي و دوم     |
|   | 799 | حديث صد و سي و سوم     |
|   | 797 | حديث صد و سي و چهارم   |
|   | ۲۶۷ | حديث صد و سي و پنجم    |
|   | ۲۶۸ | حدیث صد و سی و ششم     |
|   | ۲۶۸ |                        |
|   | ٢۶٩ |                        |
|   | ۲۶۹ | حدیث صد و سی و نهم     |
|   | ۲۷. | حديث صد و چهلم         |
|   | ۲۷۱ | حديث صد و چهل و يکم    |
|   |     |                        |

| ديئ صد و چهل و دوم ۲۷۱   | > |
|--------------------------|---|
| ديث صد و چهل و سوم       | ~ |
| ديث صد و چهل و چهارم ۲۷۲ | 2 |
| ديث صد و چهل و پنجم      | 2 |
| ديث صد و چهل و ششم       | ~ |
| ديث صد و چهل و هفتم      | > |
| ديث صد و چهل و هشتم      | ~ |
| ديث صد و چهل و نهم       | 2 |
| ديث صد و پنجاهم          | 2 |
| ديث صد و پنجاه و يكم     | 2 |
| ديث صد و پنجاه و دوم ۲۸۰ | ~ |
| ديث صد و پنجاه و سوم     | ~ |
| ديث صد و پنجاه و چهارم   | ~ |
| ديث صد و پنجاه و پنجم    | > |
| ديث صد و پنجاه و ششم     | ~ |
| ديث صد و پنجاه و هفتم    | ~ |
| ديث صد و پنجاه و هشتم    | ~ |
| ديث صد و پنجاه و نهم     |   |
| ديث صد و شصتم            |   |
| ديث صد و شصت و يكم       |   |
| ديث صد و شصت و دوم       | 2 |
| لديث صد و شصت و سوم ۲۹۲  |   |
| ديث صد و شصت و چهارم ۲۹۲ | 2 |
| ديث صد و شصت و پنجم      |   |
| ديث صد و شصت و ششم       | 2 |

| تم     | حديث صد و شصت و هف    |
|--------|-----------------------|
|        | حديث صد و شصت و هن    |
| ٢٩٥    | حديث صد و شصت و نه    |
| Y99    | حديث صد و هفتادم      |
| ۲۹۶    | حديث صد و هفتاد و يک  |
| Y9Y    | حديث صد و هفتاد و دوم |
| ۲۹۸۲   | حديث صد و هفتاد و سو  |
| ارم    | حديث صد و هفتاد و چه  |
| مم ٢٩٩ | حديث صد و هفتاد و پنج |
|        | حديث صد و هفتاد و شث  |
|        | حديث صد و هفتاد و هف  |
|        | حديث صد و هفتاد و هش  |
|        | حديث صد و هفتاد و نهم |
| ۳۰۴    | حديث صد و هشتادم      |
|        | حدیث صد و هشتاد و یک  |
|        | حديث صد و هشتاد و دو  |
|        | حدیث صد و هشتاد و س   |
|        | حديث صد و هشتاد و چ   |
|        | حديث صد و هشتاد و پن  |
|        | حدیث صد و هشتاد و ش   |
|        | حديث صد و هشتاد و هن  |
|        | حدیث صد و هشتاد و ه   |
|        | حدیث صد و هشتاد و نه  |
| ۳۱۰    | حديث صد و نودم        |
| ۳۱۱    | حديث صد و نود و يكم.  |

14

1

12

r

| ۳۱۲     | حديث صد و نو د و دوم  |
|---------|-----------------------|
| ۳۱۲     | حديث صد و نود و سوم . |
|         | حديث صد و نود و چهار  |
|         | حديث صد و نود و پنجم. |
| W1 VC   | حديث صد و نود و ششم   |
| test of | حديث صد و نود و هفتم. |
|         | حديث صدو نودو هشتم    |
| ۳۱۶     | حديث صد و نود و نهم   |
| ۳۱۶     | حديث دويستم           |
| ۳۱۶     | حديث دويست و يكم      |
| ۳۱۷     | حديث دويست و دوم      |
| ۳۱۸     | حديث دويست و سوم      |
| ۳۱۹     | حديث دويست و چهارم.   |
| ۳۲۰     | حديث دويست و پنجم     |
| ۳۲۴     | حديث دويست و ششم      |
| ۳۳۴     | . حديث دويست و هفتم   |
| ۳۳۶     |                       |
| ۳۳۶     | حديث دويست و هشتم     |
| ۳۳۷     | حديث دويست و نهم      |
|         | حديث دويست و دهم      |
|         | حديث دويست و يازدهم   |
|         | حديث دويست و دوازده   |
|         | حديث دويست و سيزدهم   |
|         | حديث دويست و چهارده   |
|         | حدیث دویست و پانزدهم  |
| ۳۴۰     | حديث دويست و شانزده   |

•

۱۸

| 741 | حديث دويست و هفدهم       |
|-----|--------------------------|
| ۳۴۲ | حديث دويست و هيجدهم      |
| ۳۵۵ | تشريح بعضي از نكات خبر   |
| ron | حديث دويست و نوزدهم      |
| ron | حديث دويست و بيستم       |
| ۳۵۹ | حديث دويست و بيست و يكم. |
|     | حديث دويست و بيست و دوم. |

| زمان۲۶۲ | <b>بخش چهارم:</b> در اخبار علویّهٔ راجعه به علائم آخرال |
|---------|---------------------------------------------------------|
| ۳۶۲     | ۱ / حدیث دویست و بیست و سوم                             |
| ۳۶۲     | ۲ / حديث دويست و بيست و چهارم                           |
| ۳۶۳     | ۳/حديث دويست و بيست و پنجم                              |
| ۳۶۳     | ۴ / حدیث دویست و بیست و ششم                             |
| 794     | ۵/حدیث دویست و بیست و هفتم                              |
| 754     | ۶/حديث دويست وبيست و هشتم                               |
| ۳۶۵     | ۷/ حديث دويست و بيست و نهم                              |
| 799     | ۸/ حديث دويست و سيام                                    |
| ۳۶۶     | ۹ / حديث دويست و سي و يكم                               |
| ۳۶۶     | ۱۰ / حدیث دویست و سی و دوم                              |
| ۳۶۷     | ۱۱ / حديث دويست و سي و سوم                              |
| ۳۶۸     | ۱۲ / حدیث دویست و سی و چهارم                            |
| ۳۶۹     | ۱۳ / حدیث دویست و سی و پنجم                             |
| ۳۷۰     | ۱۴ / حدیث دویست و سی و ششم                              |
| ۳۷۰     | ۱۵ / حدیث دویست و سی و هفتم                             |

| ۲.  | Th  |
|-----|-----|
| 100 | 160 |

| ۱۶ / حدیث دویست و سی و هشتم ۲۷۱   |
|-----------------------------------|
| ۱۷ / حديث دويست و سي و نهم ۳۷۱    |
| ۱۸ / حديث دويست و چهلم            |
| یا مویست و چهل و یکم۳۷۷           |
| ۲۰ / حديث دويست و چهل و دوم۲۰     |
| ۲۱/ حدیث دویست و چهل و سوم۲۸۲     |
| ۲۲ / حدیث دویست و چهل و چهارم۳۸۳  |
| ۳۸۴ دويست و چهل و پنجم۳۸۴         |
| ۲۹۲ / حدیث دویست و چهل و ششم      |
| ۲۵ / حديث دويست و چهل و هفتم      |
| ۲۶ / حديث دويست و چهل و هشتم      |
| ۲۷ / حدیث دویست و چهل و نهم۲۷     |
| ۲۸ / حدیث دویست و پنجاهم          |
| ۲۹ / حديث دويست و پنجاه و يكم ۲۹  |
| ۳۰ / حديث دويست و پنجاه و دوم     |
| ۲۱/حديث دويست و پنجاه و سوم       |
| ۴۲۷ دويست و پنجاه و چهارم۴۲۷      |
| ۳۳ / حديث دويست و پنجاه و پنجم    |
| ۲۴/ حديث دويست و پنجاه و ششم      |
| X Land                            |
|                                   |
| ۲۳۶ دویست و پنجاه و هشتم          |
| ۲۳۶ ۲۳۷ و پنجاه و نهم ۲۳۷         |
| ۴۳۷ و شصتم ۲۸/ حدیث دو یست و شصتم |
| ۳۹/ حديث دويست و شصت و يكم ۴۳۸    |

#### مقدّمه

سخن گفتن از وجود گرانقدری که عالم و آدم در انتظار اوست براستی دشوار است. با این حال عدّهای گستاخی کرده، به رسمی ناخوشایند بی آن که از کمترین دانش لازم برخوردار باشند در هر محفل و بر هر سر کوی و برزن در این باره داد سخن می دهند. در این میان حقیقت را می بینی که به مسلخ رفته و به خاک افکنده می شود. سلایق مختلف را می بینی که علائم ظهور نازنین ترین چهرهٔ هستی و نشانه های یارانش را بی محابا بر شخصیّت های ناپایدار دنیا منطبق می کنند، بی تو جّه به این که:

میان ماه من تا ماه گردون تفاوت از زمین تا آسمان است

در این میان جاهلان را می بینی که بر کرسی های دانش و بینش تکیه زده، و عالمان راستین را که گوشه نشین شده و زبان در کشیده اند و ندای در و نشان خطاب می دارد: ای عجب دلتان بنگرفت و نشد جانتان ملول زین هواهای عفن وین آب های ناگوار؟

خوش نیّتان ناآگاه در طلب نشانه های ظهور موعود ادیان، بـه هـر گـوشـه سـری میزنند و از هر که میرسد نشانی میگیرند، امّا:

نه هر که طرف کله کج نهاد و تند نشست کلاه داری و آیسین سروری داند هزار نکتهٔ باریک تر ز مو ایس جاست نه هر که سر بتراشد قلندری داند

۱. «بأرض عالمُها ملجم، وجاهلُها مكرَّم»، نهج البلاغه، بخشى از خطبة ۲.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

به هر حال، آخرین منزل سالک واقعی این است که در محضر اهل بیت عصمت و طهارت ﷺ زانوی ادب بر زمین زند، تا راهش بنمایند و سرگشتگان ایس وادی را دست گیرند.

صاحبان این قلم که باز هم توفیق رفیق راهشان گشته، در حد توان تلاش نمو ده اند که با تحقیق و تهذیب، غبار سالیان را از کتاب گرانسنگ «نوائب الدهور فی علامات الظهور»، تألیف مرحوم علامه سیّد حسن میرجهانی بر دارند و اثری ماندگار دربارهٔ امام مهدی الله و علامات ظهور آن موعو د هستی، تقدیم تشنگان حقیقت جوی کنند تا بر اساس آیات و روایات به پرسش های مطرح شده در این موضوع پاسخ های بیشتری به علاقمندان ارائه گردد.

مرحوم ميرجهاني از دل سوختگان خاندان اهل بيت بي محسوب مي شود و در تحقيق و تفخص در آيات و روايات نيز جزء عالمان شناخته شده اين مكتب است ، و كتاب « نوائب الدهور في علامات الظهور » ايشان از تأليفات نادر و بسيار ارز شمند در حوزهٔ معارف مهدوي بشمار مي رود.

از درگاه لایزال ربوبی عاجزانه تمناً داریم که این کتاب را فتح بابی برای بحث های عالمانه در این باب قرار دهد.

در پایان تمام تلاشی را که در این مسیر مصروف داشته ایم به محضر ارجمند اعلا حضرت وجود و خداوندگار جود، مولا و مقتدایمان، صاحب عصر و زمان تقدیم داشته و دردمندانه عرضه می داریم:

﴿ يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ يَجْزِى الْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ . (

نمية شعبان ١٤٣٢

۱. سورة يوسف. آية ۸۸.

YA . Ce

## روش تحقيق

۱. با توجّه به ضرورتی که برای ارائهٔ مطلوب آثار گرانقدر دانشمندان مسلمان و مخصوصاً در راستای پاسخگویی به سؤالات آحاد جامعه دربارهٔ موضوعاتی اینچنینی احساس میگردید در گام نخست حروفچینی کتاب در دستور کار قرار گرفت.

۲. پس از انجام این مرحله تمام متن حروفچینی شده واو به واو با تنها نسخهٔ کتاب که در چاپ قبل به خطٔ خود مؤلف از نگاشته شده بود مقابله گردید تا از هرگونه تصحیح قیاسی اجتناب شود.

۳. قدم بعدی مقابلهٔ آیات، احادیث و مطالبی بود که جناب ایشان در متن کتاب آورده بودند. این امر که باید در تحقیق کتاب ها بسیار جدّیتر از آنچه هست تعقیب گردد، با توجّه به اشتهار مؤلّف به اعتماد بر حافظهٔ خود ضروری تر از هر عمل دیگری به نظر می رسید.

۴. آنچه امروزه در مجامع علمی حوزوی و دانشگاهی مذ نظر قرار گرفته و بصورتی جدی دنبال میشود ارجاع به مصادر متعدد است. این کار اگر توسط محقّقان بزرگوار آثار مذهبی نیز سرلوحهٔ فرایند تحقیق قرار گیرد بدون شک بسیاری از ابهامات موجود را مرتفع ساخته و میتواند اتّهامات بسیاری را از دامان پاک اندیشمندان مکتب راستین تشیّع بزداید. از این رو برای یافتن مصادر هر مطلب تا آن جا که مقدور بود از هیچ کوششی کو تاهی نشده و علاوه بر نرمافزارهای موجود به کتابخانههای خصوصی و عمومی متعدّدی مراجعه گردید، که همین جا فرصت را غنیمت شمرده و از همهٔ عزیزانی که از بذل لطف در این جهت دریغ ننمودند سپاس بعمل می آید. طبعاً نبودن نشانی ذیل یک مطلب نشاندهندهٔ عدم توفیق در دستیابی به منابع آن است .

برای انعکاس نشانی مطالب ابتدا شمارهٔ مجلّد و صفحهٔ مصدر اصلی آورده شده و سایر منابع نیز مطابق روش معمول بر اساس تاریخ وفات مؤلّفین قرار گرفتهاند.

۵. آخرین مرحله استخراج فهرستهای فنی کتاب اعم از شمارهٔ اعلام و اماکن و ... موجود در کتاب بود که برای مراجعین محترم کمکی بزرگ محسوب می شود.

در پایان باید توجه داشت که علیرغم مرور چندین و چند بارهٔ متن باز هم اغلاطی در آن وجود خواهند داشت که به نظر گریزناپذیرند. دیگر آن که از علایم نگارشی و ویرایشی در درجهٔ اوّل برای روان تر شدن متن استفاده شده . این نکتهٔ مهم از آن جهت بیان شد که دوستانی که خود را در چنبر برخی قواعد گرفتار کرده اند با سبک ما در این کتاب راحت تر کنار بیایند.

تذکر: نکتهای که نباید از آن درگذشت پاسخ به سؤالی است که غالباً از سوی بسیاری از متدینین مطرح می شود که : چطور با وجود عدم رضایت نگارنده اقدام به حروفچینی این کتاب شد ؟ در پاسخ باید دانست : اولاً مرحوم مصنف خود به برخی از دوستانشان که بحمد الله در قید حیات اند ابراز داشته بو دند که علت این منع پر هیز از غلطهایی است که ممکن است در ضمن کار بروز کند <sup>۱</sup> و ثانیاً این کار پس از جلب رضایت وصی آن مرحوم صورت پذیرفت ، ثالثاً جهت اطمینان بیشتر در این باره اقدام به استفتاء از محضر یکی از مراجع عظام تقلید گردید که با پاسخ مثبت ایشان روبرو شدیم . محضر یکی از مراجع عظام تقلید گردید که با پاسخ مثبت ایشان روبرو شدیم .

۱. طبعاً این نگرانی ایشان با مراجعات فراوان به قرآن کریم و مصادر کتاب و نمونهخوانی های مکرّر خود بـه خود مرتفع گردیده یا به حدّاقل رسید.

زندگى نامة مؤلَّف

ولادت

آیت الله حاج سید محمّد حسن، فرزند علی میرجهانی طباطبایی، در روز دوشنبه بیست و دوم ذیقعده ۱۳۱۹ ق برابر با ۱۲۸۰ ش در خانوادهٔ سیادت و دیانت، در روستای محمّد آباد از توابع جرقویهٔ سفلی در استان اصفهان دیده به جهان گشود. در پنج سالگی برای تحصیل به مکتبخانه پا نهاد و در محضر ملای مکتب، قرآن و برخی از کتب فارسی را فراگرفت. در هفت سالگی شروع به تحصیل و یادگیری ادبیّات عرب نمود و آن را تا پای نهادن در مسلک طلاب علوم دینی ادامه داد.

# هجرت به اصفهان

مرحوم میرجهانی در سن ۱۷ سالگی برای تحصیل علوم دینی به اصفهان هجرت نمود و در مدرسهٔ صدر رحل اقامت افکند. وی مقدّمات را نزد حجج اسلام شیخ محمّدعلی حبیب آبادی، شیخ علی یزدی (مدرّس) و سیّد محمدرضا رضوی خوانساری آموخت.

سطوح را نیز در نزد حضرات آیات : سیّد احمد اصفهانی (مدرّس) ؛ سیّد ابوالقاسم

دهکردی و شیخ محمّدعلی فتحی دزفولی فراگرفت، و بخشی از خارج را از محضر شیخ محمّدحسین فشارکی و شیخ محمّدرضا مسجدشاهی استفاده نمود. برای فراگیری علوم عقلی به محضر شیخ محمّد حکیم خراسانی شتافت و بخشی از طبّ قدیم را هم نزد میرزا ابوالقاسم ناصر حکمت احمدآبادی تلمّذکرد.

### هجرت به نجف اشرف

آیت الله میرجهانی پس از تحصیل در مدرسهٔ صدر اصفهان برای کسب فیض و درک محضر علمای نجف اشرف و عتبات عالیات، پس از کسب اجازه از محضر والد خود در ۱۳۴۴ ق برابر با ۱۳۰۴ ش از آن سامان رخت بربست و عازم عراق و پس از مدّتی وارد نجف اشرف شد. وی در نجف اشرف در دروس خارج اساتید متعدّدی شرکت نمود که برخی از ایشان عبارتاند از آیات عظام: ۱. آقاضیاء الدین عراقی (اصول فقه)؛

۲. شیخ عبدالله مامقانی (حدیث و رجال)؛ ۳. سیّد محسن حکیم (تفسیر قرآن کریم و حکمت)؛ ۴. حاج آقا حسین قمی؛ ۵. سیّد محسن حکیم؛ ۶. سیّد عبدالهادی شیرازی.

در محضر آيت الله سيد ابوالحسن اصفهاني

از جمله شخصیّت های برجستهٔ علمی نجف اشرف که آیت الله میرجهانی در محضر درس او حضور پیدا میکرد، آیت الله العظمی حاج سیّد ابوالحسن اصفهانی، مرجع تقلید بزرگ آن روز شیعیان بود. مرحوم میرجهانی بغیر از شاگردی ایشان، حکم ندیم و محرم اسرار آن زعیم

عالی قدر شیعه را نیز داشت ، لذا کلّیّهٔ اجازات از ناحیهٔ آیت الله اصفهانی بـواسـطه و بخطٌ آیت الله میرجهانی نوشته و صادر می شد.

مرحوم میرجهانی بیش از صد اجازه از علمای بزرگ عصر خود که اسامی برخی از ایشان ذکر شد - اخذ کرده بودند، که از جملهٔ آنها آیت الله العظمی سیّد ابوالحسن اصفهانی بود که حدود پانزده اجازه از وی دریافت کرده بود.

بازگشت به اصفهان و هجرت به مشهد مقدّس

آیت الله میرجهانی در اواخر سال ۱۳۴۸ ق / ۱۳۰۹ ش، پس از رحلت استادشان آیت الله العظمی آقا سیّد ابوالحسن اصفهانی به اصفهان بازگشته و در آن سامان به تبلیغ و نشر فرهنگ و معارف اهل بیت ﷺ پرداخت.

او بعد از مدّتی در سال ۱۳۷۱ ق برابر با ۱۳۳۰ ش به مشهد الرضا ﷺ هجرت نمود و در آن جا سکنی گزید.

در مدّت سکونت در مشهد مقدّس در دو حجر ای که در حرم مطهّر رضوی در اختیار وی قرار گرفته بود، به تألیف، تصنیف، تحقیق و تدریس اشتغال داشت و در ضمن برخی از کتب خطّی و کهن کتابخانهٔ آستان قدس رضوی را تصحیح نمود.

در ایّام اقامت در جوار آستان ملائک پاسبان رضوی با حضرات آیات: سیّد محمّدهادی میلانی، سیّد حسین فقیه سبزواری، سیّد یونس اردبیلی، شیخ هاشم قزوینی، شیخ علی اکبر نوغانی و دیگر اعاظم آن ارض مقدّس دوستی و الفتی داشت.

انتقال به تهران

سرانجام پس از گذشت هفت سال به خاطر نامساعد بودن آب و هوای مشهد با مزاج

۱. مجلَّه کیان، (سال ۱۳۷۱)، شمار، ۱۰، ص ۶۴-۶۵.

ایشان، در اواخر سال ۱۳۷۸ ق / ۱۳۳۸ ش ناگزیر به تهران عزیمت کرده و به اقامهٔ جماعت، وعظ و ارشاد می پردازد.

زهد و تقوا

سیرهٔ حیات اجتماعی او سیرهٔ زهد و دوری از اسارتهای مادی، و سیرهٔ معنویش تقوا و پرهیزکاری در امور بود. مثل مردم و در میان ایشان با کمال سادگی میزیست. در این باره اطرافیان ایشان چنین میگویند : با بزرگ مردی چون آیت الله میرجهانی که مینشستیم، سادگی در گفتار، کردار و وضع معاش وی و همچنین برخورد عاطفی و اخلاق محمودهاش، خودی و بیگانه را به خود جذب میکرد.

شبهای خود را به تلاوت قرآن و نماز گذرانده و در بسیاری از ساعات شب زمزمههای عاشقانهاش با معشوق شنیده می شد.

او خود اهل تلاوت قرآن و گریه در نیمه شب بود و آن را رمز بندگی الهی میدانست - چنان که بارها از او شنیده شد که می فرمود : رمز عبودیّت و بندگی در این آیه است : ﴿ قُم ٱلَّیْلَ إِلا قَلْبِلاً ﴾ ( ﴿ وَرَقِلِ ٱلْقُرْآنَ تَرْتَبِلاً ﴾ . ٢

در بیان شخصیت والای او همین بس که حضرت آیت الله العظمی میلانی به درخواست خود با ایشان عقد اخوّت و برادری بستند.

رفتن در پی مأموریت و تشرّف به محضر امام زمان (عج)

او که یکی از منتظران واقعی امام زمان (عج) بود و سال ها در فراق آن حضرت اشک هجران ریخته بود، آخر الامر به آرزوی دیرینهٔ خود رسید و به محضر مولایش حضرت حجّت که درود خدا و فرشتگان الهی بر او باد ـ شرفیاب شد. جریان تشرّف

١. سوره مزمل، آية ٢.
 ٢. سورة مزمل، آية ٢.

مرحوم میرجهانی در کتب متعدّدی نقل شده . از جمله حجّة الاسلام والمسلمین سیّد ناصر حسینی میبدی جریان این دیدار راکه خود از زبان مرحوم میرجهانی شنیده بود، در کتابش «سراج المعانی » که در شرح احوالات آیت الله سیّد ابوالحسن اصفهانی است ذکر نموده. وی مینویسد:

«حضرت آیت الله میرجهانی برای نگارنده حکایت نمو دند که : حضرت آیت الله العظمی اصفهانی ﷺ روزی به من فرمو دند : باید به سامرا بروید و مقداری پول هست با خود برده و ثلث آن را در بین طلاب مدرسهٔ میرزای شیرازی ، و یک ثلث را بین مستضعفین شیعهٔ مقیم در آن جا، و ثلث دیگر را به خدّام حرم عسکرییّن، برای تحبیب قلوب آنان، که اکثر از اهل سنّت بو دند تقسیم کنید.

حقیر اطاعت نموده و پولها را در سامرا - چنان که امر نموده بودند - تقسیم کردم ؛ به این صورت که بعد از دادن دو قسم اوّل، به دنبال سیّد قوام (کلیددار) فرستادم و ثلث باقی مانده را به او دادم و از قول آقا سفارش نمودم که در مورد زائرین شیعه رعایت حال کنند. ( آقای اصفهانی برای جلب محبّت خدّام که از اهل سنّت بودند و رفتار خوبی با زوّار حرم، که غالباً از شیعیان بودند، نداشتند چنین وجوهاتی را می پر داختند ).

بگذریم . سیّد قوام پول را که گرفت، خیلی خوشحال شد و با ما فوق العاده گرم گرفت و در ضمن نظرش این بود که بار دیگر از آقا پولی برایش بگیریم. من در این جا فرصت را غنیمت دانسته و گفتم : آقای سیّد قوام ! ممکن هست این دو سه شب را که ما این جا هستیم، اجازه دهید شبها در حرم عسکریّین و داخل سرداب بمانیم ؟

وی قبول کرد، لذا ما شبها را در حرم مشغول بودیم و برای نماز صبح می رفتیم توی سرداب، تا این که شب جمعهای بود که مرحوم آیت الله اصفهانی نوشتند: حرکت کنید بیایید نجف.

پس شب جمعه را در حرم ماندم و صبح، بعد از ادای اذن دخول، برای نماز وارد سرداب شدم. با آن که آن جا برق نبود و با شمع روشنایی کسب میکرد، دیدم فضا خیلی روشن است. نگاه کردم، دیدم سیّد جلیلی شبیه مرحوم آیت الله سیّد العراقیّین اصفهانی نشسته اند و مشغول تشهّدند. من گمان کردم که نماز می خوانند. چون کراهت دارد به نمازگزار سلام کردن، من سلام نکردم. از جلوی ایشان رد شدم، رفتم جلو تر ایستادم؛ باندازه ای که تقریباً نیم متر جلو تر از ایشان بودم. بعد از ادای نماز و خواندن زیارت آل یاسین مشغول به خواندن دعای ندبه شدم تا رسیدم به جمله:

«سَخَّرتَ له البُراقَ وعَرَجتَ بروُحِهِ إلى سمائك». \

49 . Co

ایشان فرمودند : جزاك الله خیراً، « **عَرَجتَ بِهِ**» بخوان. از معصوم «بِروحِه» نرسیده، «عَرَجتَ» بخوان. جدّم پیامبر با روح و جسم، هر دو ، به معراج رفت، و هیچ وقت مقدّم بر امام نایست.

از این کلام خوف و وحشتی مراگرفت. با نهایت وحشت، حضور قلبم تمام شد و با لقلقهٔ زبان دعا را تمام کردم. برخاستم، دیدم آن آقا پیدایش نیست. با عجله آمدم بالا و از آن کفشداری که از آن آمده بودم، در مورد او سؤال کردم ؟ گفت: چنین کسی را من ندیده ام.

و این عنایتی از مرحوم سیّد بود که شامل حال من شد». ۲

صدای گریه میشنیدم ، اماکسی را نمیدیدم!

از جمله کرامات متعدّدی که از ایشان نقل شده مطلبی است که آقای سیّد حسن فاطمی آن را در مقدّمهاش بر کتاب «السبیکة البیضاء» نگاشته ایشان می نویسد:

«آقای حاج ابوالفضل عرب زاده مدیر مسئول کتابخانهٔ آیت الله العظمی گلپایگانی در قم برای نگارندهٔ این سطور چنین گفت: حدود سال ۱۳۴۸ ش باتُفاق شخصی به منزل آیت الله میرجهانی رفتیم. در منزل ایشان بنّا مشغول کار بود و وی به کارگران کمک میکرد. وقتی وارد شدیم ، با راهنمایی ایشان به اطاقی رفتیم و قضایایی

> ۱. عيون اخبار الرضا ﷺ ، ج ۲، ص ۱۱۲؛ اقبال ، ج ۱، ص ۵۰۵؛ بحار الانوار . ج ۱۰۲، ص ۱۰۵. ۲. سراج المعاني ، ص ۲۳۶.

را برایمان تعریف کرد. یکی از خاطراتی را که باگریه برایمان گفت، چنین بود: در زمان اقامتم در اصفهان، مرا به مجلس روضهای دعوت کردند. وقتی وارد خانه شدم، صدای گریه می شنیدم، امّاکسی را نمی دیدم! قضیّه را از دعوت کننده پر سیدم، او گفت: ما جن هستیم و می خواهیم برایمان روضه بخوانی. من هم برایشان روضه می خواندم و آنها هم گریه می کردند ».<sup>۱</sup>

سیادت آیت الله میرجهانی

یکی از انتساب های کارساز و قابل توجّه انتساب ولادتی به پیامبر و علی ﷺ است، و انتساب دیگری که منشأ اثر است، انتساب ولایتی است. در مورد این دو انتساب نبئ خاتم ﷺ به امیر مؤمنان علی ﷺ فرمودند :

«يا عليّ، والذي بعثني بالحقّ لا يدخل الجنّة إلّا من أخذ منك بسبب أو نسب»<sup>۲</sup> اى على ! قسم به آن كه مرابه حق مبعوث كرده است، داخل بهشت نمى شود، مگر آن كه نسبت ولادتى يا ولايتى به تو داشته باشد .

و نيز فرمودند:

«كلَّ سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلَّا سببي ونسبي»<sup>۳</sup> هر سبب و نسبى در روز قيامت منقطع است الَّا سبب و نسب من .

انتساب ولادتی به پیامبر ﷺ منشأ اثر و موجب دگرگونی فرد منتسب است و فرد منتسب گرچه دارای نقاط ضعفی باشد، متحوّل گشته، موفّق به توبه و بازگشت میگردد. از این روایت پیامبر ﷺ نیز اوج عظمت انتساب ولادتی به خاندان پیامبر به دست میآید،

> ۱. سبيكة البيضاء، ص ١٣. ۲. سفينة البحار، ج ١، ذيل كلمهٔ «جنن». ٣. بحارالانوار ، ج ٢٥، ص ٢۴٨.

TA . Ce

«يا فاطمة، أ تدرين لِمَ سمِّيتِ «فاطمة» ؟ قال عليّ ﷺ : يا رسول الله، لِمَ سمَّيَت «فاطمة» ؟ قال: إنّ الله \_عزّ وجلّ \_ قد فطمها وذرّيّتَها عن النار يوم القيامة» <sup>(</sup>

ای فاطمه ! می دانی چرا «فاطمه» نامیده شده ای؟ علی ﷺ عرض کرد : یا رسول الله ! چرا «فاطمه» نامیده شده؟ پیامبر فرمود : خدای عزّوجل او و ذرّیّهٔ او را در روز قیامت از آتش می گیرد .

سیادت، علاوه بر داشتن فضیلت فراوان، احکام شرعی مهمّی دارد؛ مانند احکام مربوط به خمس، زکات و یائسگی، بنابراین اظهار سیادت واجب و مخفی نگاهداشتن آن صحیح نیست.

اگرچه شهرت خود و پدران به سیّد بودن، برای اثبات سیادت کافی است، امّا داشتن شجرهنامه، اطمینان خاطر بیشتری به دارندهٔ آن میدهد، لذا بزرگانی را می بینیم که مدّتی از عمر خود را صرف شناسایی نسبشان کردهاند؛ بزرگانی چون : سیّد بحرالعلوم، آیت الله العظمی آقا حسین بروجردی و علامه طباطبایی .

مرحوم میرجهانی نیز از عالمانی بود که برای یافتن نسب خود سالیان دراز تلاش کرد و پس از چهل سال به نتیجه رسید.

او شرحی از کوشش های خود را در یافتن اسامی اجداد خود و چگونگی اثبات سیادت خود بهمراه کلیّهٔ تأییدیّههایی که از مراجع و علمای نجف و ایران در اثبات سیادت خود دریافت نموده بود در کتابی بانام «السبیکة البیضاء» گردآوری کرده و به رشتهٔ تحریر در آورده است.

مرحوم میرجهانی در ابتدا در سیادت خود تردید نداشت، البتّه پس از مدّتی تحقیق این امر برای خود او به اثبات رسید، امّا مدرکی کتبی نیافت تا بتواند سیادتش

٢. ذخائر العقبي، ص ٢۶.

رااظهار کند. به هر حال از چهار طریق توانست آن رااثبات کند و در نتیجه مورد تأیید مراجع تقلید، علما و فضلای وقت قرار دهد.

اَقای سیّد حسن فاطمی در مقدّمهای که برای این اثر به رشتهٔ تحریر درآورده ، در بیان خلاصهٔ این چهار طریق مینویسد :

الف: گواهی سالمندان متعدّد که خبر سیادت میرجهان را سینه به سینه نقل می کر دند. ب: مدرکی مربوط به سال ۱۲۵۱ ق /۱۲۱۴ ش که در آن سالمندان محمّد آباد در آن زمان، در مورد سیادت میرجهان و نواده های او شهادت داده بو دند.

ج: شجرهنامه ای از میرجهان و میرعماد که چند نفر آن را تأیید کرده اند، که برابر اصل است و یکی از امضاکنندگان، آخوند ملا محمّد بن محمّدر سول کاشانی \_شاگرد خاص حجّة الاسلام شفتی \_است و تاریخ امضای او ۱۲۵۸ ق / ۱۲۲۱ ش می باشد.

د: شجر «نامهای که اصل آن را پدربزرگ میرجهان ـ یعنی: میرکاظم زوار «ای ـ از روی آن استنساخ کرد « است. این نسب نامه در سال ۱۳۷۷ ق / ۱۳۳۶ ش به دست آیت الله میرجهانی می رسد و ایشان هم در انداز «ای بزرگ از روی آن استنساخ ، و علما و فضلای وقت در اطراف آن را تأیید کرد «اند ، سپس آن را در سال ۱۳۳۸ ش چاپ و منتشر کرد.<sup>۱</sup>

مرحوم میرجهانی در لابه لای کتاب «السبیکة البیضاء » خود به غیر از راههای چهارگانهٔ ذکر شده در اثبات سیادتشان، راه دیگری را ذکر میکنند که در اثبات سیادت ایشان برای شخص خودشان مؤثّر بود، ولی نمی توانستند آن را برای عموم بیان دارند که آن کمک گرفتن از امور غیر عادی و بخاطر احاطهٔ ایشان بر علوم غریبه بوده است . البته ایشان در این باره توضیح روشنی در این کتاب ارائه نکرده است. تنها در یک جامی نویسد:

«چند روزی را به قصد کشف این مطلب و حلّ این مشکلات (اثبات سیادت ) در حرم مطهّر حضرت امام رضا ﷺ متوسّل شدم.

علاوه بر واردات غيبيّه وكشفيّات سرّيّهاى كه گفتنى و نوشتنى نيست و بايد در تحت لفّافه بماند، چند روزى نگذشت كه به مجراى عادى ، راه فـتحى در كشف اين موضوع برايم باز شد . هرچند از مجراى غير عادى ، يقين قطعى به صحّت انتساب خود و اولاد ميرجهان ، برايم حاصل شده بود، ولى نمى توانستم در مقابل عموم آن را سند براى غير قرار دهم و اقامهٔ برهان و دليل كنم؛ لكن بـه توجّهات حضرت ثامن الحجج اين محذور هم برايم مرتفع شد».

ایشان در جای دیگر مینویسد:

«نگارنده بدون اشاره از مبادی عالیه مبادرت در نوشتن این رساله نکر دم، کما این که قبل از اشاره وقتی اراده کر دم که اقدام و کوشش در اظهار این امر کنم، استخاره با قرآن مجید کردم \_در حرم حضرت ثامن الحجج \_این آیه از سورهٔ مبارکهٔ نحل آمد : فرق آنلهٔ آنزَلَ مِنَ آلسَّماءَ مَاءً فَأَحْيَّا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ في ذٰلِكَ لَأَيَةً لِقَوْم یسْمَعُونَهٔ ۲ یسْمَعُونَهٔ ۲ مقصود یافتم ، باز هم خودداری کردم و مردّد در عمل بودم. پس از آن، دولت توفیق گریبانگیر، به اشارتی غیبی، و عنایتی لاریبی به نوشتن این رساله تصمیم گرفتم ، تا این که آنچه مقدور شده بود ، به قلم حقیر در این باب جاری شود».

آیت الله میرجهانی با وجودی که از سادات عالی درجات طباطبایی بوده و نسبشان با آیت الله بروجردی و آیت الله حکیم یکی بوده و از یک سلسله بشمار می آمد، ولی تا زمان آیت الله بروجردی که برای ایشان ثابت نشده بود به زیّ غیر سادات بودند، ولی پس از آن که پس از چهل سال تحقیق برای ایشان اثبات شد و مراجع بزرگ آن را

١. سبكة البيضاء، ص ١٢. ۲. سورة نحل . آيذ ۶۵. ٢. سبكة البضاء، ص ١٢.

تأیید نمودند، باستناد این مدارک در نزد آیت الله بروجردی به لباس سادات در آمدند و آیت الله بروجردی به دست مبارک خود عمّامهٔ سفید ایشان را تبدیل به عمّامهٔ سیاه نمودند.

# آثار قلمى

آیت الله میرجهانی در فنون مختلف دست داشت و در طول حیات علمی خود آثار ارزندهای در معارف اسلامی به رشتهٔ تحریر درآورد. هنگامی که قـلم به دست، مشـغول نگارش مسائل مختلفهٔ علمی و روایی بود، حُسن خط و تبحّر وی در نگارش نسخ و نستعلیق انسان را مبهوت می کرد. اشعار فارسی عمیق و والای ایشان شخص را چنان در بحر مواج معارف غرق می کرد که گویی در جهانی دیگر و حالی دیگر است.

از ایشان به قولی پنجاه و هفت اثر بز جای مانده است، که اکثر این آثار به زیور طبع آراسته نشده است. برخی از آثار چاپ شده میا نشدهٔ مایشان که از آن اطّ لاع داریم، عبارتاند از : ۱

الدرر المكنونة في الإمام والإمامة وصفاته الجامعة

این کتاب ارزشمند که نمونهاش یا نیست و یا بسیار کم است، در موضوع امام شناسی و با سبکی عالمانه و ادیبانه در دو هزار بیت عربی سروده شده و خواننده را چنان مغروق بحر ولایت مینماید، که گویی خود را از نزدیک در محضر هُدات مهدیین مشاهده میکند. این اثر توسّط مکتبة الصدر در تهران در سال ۱۳۸۸ ق به خطّ ناظم و در یک جلد به چاپ رسیده است.

۱. برای اطَّلاع از شرح حال و آثار قلمی ایشان ر. ک: الذریعه، ج ۱۱، ص ۲۵۵؛ گـنجینهٔ دانشـمندان، ج ۲. ص ۴۱۰؛ مجلّهٔ آینهٔ پژوهش، ( ۱۳۷۱ ش)، شمارهٔ ۱۶، ص ۱۱۷؛ مجلّهٔ کـیان، ( ۱۳۷۱ ش)، شـمارهٔ ۱۰. ص ۶۴-۶۵؛ السبیکة البیضاء، تحقیق سیّد حسن فاطمی.

٢. مصباح البلاغة في مشكوة الصياغة این کتاب که چند برابر «نهج البلاغه» سیّد رضی می باشد، شامل کلّیهٔ خطبه هایی است که سید رضی آنها را جمع آوری نکرده و یا در آنها اختلاف روايت وجود دارد. كتاب ياد شده به زبان عربي بوده و بخاطر اشتمال بر شرح لغات مشكله و خطٍّ زيباي مؤلِّف از چنان جذَّابيّتي برخوردار است كه خو اننده و بيننده را مسحور حقايق خُطَب مولاي متَّقيان مي نمايد. اين اثر به سال ۱۳۸۸ ق در دو جلد به چاپ رسيده است. ٣. نوائب الدهور في علائم الظهور (كتاب حاضر) در حالات حضرت صاحب الزمان (عج). آثار فراواني از مؤلِّفين اماميَّه و غير امامیّه در دسترس است، امّا این اثر در چهار جلد و دو مجلّد همچون خورشیدی فروزان در برابر کواکب می باشد. اين كتاب در سال ١٣٨٣ ق به خط مؤلّف به چاپ رسيده است. ۴. ولايت كلَّتِه این کتاب در دفاع از حریم ولایت می باشد که مرحوم میرجهانی آن را با خطً زیبای خود در دو جلد نگاشتهاند و در سال ۱۳۹۲ ق در تهران به چاپ رسیده است. کنوز الحکم و فنون الکلم این اثر در حالات و خُطَب امام حسن مجتبی الله می باشد. مقلاد الجنان و مغلاق النيران این کتاب مشتمل بر ادعیه و زیارات می باشد و در سال ۱۳۶۰ ق به چاپ رسیده است. ٧. السبيكة البيضاء چنان که بیان شد، مرحوم میرجهانی در این کتاب گزارش مفصّلی از فعّالیت های خود برای دست یافتن به نام اجداد خویش و اثبات سیادت خود آورده است. آشنایی با تجربهٔ ایشان در این کتاب برای کسانی که به دنبال دست یافتن به نام اجدادشان هستند، مفيد است.

آیت الله میرجهانی این کتاب را در سال ۱۳۳۹ ش به خط خود به چاپ رسانده و آقای سیّد حسن فاطمی در سال ۱۴۲۴ ق آن را تحقیق و با تطبیق عبارات اسناد و تأییدیّه ها با آنچه در کتاب آمده است، در صد نسخه چاپ کرده است.

۸. ديوان حيران

این اثر شامل اشعار مختلف در مدح و منقبت ائمَهٔ اطهار ﷺ است که به خطً مؤلّف و توسّط کتابخانهٔ صدر به چاپ رسیده است .

٩. مقامات اكبريّه

از دیگر آثار ارزشمند مرحوم میرجهانی این اثر وی میباشد که در تاریخ زندگانی حضرت علیّ اکبر ﷺ میباشد.

- ١٠. ذخيرة المعاد
- این اثر دربارهٔ ادعیه و آداب ساعات، مواعظ و نصایح می باشد.
  - ۱۱. سعادت ابدی

این کتاب دربارهٔ آداب تشکیل مجالس مذهبی میباشد.

- ۱۲. رسالهای در احکام رضاع این رسالهٔ فارسی، فقه استدلالی مشتمل بر یک هزار و کسری فرع در احکام
  - رضاع می باشد . ۱۳ . رساله ای در اخبار نجوم و کواکب و فلکیّات
    - ۲۰ . رسانه ای در اخبار نجوم و کواکب و قلقیات
      - ۱۴. گنج رایگان

کشکول مانندی است شامل برخی علوم غریبه و اخبار ولایت.

۱۵. روائح النسمات این اثر نفیس شرح دعای سمات می باشد که آقا بزرگ تهرانی از آن در الذریعه ، ج۱۱، ص ۲۵۵ یاد نمو ده است .

١۶. إيصار المستبصرين این اثر داستانی فکاهی در محاجّهٔ شیعه و سنی است که در سال ۱۳۷۷ ق به چاپ رسیده است. ١٧. شهاب ثاقب كتابي است در رد طايفة ضاله و مضلّه. ١٨ . لوامع النور في علاتم الظهور این اثر کتابی است در علائم ظهور، که به عربی نوشته شده است. ١٩. تفسير ام الكتاب این اثر در تهران به خط مؤلف، بوسیلهٔ کتابخانهٔ صدر و در سال ۱۳۹۸ ق به چاپ رسیده است. ۲۰ . رساله های متعدّد در جفر، رَمل، اسطر لاب و نجوم ۲۱. رساله ای در طب قدیم ٢٢. صمديَّة منظوم ۲۳. رسالهای در ریاضیات ۲۴. رساله ای در شیمی ٢٥. تقريرات درس حضرت آية الله العظمى سيد ابوالحسن اصفهاني ۲۶. جزواتي در تفسير قرآن ۲۷. جزواتی در انساب سادات ۲۸. جزواتي در اشعار فارسي ايشان قرآني نيز به خطٍّ زيباي خود همراه باكشف الآيات أن نگاشتهاند كه دو بار به چاپ رسیده است. ٢٩. البكاء للحسين ﷺ یکی از آثار بسیار پر ارزش و مفید آیت الله میرجهانی، کتاب گرانسنگ «البکاءللحسين ﷺ» مي باشد، که مرحوم ميرجهاني کار تأليف آن را در روز سه

FF ....

شنبه بیست و سوم رمضان المبارک ۱۴۰۰ ق به پایان رسانده است . این کتاب پر ارزش در توسط همین انتشارات به چاپ رسیده است . ۳۰. الجُنَة العاصمة

این کتاب که در بیان زندگی و حالات حضرت فاطمه ز هرا بی است در ۳۶۸ صفحه و بخط مؤلف آن ، آیت الله میرجهانی ، در سال ۱۳۹۸ ه و توسّط انتشارات کتابخانهٔ صدر به چاپ رسیده است .

کتاب «الجُنّة العاصمة» همانند دیگر کتبی که در زندگی و حالات حضرت فاطمهٔ زهرا ﷺ نگاشته شده، دارای امتیازات و خصوصیّات مختلفی است که ذکر آنها را ضروری نمی دانیم، امّا امتیاز و ویژگی خاصّی که این کتاب در میان کتب معاصرین، آن را به خود اختصاص داده این است که مرحوم میرجهانی در این کتاب سلسلهٔ روایت حدیث مشهوری ازاحادیث قدسی را ذکر کرده که این سلسله سند در هیچ کتابی نیامده، مگر آن که منبع و مصدر آن، کتاب مرحوم میرجهانی است.

این روایت در کتب متقدّمین شیعه ذکر نشده، امّا مرحوم میرجهانی در طیّ ملاقاتی که با مرحوم سماوی، از علمای نجف داشته، پس از دریافت کتابی با عنوان «کشف اللآلی»، منسوب به ابن عرندس از فقهای قرن نهم هجری، این روایت را بهمراه سلسلهٔ مشایخ آن به دست می آورند.

در واقع می توان گفت که : تنها واسطهٔ نقل این روایت از کتب متقدّمین شیعه پس از ابن عرندس ، مرحوم میرجهانی است، چون خود کتاب «کشف اللآلی» که مربوط به قرن نهم هجری است، هم اکنون در دست نیست. میرجهانی دربارهٔ چگونگی یافتن این حدیث و سلسله سند یاد شده در «الجُنّة

العاصمة » مي نويسد:

«نگارنده ، مؤلّف قاصر ، حسن میرجهانی طباطبایی جرقویی اصفهانی \_عفی الله عن جرائمه \_گوید : زمانی که در نجف اشرف مشرّف بودم ، برحسب اتّفاق براى اخذكتابى از فضيلة العلّامه، خلدمقام، شيخ محمّد سماوى ، مؤلّف كتاب إبصار العين في أنصار الحسين علم، شرف خدمت ايشان را حاصل كردم. در مكتبة ايشان به كتابى مخطوط كه در مقابل داشتند نگاه مىكردم. از نام آن كتاب پرسيدم، فرمودند :كتاب كشف اللآلى، تأليف عالم جليل شيخ صالح بن عبدالوهاب بن الحرندس حلّى است كه يكى از علماى بزرگ شيعه بوده در قرن نهم، و كتاب را به من دادند .كتابى بود به قطع وزيرى، كاغذ زرد، قريب سيصد صفحه، كه به خطّ شيخ احمد تونى نوشته شده بود.

در ضمن اين كه مشغول ديدن عناوين آن بودم، برخورد كردم به حديثى كه مكرّر از زبان معدودى از بزرگان اهل فضل شنيده بودم بطور مرسل، و هرچند تفحّص كرده و از بعضى از محدّثين از سند آن پـرسش مـىكردم، اظـهار بى اطَّلاعى مىكر دند و بعضى هم آن را از احاديث موضوعه مى دانستند . ديدم كه حديث را مسنداً نقل نموده. از مرحوم سماوى استجازهٔ استنساخ آن را نمودم، ايشان هم مضايقه نفر مودند . پس با نهايت خوشحالى در همان مجلس حديث را نوشتم . چون در فضيلت بى معظّمه فاطمهٔ زهرا ـسلام الله عليها ـ بود، مقتضى ديدم كه در اين كتاب درج نمايم، والعهدة على راويه . في كتاب كشف اللآلي لصالح بن عبد الوهّاب بن العرندس ، إنّه روى عن الشيخ إبراهيم بن الحسن الذرّاق ، عن الشيخ عليّ بن هلال الجزائريّ ، عن

الحائري، عن الشيخ أبي عبد الله محمد بن مكمّ الشهيد، بطرقه المتصلة

۱. شیخ صالح بن عبدالوهاب بن عرندس حلّی مشهور به ابن عرندس ، از علمای اعلام شیعه می باشد که آثار متعددی در فقه و اصول دارد. از وی اشعاری در مدح اهل بیت ﷺ بر جای مانده ، که از جمله آنها غدیریه ای است که علّامهٔ امینی آن را در الغدیر ، ج ۷، ص ۳ به نقل از المنتخب طریحی ، ج ۲، ص ۳۵۲ آورده و به آن پر داخته است . از وی همچنین قصیده ای بر جای مانده است که به گفتهٔ مرحوم علّامهٔ امینی مشهور است که این پر داخته است . از وی همچنین قصیده ای بر جای مانده ، که از معله آنها غدیریه ای پر داخته است . از وی همچنین قصیده ای بر جای مانده است که به گفتهٔ مرحوم علّامهٔ امینی مشهور است که این پر داخته است . از وی همچنین قصیده ای بر جای مانده است که به گفتهٔ مرحوم علّامهٔ امینی مشهور است که این قصیده در مجلسی خوانده نمی شود مگر آن که حضرت حجّت \_عجّل الله تعالی فرجه الشریف \_ در آن مجلس حاضر می شوند . طلیعهٔ قصیدهٔ مذکور از این قرار است :

49

### زندكىنامة مؤلف

إلى أبي جعفر محمّد بن عليّ بن موسى بن بابويه القمّيّ ، بطريقه إلى جابر بن يزيد الجعفيّ ، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ ، عن رسول الله علله ، عن الله - تبارك وتعالى - ، أنّه قال : يا أحمد ، لولاك لما خلقت الأفلاك ، ولولا عليّ لما خلقتك ، ولولا فاطمة لما خلقتكما . ثمّ قال جابر : هذا من الأسرار التي أمرنا رسول الله عليه بكتمانه إلّا عن أهله » .

میرجهانی پس از ذکر این حدیث به شرح و توضیح آن پرداخته که از ذکر بیانات ایشان خودداری میکنیم.

درگذشت

مرحوم میرجهانی در حدود سال ۱۳۵۶ ش برای همیشه به اصفهان مراجعت نمود، تا پایان عمر گرانبهایش در همان شهر ماند.

آن بزرگوار بعد از سال ها تلاش در راه احیای علوم آل محمد با و بر جای گذاردن

۱. تاکنون بخش هایی از این روایت شریف در برخی از کتب معاصرین آمده بود، امّا در هیچ کدام از آنها سلسلهٔ سند آن ذکر نشده بود و همه آن را به عنوان حدیث مشهور قدسی می شناختند. این کتب عبارت اند از :

۱۰ـبحر المعارف، نوشتهٔ مرحوم وحید بهبهانی.
۲ـمستدرک سفینة البحار، ج ۲، ض ۱۶۹۰ ح ۸.

۲ـمستدرک سفینة البحار، ج ۲، ض ۱۶۹۰ ح ۸.
۲ـمبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، می ۲۰۰۰ حوام وحید بهبهانی.
۲ـمبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، ص ۱۴.
۲.مبع النورین، می ۲۰۰۰ حوام العامة ۱۳۹۸ های و ذکر سلسلهٔ سند این روایت شریف، تعدادی از کتب، این روایت را با ذکر سلسله سند از کتاب «الجُنّة العاصمة» آوردند که از جمله عبارت اند از : سیّد کتب، این روایت را با ذکر سلسله سند از کتاب «الجُنّة العاصمة» آوردند که از جمله عبارت اند از : سیّد محتدباقر ابطحی در استدراک خود بر کتاب عوالم العلوم بحرانی، ج ۱۰، ص ۲۵؛ فاطمة من المهد إلی اللحد، محتدباقر ابطحی در استدراک خود بر کتاب عوالم العلوم بحرانی، ج ۱۰، ص ۲۵؛ فاطمة من المهد إلی اللحد، از عوالم العلوم، به نقل از «الجُنّة العاصمة» آورده، امّا چون در «عوالم» آدرس این روایت از «الجُنّة العاصمة» از عوالم العلوم، به نقل از «الجُنّة العاصمة» آورده، امّا چون در «عوالم» آدرس این روایت از «الجُنّة العاصمة» آدر ماه در این را به نقل از منه ۱۴۰۰ می ۱۰ در ماند روایت از «الجُنّة العاصمة» آدر ایه نقل از صفحهٔ ۱۰۰ ورده، امّا در واقع این روایت در سیا ۱۴ در الجُنّة العاصمة» «الجُنّة العاصمة» آدر ما مند ۱۰ موامه، از مرابه نقل از منه ۱۶۰۰ ورایت از «الجُنّة العاصمة» در می در ماره موان در موانی در موانی می در می ۱۴۰۰۰ می در می در این روایت در می ۱۴۰۰ در این را به نقل از مفحهٔ ۱۰۰۰ ورده، اما در واقع این روایت در می ۱۴۰۰ (الجُنّة العاصمة) در سیا ۱۴۰۰۰۰۰ می در می در ته در ایم در تهران آدر اید نقل از مفحهٔ ۱۰۰ ورده، اما در واقع این روایت در می ۱۴۰۰۰ (الجُنّة العاصمة) در «الجُنّة العاصمة) در می ۱۴۰۰۰ در ته در ته در تهران آما در ته در تهران آدر ایه دقل از مفحهٔ ۱۰۰ ورده، اما در واقع این روایت در م



آثار متعدّد در موضوعات مختلف علمی در روز چهارشنبه بیست و پنجم آذر ۱۳۷۱ ش برابر با بیستم جمادی الثانی ۱۴۱۳ ق در سنّ ۹۴ سالگی در شهر اصفهان دیده از جهان فرو بست.

پیکر پاک آن عالم و فقیه وارسته پس از تشییع در میان خیل عظیم ارادتـمندان اهل بیت ﷺ در مسجد جامع اصفهان، در جوار قبر مطهّر و منوّر علّامهٔ مجلسی ﷺ به خاک سپرده شد.

هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد به عشق

ثــبت است بــر جــريده عــالم دوام مـا

نوايد 63.1.1 201000 بارخدابا سنابش مخصوص ذات بالنا يتماى بهماى تستكهمتي تمام جهانبان ادمة يتت وتوفى متكند ممام مسبنها ومرهستاى بهستى توفاتم وبريا ات خلاوند بالاويتى تونى ندام چامى بخدمستى توف دد دۇد بي الابق وقياس مخص كوه مالة ودُدّه نابناك دسال فخاطب بخطار فخلا الآخلف الآفلال ختم رسل وهادى سبل محدّ مصطفى صلى للدعلبه والروسلم لاستماجوه فابناك ولابت باب مدينهعلم وحكمت مددس مدرس سكوني فبلان فففدون امبرا لمؤمنين على بابوطال اول وصى بلامضل ويحرج خاتم الاوصياء وبفية الكرماء ابى الفاسم مَحَ مَ دَبن الحسول المشكرى عل الله شالى فرجبر الدالاماد باد دو شند کان کخاف وبرادلان ایمای د سخت مبدارد نگا دنده این آنز مبده

صفحة اوّل جلد اوّل كتاب نوائب الدهور في علائم الظهور به خط مرحوم آيتالله ميرجهانى

تولي الدور عالم عليه المسر ناابنجا بامان مافت جرؤاول كناب نوات الدمورد وعافيم طهور مجه وماليف وط بده شرمنده محترجسان ومرجها ف طباط الخ متراما دي محقوب اصفها ف منهم ابنعلى بن فاسم بن على ب جعفر بن زب العابد بن بن مرجفه بن مرجعان بن ب افضل مبركا ظهن مبرفاصل بن القلام مرقاسم بن مبرعة من مبرقاسم بن مبرجة للألكر أبهرب مبرسبتد حسن صفهافنا بن مبرعدا لدين من مرفؤام الديب ب مراسم عنين مراب المكادم عتادين مراج لمحذعلي فن مراج الفصل عتادين مراج عامته على مجزة بن مراد الجدامية بن مراد مام ما من طاهرين مرشدا الدين على مبر فتوح الدبن احدبن مبرامج مزمجة ومنابى العتادا حداكويثر ابن بزاهم أطاكنا ابناسمعبل لدبباج ابن الإهيم المتمر إبن الحسن المشتى ابن الامام الثاني السطو الأكراب عدالحد الحديان امام لمشارف والمغارب مرالومنهن على انبطا عليهمالتلام درصبحه ووزيخشنبرمبت ويجز شهردجب لمرتجب مصادف روزيتهادت حفرت عالمال محذامام مفتم موسى بتجفع لمبهم التلام ددسال يكهزادوسبصروه فأوهيجي فترى بوى صلى لتدعل كروالدخاميك مُصَلِتًا سَنِينَ ١٣٨٨ دعلائم ظهورش طلبي كرزيثابي ز يوات الدهور ، تو ت

صفحة آخر جلد اوّل كتاب نوائب الدهور في علائم الظهور به خط مرحوم آيت الله ميرجهاني

# کتاب نوائب الدهور در آثار و عـلائـم ظهـور جزءاوّل

پیش نوشت کتاب

بسم الله الرحمن الرحيم

بار خدایا!ستایش مخصوصِ ذات پاک یکتای بی همتای توست که هستی تمام جهانیان از هستی توست و تویی هست کنندهٔ تمام هستی ها و هر هستی ای به هستی تو قائم و برپاست.

خداوند بالا و پستی تویی ندانم چهای آنچه هستی تویی

و درود بى آلايش و قياس مختص گوهر پاك و دُرَهٔ تابناك رسالت ، مخاطب به خطاب «لولاك لما خلقت الأفلاك» ، ' ختم رسل و هادى سبل، محمّد مصطفى ﷺ، لاسيّما جوهر تابناك ولايت ، بابِ مدينهٔ علم و حكمت ، مدرّس مدرس «سلوني قبل أن تفقدوني»، '

اميرالمؤمنين على بن ابي طالب ، اوّل وصيّ بلافصل نبوى و حضرت خاتم الاوصياء وبقيّة الكبرياء ابي القاسم مح م دبن الحسن العسكريّ ـ عجّل الله تعالى فرجه ـ ابدالآباد باد.

امًا بعد

OT JO

روشندلان روحانی و برادران ایمانی را مستحضر می دارد نگارندهٔ این اشر ، بندهٔ ناتوان ، شرمندهٔ متمسّک به حبل عترت و قرآن ، سرسپردهٔ آستان ملایک پاسبان حضرت صاحبالزمان \_ أرواحنا و أرواح العالمین لهالفداء - محمّدحسن میرجهانی طباطبایی محمّدآبادی جرقویی اصفهانی ابن مرحوم میر سیّد علی بن میر سیّد قاسم \_ غفرالله لي ولهم \_ در این روزگار ناهنجار و دهر غدّار آتشبار که دود فتنه و فساد آن عالم دین و دیانت را تیره و تار نموده و از گوشه و کنار گرگان خونخوار دندانهای خود را برای دریدن قرآن و سنّت پیغمبر آخر زمان ﷺ تیز کرده و مصداق فرمودهٔ حضرت ولایت مدار امیر مؤمنان ﷺ که نسبت به حضرتش داده شده ظاهر گردیده .

ليبك على الإسلام من كان باكياً فسقد تُسرِكَت أركانه ومعالمه ا

هرآینه باید بر اسلام گریه کنند گریه کنندگان ؛ زیراکه از روی تحقیق ارکان و معالم آن متروک شده و از اسلام جز اسمی و از ایمان جز رسمی و از قرآن جز کهنه شدن چیزی باقی نمانده و در ندگان شیطان صفت هم از هر گوشه و کنار چنگال های خود را برای نابود کردن این اسم و رسم فقط هم تیز کرده و در کمین اند که به هر نحو بتوانند اثر آن را محو نمایند . غافل از آن که دست قدرت حق ناگهانی برای حفظ آن عن قریب از آستین غیب بیرون خواهد آمد و نقش های آنان را نقش بر آب خواهد نمو د و حق از باطل جدا و باطل نابود خواهد شد . به دلیل عقل و نقل و برهان تدبر در حالات گذشتگان نما که صفحات تواریخ حاکی از آن و گذشته آیینهٔ تمام نمای آینده است و بعلاوه تأییدات غیبیّه و اشارات کشفیّهٔ بعض از خواص و مربوطین به عالم ماورای

۱. بحارالأنوار ، ج ۳۴ . ص ۴۳۹ . ش ۸۸.

### پيش نوشت كتاب

این عالم مادّه حاکی از آن است و امیدواریم چند سالی زیادتر نکشد که حق آثار خود را به تمام معنی نشان دهد .

لمؤلّف الكتاب

مژده \_ای دل! \_که صدای جرسی می آید عـن قـريب است تـو را دادرسـی مـی آيد منتظر باش كنون تاكه وَزُد باد شمال عنکبوتی است به صید مگسی می آید فجركاذب بمدميد وشب هجران بكمذشت صبح ناگشته صدای عسبی میآید باش واقف كه پساز وقفهٔ آن طُرفه نسيم چند روزي به ميان بوالهوسي مي آيد شاهدی گفت : چو رخ تافت شه از خانهٔ فیل تا شود مات ز فرزین فرسی می آید درد از ناله گر افزون شود اندیشه مکن کے در آن حال مسیحا نفسی سی آید یار در برده سخن گفت نسم باید گفت کز کجا و به چه روزی چنه کسبی سی آید این قدر هست که از دور غباری پیداست در نظر همچو شهاب قبسی می آید گفت : خاموش کے فریادرسی می آید پرسشي كردم و حيران شدم از جلوهٔ غيب

﴿ لَعَلَّ الله يُحدِث بَعْدَ ذَلِكَ أَعْراً ﴾ ، • و جای هیچ گونه تردید و شبههای نیست که فساد جهانی را مصلح جهانی اصلاح می کند ـ چنان که عقل و نقل حاکم به آن است ـ و در نزد فرقهٔ ناجیهٔ امامیهٔ اثناعشریّه جمیعاً و جمع بسیاری از اهل سنّت و جماعت آن مصلح غیر از وجود مبارک امام دوازدهم شیعیان حضرت مهدی آل محمّد فرزند صلبی بی واسطهٔ حضرت امام حسن عسکری این نمی باشد که پس از غیبت طولانی وقتی که ظلم و جور و حیرت و سرگردانی تمام روی زمین را پر کرده باشد و یأس و ناامیدی قاطبهٔ مردمان را گریبان گیر شده باشد، نا گهانی به امر خدا ظاهر می گردد و زمین را پر از عدل و داد می کند، و سلسلهٔ فخیمهٔ محمّد و آل محمّد -صلوات الله علیهم أجمعین ـ برای ارشاد و راهنمایی شیعیان و دوستان خود که در دورهٔ غیبت آن حضرت متزلزل

۱. سورة طلاق، آية ۱.

نگردند و در ایمان خود ثابت باشند و از طریق حق نلغزند نشانه ها و علاماتی متنوّعه از بعیده و قریبه و خاصّه و عامّه و مشروطهٔ بدانیّه و محتومهٔ یقینیّه بیان فرموده اند تا حجّت بر آنها تمام باشد و بعلاوه کفّار و منافقین و منکرین و منحرفین نیز امتحان کرده شوند تا خبیث از طیّب تمیز داده شود و حقّ از باطل جداگردد و حجّت بر همه تمام شود.

نگارنده بر حسب تکلیف شرعی بر خود لازم دانستم بقدر استعداد و توانایی خود آن آیات و علامات راکه در کتب فریقین متشتّت و پراکنده نوشته شده و در دسترس همه کس خصوصاً عوام نیست جمع آوری کنم و از خود در صفحهٔ روزگار به یادگار گذارم تا خواص و عوام را تذکره و تبصره باشد.

بنابراین با استعانت از خداوند متعال و استمداد از مقام اعلای و لایت کلّیهٔ الییه و استنصار از حضرت بقیّة الله ـ عجّل الله تعالی فرجه ـ از روز پنجشنبه پنجم ماه صفرالمظفّر سال یک هزار و سیصد و هشتاد و سهٔ هجری قمری ـ که همین سال باشد ـ تصمیم به جمع اخبار علائم کردم و آن را در کتابی به نام لوامع النور في علائم الظهور در سیصد و چهل و یک صفحه تمام نمودم و تاریخ اتمام آن روز سه شنبه نهم ربیع الاوّل همین سال بود که مدّت جمع و تألیف آن سی و چهار روز پایان یافت . چون آن کتاب عربی بود و عام از آن بهر مند نمی شدند ، خواستم آنها نیز محروم نباشند ، لذا برای ملفّق از پارسی و عربی به نام گنجینهٔ سرور در علائم ظهور و مشغول شدم و تا روز گذشته رعایت حقّ ایشان بلافاصله از روز چهارشنبه دهم همان ماه شروع کردم به نوشتن کتابی که روز یکشنبه هندهم جمادی الاولی سال یک هزار و سیصد و هشتاد و سه است ، چهار صد و چهل و سه صفحه مطابق همین صفحات از آن کتاب را نوشتم محتوی متأسّفانه در شب گذشته این کتاب لطیف و فرزند شریف در ماشین جاگذارده شد و از متأسّفانه در شب گذشته این کتاب لطیف و فرزند شریف در ماشین جاگذارده شد و از دستم رفت و زحمات و بی خوابی های دو سه ماهه برایم باقی مند ، و از متأسّفانه در شب گذشته این کتاب لطیف و فرزند شریف در ماشین جاگذارده شد و از دستم رفت و زحمات و بی خوابی های دو سه ماهه برایم باقی ماند . چون نحوهای بود . که امیدواری به پیدا شدن آن نداشتم ، از همین امروز که روز دوشنبه است به نوشتن این کتاب مشغول شدم، با طرز شیواتری که در نظر گرفته م. امید است ان شاء الله تعالی با توجّهات خاصّهٔ ولیّعصر \_أرواحنا فداه \_بر وفق دلخواه تمام شود و در این بار از خطر محفوظ ماند، بلکه وسایل طبع آن فراهم شود، تا برادران ایمانی از آن بهرهمند شده و مشمول ادعیهٔ صالحهٔ ایشان شوم و توشه ای برای منازل آتیه ام باشد.

و اين كتاب را مشتمل ساختم بريك مقدّمه و دوازده بخش ويك خاتمه و موسوم ساختم به نوائب الدُّهُور في علائم الظهور و اتمام آن را از خداوند متعال \_جلّ جلاله \_به توجّهات حضرت ولى ذى الجلال خواهانم ، ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ ، ا ولا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا باللهِ العَليِّ العَظيم ، وَصَلَّى الله عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِه الطاهِرين .

۱. سوره هود، آید ۸۸.

Scanned by CamScanner

# تاريخ ولادت امام زمان [عجّل الله فرجـه الشـريف ]

مقدمه

پوشیده و پنهان نیست بر قاطبهٔ اهل ایمان و فرقهٔ ناجیه و شیعیان اثناعشریه که امروز محور عالم امکان و متصرّف در کون و مکان و آخرین خلیفه و جانشین خاتم پیغمبران و قطب آسیای زمین و زمان و مربّی جهان و جهانیان به امر و فرمان خدای رحمان همنام و همکنیهٔ رحمت عالمیان و صفوت آدمیان محمّد مصطفی ﷺ، حضرت حجّة بن الحسن العسکری ، مهدی منتظّر موعود، صاحب الزمان \_عجّل الله تعالی فرجه \_است که بنا بر مشهور در طلیعهٔ فجر روز جمعه پانزدهم ماه شعبان سال دویست و پنجاه و شش هجری قمری در شهر سامرّا از مادر ستوده سیّر خود ، علیا جناب نرجس خاتون ﷺ ، متولّد شده <sup>۱</sup> و بعضی در شب جمعه هشتم ماه شعبان سال تاریخ مختصری از حالات امام زمان ﷺ

DA . 16

و هنگام وفات پدر بزرگوار خود پنج ساله بوده و پس از یک سال از وفات پدر عالی مقدار و به قولی چهار سال در سر دابهٔ خانهٔ خودش در سرّ من رأی که سامرّا باشد غایب شده و روز غیبت آن حضرت یکشنبه یا جمعه دهم ماه شوّال بوده و از بعض از اخبار مستفاد می شود که در همان روز ولادتش غایب شده - چنان که در حدیث حضرت حکیمه خاتون است که فر موده که : من فردای روز ولادت رفتم در خدمت حضرت عسکری الله و او را تهنیت گفتم . پس فر مود : ای عمّه ! او در ودایع خداست تا زمانی که اذن دهد خدا در خروج او ، و در حدیث دیگر فر مود : « استودعناه الذي استودعه أمّ موسی» ؟

و آن حضرت را دو غیبت بوده: اوّل غیبت صغرا، و این غیبت بعد از ولادت او بود تا وقتی که دورهٔ نایب خاص داشتن آن حضرت تمام شد، و مدّت این غیبت شصت و چهار یا شصت و هفت یا شصت و نه سال بوده و شاید این اختلاف ناشی از اختلاف در اوّل غیبت باشد که آیا بعد از ولادت آن حضرت بوده، یا بعد از وفات پدر بزرگوارش ؟ و در این مدّت نوّاب خاص آن جناب به خدمتش می رسیدند و خواص از شیعیان را به خدمتش می رسانیدند و برایش عرایض و مسائل مردم را جواب می گرفتند و آنها بسیار بودند، لکن معروفین از آنها که مرجع کلّ بودند چهار نفر بودهاند : عثمان بن سعید عَمری و محمّد بن عثمان و حسین بن روح و علیّ بن محمّد سیمری و اینها متناوباً هر یک بعد از دیگری نایب بودند.

١. دلائل الإمامة، ص ٢٩٩، ضمن حديث ٢٨٩؛ مدينة المعاجز، ج ٨. ص ٢٨. ضمن حديث ٢٢۶۴.

۲. كمال الدين و تمام النعمة، ص ۴۲۵، ضمن حديث ۱؛ دلائل الإمامة، ص ۵۰۱، ضمن حديث ۴۹۰؛ عيون المعجزات، ص ۱۲۹ من محديث ۴۹۰؛ ميون المعجزات، ص ۱۲۹ من ۲۶۶۰ و ص ۲۵، ضمن حديث ۲۶۶۳ و ص ۲۵، ضمن حديث ۲۶۶۳ و ص ۲۶، ضمن حديث ۲۹۴ من ۲۹۴ و ص ۲۹۳ من ۲۹۴ خمين حديث ۲۹۴ ضمن حديث ۲۹۴ من حديث ۲۹۴ ضمن حديث ۲۹۴ من حديث من حديث ۲۰ من حديث ۲۰ من حديث ۲۹۴ من ۲۹۴ من حديث ۲۹۴ من حديث ۲۹۴ من حديث ۲۹۴ م



دوم غيبت كبرا و ابتداى آن از وفات على بن محمّد سيمرى بوده و وفات او بنا بر مشهور منصوص در نيمة ماه شعبان سال سيصد و بيست و نه هجرى بوده و آن حضرت او را از وفاتش خبر داد در توقيع مبارى خود به اين عبارت : « بسم الله الرحمن الرحيم . يا عليّ بن محمّد السيمريّ، أعظم الله أجرك وأجر إخوانك منك ؟ فإنّك ميّت ما بينك وبين ستّة أيّام ، واجمع أمرك ، ولا توص إلى أحد يقوم مقامك بعد وفاتك ؛ فقد وقعت الغيبة العامّة ، ولا ظهور إلّابإذن الله ، وذلك بعد طول الأمد ، وقسوة القلب ، وامتلاء الأرض

جوراً»؟ یعنی : به نام خدای بخشندهٔ مهربان . ای علیّ بن محمّد سیمری ! بزرگ گرداند خدا مزد تو را و مزد برادرانت را از تو . بدرستی که تو تا شش روز دیگر می میری . جمع کن کار خود را و احدی را وصیّ و جانشین خود قرار مده بعد از مرگ خود ؛ زیرا که وقت غیبت عامّه رسیده و دیگر ظهوری نیست مگر به اذن خدا و این ظهور بعد از مدّت طولانی خواهد بود ، وقتی که دلها سخت شود و زمین پر از جور و ستم شود .

اجمالاً بعد از وفات على بن محمد سيمرى آن حضرت نايب خاصى نداشته و نخواهد داشت تا زمان خروج سفيانى، بلكه علماى شيعة دوازده امامى را مرجع و نايب عام خود قرار داده و اگرچه جمع كثيرى در دورة غيبت كبرا تا حال خدمت حضرت مشرّف شدهاند، ولى در حين تشرّف حضرتش را نشناختهاند و بعد فهميدهاند، يا اگر معدودى هم شناخته باشند مانند مرحوم سيّد مهدى بحرالعلوم

Scanned by CamScanner

بنابر مشهور متواتر و امثال ایشان ـ نه به عنوان نیابت خاصه بوده . پس می توانیم حدیث لعن بر مدّعی مشاهده ' را پیش از خروج سفیانی حمل بر مشاهده با دعوای نیابت خاصه کنیم ـ چنان که جمعی از ملحدین در دورهٔ غیبت کبرا این ادّعا را کر دهاند و در عصر حاضر هم بعضی هستند که این ادّعا را دارند.

و بعضی گفته اند که : آن حضرت را در دورهٔ غیبت صغرا یک زن بوده از اولاد ابی لهب و بعضی هم در دورهٔ غیبت کبرا از برای حضرتش زن و فرزندانی قائل شده اند که در جزیرهٔ خضراء که بلاد آن حضرت است ساکن اند - چنان که عاکمهٔ مجلسی یه در سیزدهم بحاد<sup>۲</sup> و قبل از ایشان و بعد از ایشان جماعتی دیگر که از آنهاست مرحوم محدکث نوری یه در دو کتاب عربی و فارسی خود جنة المادی و نجم الثاقب<sup>۲</sup> نقل کرده اند - و زن و فرزند داشتن حضرت در عصر غیبت عقلاً و نقلاً محل تر دید نیست ؛ زیرا که حضرتش کو چک تر سنتی از سنن جدش خاتم الانبیاء زا ترک نخواهد کرد، و در بعضی از اخبار وارد است که در زمان ظهور آن جناب هزار نفر از فرزندان آن حضرت ملازم و در رکاب آن جناب اند - چنان که در محل خود ذکر کرده خواهد شد، ان شاء الله تعالی .

و وقت ظهور حضرتش معيّن و معلوم نيست، بلكه سرّى است از اسرار الهيّه، هرچند اخبار بسيار در علامات ظهور آن حضرت وارد شده ـ چنان كه بيشتر از آنها را با مداركى كه دارد در اين كتاب كه مُعَدَ<sup>م</sup>بر ذكر آنهاست خواهيد ديد.

و در بعض از اخبار ظهور آن حضرت در سال های طاق از یکی تا نه خواهد بود، و روز قیام آن جناب شنبه عاشورا خواهد بود، و با این عمر طولانی چون ظاهر شود قیافهٔ آن حضرت تقریباً به چهل ساله می نماید و هفت سال که مانند هفتاد سال باشد سلطنت نمایند و شیخ طوسی و دیگران تا سیصد سال هم روایت کرده - چنان که اخبار آن بیاید. پس زن ریش داری در بعض از اخبار به نام سعیده هاونی بر سر حضرت زند و او را شهید نماید و حضرت امام حسین از در تجهیز و تغسیل و کفن و دفن آن حضرت اقدام نماید و پهلوی قبر رسول خدا تنز در مدینه طیبه آن جناب را دفن نماید، و فعلاً سن نازنین آن جناب تا این سال قریب به یک هزار و صد و بیست و هفت سال است، و کنیهٔ آن حضرت ابوعبدالله و ابوالقاسم و القاب آن جناب بسیار ست، و وقتی که ظاهر شود زمین را پر از عدل و داد کند بعد از آن که پر از ظلم و جور شده باشد. اللهم عجل فرجه، وسهل مخرجه، والمم به شعثنا، واشعب به صدعنا، وارتق به فتقنا، و کنو به قلتنا، وأعزز به ذلّتنا، واجعلنا من أنصاره وأعوانه ومن عتقائك

للمؤلّف الفقیر این دل شوریده را جز شور شه بر سر نباشد خاطر افسرده را جز وصل در خاطر نباشد ناخدای فُلک دل ! از پرده بیرون آ خدا را کشتی بشکستهٔ دل را دگر لنگر نباشد ای ولتی مینتظر ! در انستظار وصل رویت چون مین آشفته دل آشفتهای دیگر نباشد میندانم جانب رَضُوی و یا در ذی طُوایی

Scanned by CamScanner

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

کاش دانستم کجایی تا بیایم من به سویت طاقت صبر و تحمّل در غمت دیگر نباشد گرچه خار هجرت اندر دیده مشکل کرده کارم نشتر مؤگانت از این خار مشکل تر نباشد قاطب عالم ، قالب امکان ، دُرّةالتاج ولایت ای که جز تو درمکان وکون کس محور نباشد گوشهٔ چشمی به حیران کن شها از فارط احسان تا که محزون و پریشان در صف محشر نباشد

در بیان ایراد و جواب دو شبههٔ سخیفه در این مقدّمه

مخفی نماند که در این مقام تذکّر دو مطلب مهم را لازم دانستم که اگر شبهه کننده اعتراض و ایرادی کرد ، برادران عوام ایمانی بتوانند از آن جواب گویند و راه اعتراضی برای معترض باقی نماند.

ا**وّل**: راجع به طول عمر آن حضرت و تصرّف نکردن مرور و گردش شب و روز و ماه و سال در بنیهٔ مبارک آن حضرت .

دوم: اعتراض بر غیبت طولانی آن جناب. ایراد و جواب این دو شبهه را در ضمن دو مبحث خاطرنشان مینمایم.

### مبمث اوّل

چگونه ممکن است که بشری در این عالم مادّه و طبیعت این همه سالها عمر کند و بر فرض امکان، مرور زمان و گردش شب و روز و ماه و سالهای زیاد در بنیهٔ او تأثیر نکند و به حال جوانی و چهل ساله باقی بماند و زنده باشد؟ جواب از این سؤال به دو طریقه گفته می شود، بلکه به سه طریقه: عقلی و نقلی و وجدانی.

8Y . 69

دلیل عقلی بر طول عمر

GD. 94

و بقاى وجود مقدّس امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف]

و امًا عقلی محتاج است به تمهید مقدّمه ای و آن را نمودار زندگی گویند و از آن تعبیر به طبیعت خامسه می شود در اصطلاح حکما. بدان که بعضی از اشخاص که در این باب اطّلاعی ندارند چنین گمان می کنند که قلبِ ماهیّت و حقایق از محالات است - یعنی : هر چیزی و صفتی که به صورت و صفتی آفریده شده تغییر کردن آن صفت و صورت محال است - و متألهین از ایشان به ایس آیه استدلال کرده و می کنند که : فر لا تَبْنِیلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴾ و ظاهر آن این است که تبدیلی در خلق خدا نیست. به ظاهر آن اکتفاکرده و از حقیقت معانی بی خبر مانده اند و این مقدار فکر نکرده اند که هـزاران می شود چنان که هیچ یک از آنها به دیگری نمی ماند ، ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَکُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ؟ می شود چنان که هیچ یک از آنها به دیگری نمی ماند ، ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَکُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ؟

دیگری گفته:

مادها باید که تمایک پینبهدانمه زآب و گل

شاهدی را خُلّه گردد یا شهیدی را کفن

بلور به آن لطافت از علف قلی خاکستر شده و سنگ کثیف به عمل می آید و حقیقت اولیّهٔ خود را از دست می دهد و حقیقت ثانوی پیدا می کند و امثال اینها از اندازه بیرون است که قطعاً صورت و صفت اولیّهٔ خود را از دست داده و حقیقت ثانویّه پیدا کرده و هیچ نشانی از صورت و صفت اولیّه در آن دیده نمی شود، و همچنین ارکان چهارگانهٔ

> ۱.سورهٔ روم، آیهٔ ۳۰. ۲.سورهٔ صافات، آیهٔ ۹۶.

مزاج انسانی و غیره ـ که آب و خاک و آتش و باد باشد ـ صورت آبی و خاکی و آتشی و بادی آن بنحوی تبدیل شود که حقیقت و آثار و صفات اوّلیّهٔ خود را بالمرّه از دست می دهد و نسبت به موالید سه گانه ـ از معدن و نبات و حیوان ـ به صورت ها و صفت ها و حقیقت های مختلفه ای تبدیل می شود که از ماهیّت و حقیقت اوّلیّهٔ آن هیچ آثار و نشانی پیدانیست .

## علّت دوام و بقای بشر

88 . Ce

پس چون آب و آتش و باد و خاک که هر یک از این دو با هم ضدُند و جمع نمی شوند \_ یعنی : آب با آتش جمع نمی شود و باد با خاک \_، هرگاه به میزان اعتدال با يكديگر ممتزج گردد و بواسطهٔ مناسبت طبع و تشاكل صورت به لطف تدبير بتدريج باهم تماس گرفته، صبور گردند و سَورت اولیّهٔ آنها شکسته شود، حقیقت و طبیعت اوليَّهٔ أن بالمرّه از بين مي رود و هر أنجه متعلَّق به زمان و مكان است ملَّك صفت شود و شایستهٔ عالم بالا که ملکوت وجبروت است گردد، و چون ارکان با هم الفت گر فتند، ضدّیّت از بین می رود و مزاج کلّی یابند که یک چیز شوند بنحوی که هیچ یک از مَلَک و بشر نتوانند آنها را از یکدیگر جداکنند به هیچ نوعی از تدابیر و صورت آبی و خاکی و آتشی و بادی از آنها برداشته شود ظاهراً و باطناً و طبیعت و قوّت پنجمی بر خلاف اول از میان این چهار تولید گردد که نه گرم باشد نه سرد، و نه تَر باشد و نه خشک، و نه کثيف و نه لطيف، و نه ثقيل و نه خفيف، و نه نَر و نه ماده، پس اينچنين چیزی بالضروره از حد اشیای مکانی و زمانی بیرون آمده و چون نه مکانی باشد و نه زماني ، پس او را ضدّيّتي نباشد و معتدلي باشد حقيقي چنان كه قطعاً فسادي در آن راه نيابد و چنين چيز را نه روحاني مطلق توان گفت و نه جسماني مطلق؛ زيرا که روحي است مجسّم و جسمي است مروّح ۲. چون كثافت ترابي از آن برخاست ، روحاني

۰ . سَورت : حدّت ، شدّت ، سطوت ، تندی و تیزی . ۲ . روح مجسّم : روحی که به آن جسم عطا شده است . جسم مروَّح : جسمی که دارای روح گر دیده است .



GD. 90

شد، و چون لطافت سه عنصر دیگر از او برخاست، جسمانی شد. اکنون روح او چون جسم اوست و جسم او چون روح او. هم صفات ملکی دارد و هم صفات بشری. پس به قوّت روحانی ملکی تصرّف در عالم طبع و مادّه و اعضا و اجزای آن کند و به قوّت جسمانی بشری در عالم طبیعت و مادّه و اعضا و اجزای آن مکان سازد و با اجسام و اجساد قرار گیرد و قائم ماند مادام که بقای عالم باشد و حکما چنین طبیعت را طبیعت خامسه خوانند -چنان که سرشت بهشت و مزاج مردم بهشت هم از طبیعت خامسه است. همچنان که در این دنیا امّهات را می بینیم که بواسطهٔ مناسب طبیع با یکدیگر اتّصال یافته اند و مرکّب شده اند، همچنین موالید را نیز سبب ترکیب وجود همین نسبت طبیعی بیشتر نیست، نه آن که از روی صورت مناسب اند و جرم مزاج جزئی دارند و اعتدال مزاجی، تا از این سبب فناپذیر باشند، ولی چون مزاج بهشت و سرشت او مزاج کلّی و اعتدال حقیقی است -چنان که خداوند متعال در صفت آن فرموده : ﴿ لَا یَرَوْنَ فِیهَا شَمْسًا وَلَا زَمْتِ بِوْرَا اِن که از روی است.

و اگر مدّعی بگوید که : چون اهل بهشت همین زنان و مردان خواهند بود، پس اولاد آوردن ایشان ضروری است و اولاد به عالم کون و فساد تعلّق دارد، جواب میگوییم : پس از آن که گفته شد که : ارکان وجود نه علوی بودو نه سفلی ـکه نر و ماده باشد ـ، مقتضی اولاد آوردن در آن موجود نیست.

## طبیعت بهشت و اهل آن

و همچنين اگر مدّعى ايراد كند كه: در بهشت خدا وعدهٔ نعيم داده \_به قول خود كه فرموده : ﴿ وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ \* وَلَحْمٍ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ . ٢ اگر شخص مبتلا به عذاب

۱. سورة انسان . آمة ۱۳. ۲. سورة واقعد، آية ۲۰ و ۲۱.

#### Scanned by CamScanner

گرسنگی و تشنگی نگردد، از طعام و شراب بهشت هیچ لذّت نمی برد و هر کجا دخل بود به ضرورت نیز خرج هست و خرج تابع دخل است و خود همین صفت غذایی است که تعلّق به عالم کون و فساد دارد و لازمهٔ آن فناست و با جاوید بودن در بهشت سازش ندارد،

جواب می گوییم : قوای چهارگانهٔ وجود ـ که عبارت از جاذبه و هاضمه و ماسکه و دافعه باشد ـ تا وقتی که بر قرار خود باشد ، بقدر قوّت خود جاذبهٔ لطیف طعام و شراب را از معده جذب می کند و به وجود می رساند و قوّهٔ ماسکه در وجود نگاه می دارد و قوّهٔ ماسکه به معاونت قوّهٔ جاذبه طبخ و تحلیل می دهد و از معده می گذراند و قوّهٔ دافعه از او جدا و دفع می کند ، و تا چنین باشد ، از بلای دخل و خرجی که گفتید ایمن نباشد و عذاب گر سنگی و تشنگی به وجود او زحمت دهد ، و چون غذا نیابد ، حرارت غریزیّه به قوّت جذب کند و رطوبت وجود را بکلّی برچیند و بخورد و در پهارگانهٔ وجود هم به فعل و هم به صورت بر ضدّ و خلاف یکدیگر افتند ـ چنان که مصلح الدین شیرازی هم گفته :

| چند روزی شوند با هـم خـوش          | چار طبع مخالف سرکش       |
|------------------------------------|--------------------------|
| جـــان شـــيرين در آيــد از قــالب | گر یکی زیمن چهار شد غالب |

#### معتدل حقيقي دوام دارد

امّا چون قوای چهارگانه از حدود عنصریّت بیرون آمدند و اتّحاد کلّی پذیرفتند و به صورتی و صفتی دیگر مبدّل شدند و به حقیقت دیگری پیوستند، قوّت جاذبه از کجا برقرار خود میماند که بتواند رطوبتهای وجود را بخورد و وجود در عـذاب گرسنگی و تشنگی مبتلا شود؟ و همچنان که گفته شد چون وجود چهار عـنصرش امتزاج کلّی یافتند و یک چیز دیگر شدند برخلاف آنچه که بودند هم به صورت و هم به طبیعت، پس رطوبت های وجود از کجا باقی مانده که قوّهٔ جاذبه جذب کند و به هلاکت انجامد ؟ و چنان که گفتیم وجود اهل بهشت هم روحانی بود و هم جسدانی - یعنی : طبیعت خامسه باشد . پس ، از وجود و عدم شراب و طعام چه تفاوتی در وجود صاحب طبیعت خامسه رو می دهد تا سبب تغییر و تبدیل او شود ؟ بلی ، لذّت طعام و شراب برای صاحب طبیعت خامسه نظیر لذّت بردن از استشمام بوی خوش است به مشام بوکننده ، که هرگاه ببوید لذّت می برد و اگر هم نبوید زحمت و آزاری نمی بیند . پس کسی که ارکان وجود او به مرتبهٔ طبیعت خامسه رسید و معتدل حقیقی شد ، در عالم کون و فساد چیزی نمی تواند با او برابری کند و مغلوب و ناچیزش کند . پس به این سبب بر همهٔ چیزها غالب شود و به همین سبب دوام و بقا دارد .

GD. 9V

چون این مقدّمه دانسته شد، می گوییم: اگر مزاج معتدل حقیقی و دارای طبیعت خامسه شد، حوادث و عوارض زمانی و مکانی در آن تأثیر نمی کند و بادوام و جاوید می ماند و عمر او طولانی می شود، ولی اعتدال در این نشئهٔ دنیا وجود ندارد و اگر وجود داشته باشد منحصر است در صنع اوّل ـ یعنی: اوّل چیزی که آفریده شده ـ و امّا سایر اشیاء اعتدالشان حقیقی نیست، بلکه اضافی است، و اعتدال اضافی بر هشت قسم است که به اضافهٔ اعتدال حقیقی نه قسم می شود.

## اقسام اعتدالات

اگر میل های عناصر چهارگانه با یکدیگر متساوی شد ـ به این معنی که به حسب حجم و کم و کیف و شدّت و ضعف ـ ، آن معتدل حقیقی است که در خارج وجود ندارد ، و اگر میل هاشان مساوی نشد ، به اعتبار نوع در خارج و داخل و به اعتبار صنف در خارج و داخل و به اعتبار شخص در خارج و داخل و به اعتبار عضو در خارج و داخل هشت قسمت میشود:

اول : به اعتبار نوع نسبت به انواعي كه خارج از آن است. پس مزاج شخصي كه لياقت

دوم : به اعتبار نوع است قیاس به آنچه داخل در آن نوع است در بهتر و نیکوتر بو دن کمالات آن از نوع خود ؛ زیراکه در نوع انسان آن شخصی که مزاج او تمام تر و به اعتدال حقیقی نز دیک تر است سزاوار تر است به اعتدال نوعی .

سوم: اعتدال صنفی \_ یعنی: صنفی از نوع نسبت به سایر اصناف آن نوع امتیاز داشته باشد به صفتی که عارض او می شود قیاس به آنچه خارج از اوست \_ مانند [این که] مزاج شخصی از اشخاص هندی الیق ' باشد از سایر اصناف نوع خود به نوعی که اگر از میان صنف خود بیرون رود ، در صنف دیگری از نوع خود از صنف خود شمر ده نشود.

چهارم : اعتدال صنفی قیاس به آن که داخل در آن صنف است -مثل مزاج شخص هندی که اعتدال هندی در او تمامتر است [و] سزاوارتر است به آن صنف از حیث اعتدال مزاج باقی افراد هندی ؛ زیرا که حال او نیکوتر است در آنچه برای آن آفریده شده -، و این اعتدال حاصل نمی شود مگر برای کسی که در حاق وسط میان دو طرف مزاج صنفی واقع شده .

پنجم : اعتدال شخصی قیاس به آنچه خارج از شخص است و داخل در نوع و صنف خود . پس بدرستی که مزاج این شخص از حیث شخصیّت او الیق است از مزاج سایر اشخاص دیگر از صنف خود .

ششم : اعتدال شخصی نسبت به داخل خود و احوال خود در پیش خودش ؛ زیرا که مزاج شخص در بهترین حالش الیق از مزاجهای اوست در سایر احوالش .

هفتم: اعتدال عضوی قیاس به سایر اعضا؛ زیرا که مزاجی که از برای ایس عضو است لایق تر است به آن از مزاجهای سایر اعضا.

هشتم : اعتدال عضوى قياس به احوال همان عضو در نفس خود و آن در بـهترين حالاتش لايق تر است از مزاجهاي او در ساير احوالش .

> ۱. الیق : لایق تر ، سزاوار تر . ۲. حاق : وسط ، میان چیزی ، واقع و حقیقت مطلب .

91 . Ce

پس از تمهید این مقدّمات بدان که اعدل الامزجه در میان همهٔ مزاج ها مزاج انسان است که آن اقرب به اعتدال حقیقی است؛ زیرا که مزاج هر نوعی معتدل است نسبت به خودش، لکن نسبت به اعتبار مزاج های انواع ، اقرب از همهٔ آنها به اعتدال حقیقی مزاج انسان است؛ زیرا که نفس ناطقه ای که به آن تعلق دارد اشرف و اکمل است که به انسان عطا شده و سایر انواع فاقد آن اند ، نه از باب بخل در افاضهٔ مبدأ، بلکه به حسب استعداد قابلیّات است ، و همین خود دلیل است که استعداد انسان به حسب مزاج او استعداد قابلیّات است ، و همین خود دلیل است که استعداد انسان به حسب مزاج او شدید تر است از مزاج های غیر انسان و به همین جهت است که مزاج او اقرب است به اعتدال حقیقی ؛ زیرا که اشرف الامزجه ۲ است ، و در میان نوع بشر علی المذکور ۳ کسی که اعتدال مزاج او از همهٔ نوع خود بیشتر و همچنین در اصناف و اشخاص و اعضای خود به اعتدال حقیقی نزدیک تر است ، و دوام و بقای او بیشتر و عمر او دراز تر و از هر گونه حادثه و خطری برکنار تر است اذا حوادث زمانیّه و مکانیّه با او ضدیّت نمی تواند بکند و در دورهٔ خود تا آخر عمر دنیا زنده می ماند تا چه رسد به هزار سال و دو هزار سال و سه هزار سال و هر چه بالاتر ، و بودن چنین شخصی به خمین صفات ممین شیا و سه هزار سال و هر چه بالاتر ، و بودن چنین شخصی به مزار سال و دو هزار سال و سه هزار سال و هر چه بالاتر ، و بودن چنین شخصی به خوین صفات ممکن است و محال نیست . باری ، به تقریر این دلیل عقلی راه تفکر را نشان دادم . تدبّر کن تا بیابی .

GD. 99

# دليل نقلى بر طول عمر امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف]

و امًا دلیل نقلی : بدان که قبلاً تذکر داده شد که سن نازنین حضرت بقیّة الله تا این سال تقریباً یک هزار و صد و بیست و هفت سال است . پس از بیان بر هان عقلی برای

 اعدل الامزجه: معتدل ترين مزاجها. ٢. اشرف الامزجه : شريف ترين مزاجها. ٣. على المذكور : بنابر آنچه ذكر شد.

درازی عمر آن جناب برای رفع استبعاد <sup>۱</sup> و جواب اهل شبهه به تقریر برهان نقلی می پردازم و خاطرنشان می نمایم که طولانی بودن سن و درازی عمر آن جناب و بقای آن حضرت تا این زمان امری نیست که از زمان آدم ابوالبشر تا این زمان بی نظیر و بی مثل و مانند باشد. معمّرین از جنس بشر در روی زمین از قرنهای گذشته تاکنون زیاد بوده اند و در قرآن مجید و کتب اخبار و آثار و تواریخ و سیّر متداوله در میان ارباب مذاهب و ملل و نحل جهان بسیار است . اگر بخواهم اسامی آنها را احصا کنم ، کتابی جداگانه لازم دارد . لذا برای نمونه به ذکر چند نفر از آنها اشاره می کنم و باقی را محوّل می کنم به کتب فریقین از تواریخ و سیّر از قبیل کامل این اثیر و تاریخ طبری و موج الذهب می کنم به کتب فریقین از تواریخ و سیّر از قبیل کامل این اثیر و تازیخ طبری و موج الذهب می کنم به کتب فریقین از تواریخ و سیّر از قبیل کامل این اثیر و تازیخ طبری و موج الذهب می کنم به کتب فریقین از تواریخ و سیّر از قبیل کامل این اثیر و مادی و ماقی را محوّل مال الدین و تمام النعمه این بابویه و سیز دهم محاد علامهٔ مجلسی و ایزام الناصب حائری یزدی و یاقوت احمر شیخ علی اکبر نهاوندی و امثال اینها. علاقمندان به آنها مراجعه فر مایند ، و اشخاصی را که از معمّرین در این کتاب یادآوری می کنم از این قرار است:

## نامهای بعضی از معمّرین که در روی زمین عمر کردند

اول از معمّرین آدم ابوالبشر است که به مقتضای روایات نهصد و سی سال عمر او بوده و بعضی زیادتر نوشتهاند.

> دوم شیث هبةالله است که نهصد و دوازده سال سنّ او بوده است . سوم نوح پیغمبر است که دو هزار و پانصد سال سنّ او بوده است . چهارم ادریس پیغمبر که نهصد و شصت و پنج سال سنّ او را نوشتهاند . پنجم سلیمان بن داود است که هفتصد و دوازده سال داشته . ششم عوج بن عناق است که سه هزار و پانصد سال داشته . هفتم ضحّاک است که عمر او یک هزار سال بوده .

> > ۱. استبعاد: بعيد شمردن.

Scanned by CamScanner

نامهای بعضی از معمّرین که در روی زمین عمر کردند

هشتم عمرو بن عامر مزیقیا است که عمر او هشتصد سال بوده. نهم فریدون عادل که عمر او از هزار سال متجاوز بوده است. دهم پادشاهی که احداث مهرگان راکرده دوهزار و پانصد سال عمر کرده. یازدهم گرشاسب بوده، هفتصد و پنج سال در دنیا عمر کرده است. دوازدهم رستم بوده که ششصد سال عمر کرده است. سیزدهم زال بوده که ششصد و پنجاه سال عمر کرده است. پهاردهم شدّاد بن عاد بوده که هفتصد سال عمر کرده است. پانزدهم لقمان بن عاد بوده که سه هزار و پانصد سال عمر کرده است. شانزدهم عزیز مصر بوده، معاصر حضرت یوسف، هفتصد سال عمر کرده. مفدهم دومغ پدر ریّان بوده، سه هزار سال عمر کرده است. هفدهم دومغ پدر ریّان بوده، سه هزار سال عمر کرده است. مناخردهم عریز مصر بوده، معاصر حضرت یوسف، هفتصد سال عمر کرده. مفدهم دومغ بدر ریّان بوده، سه هزار سال عمر کرده است. فیجدهم ریّان بن دومغ ، پدر عزیز مصر ، یک هزار و هفتصد سال عمر کرده.

بيستم رزيب بن ثملا از حواريّين حضرت عيسى كه تا زمان خلافت عمر بن الخطّاب حيات داشته. ١

عدّهٔ معمّرین در دنیا زیاد بوده که عمر آنها طولانی بوده . مراجعه به کتابهای نامبرده و امثال آن کنید ، و از معمّرین معاصر یکی به نام سیاخان در شیراز بود که مکرّر نگارنده او را دیده بودم و با او صحبت کرده بودم . وقتی از سنّ او سؤال کردم ، گفت : نمی دانم ، ولی من هجده ساله بودم که فتحعلی شاه قاجار به تخت سلطنت قرار گرفت و در زمان سلطنت رضاشاه پهلوی او را از شیراز انتقال داده ، به شهر ها می گر دانیدند و در بازارها از مردم پول می گر فتند . بعد نفهمیدم او را کجا بردند و چه شد.

۱. طبقات ابن سعد، ج ۱، ص ۳۹؛ کتاب المحبر، ص ۲ \_ ۳؛ المعارف، ص ۲۰؛ أخبار الزمان، ص ۱۱۰ \_ ۱۱۱؛
 کنز الفوائد، ص ۲۴۵؛ تفسیر قرطبی، ج ۶، ص ۳۸۹؛ عمدة القاري، ج ۱۵، ص ۲۱۷؛ بحارالأنوار، ج ۵۱،
 ص ۲۹۱ \_ ۲۹۲؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۱۰ و ص ۲۶۲ \_ ۲۶۳؛ قاموس کتاب مقدّس، ص ۳.

Scanned by CamScanner

از معمّرین عصر حاضر سید ابوطالب موسوی است

VY Ce

و از معمّرین معاصر سیّد ابوطالب موسوی است که در صفحهٔ دهم روزنامهٔ اطّلاعات شنبه نهم شهریورماه یک هزار و سیصد و چهل و دو خورشیدی شمارهٔ یازده هزار و یکصد و هفتاد و نه و صفحهٔ دهم همان روزنامه صادرهٔ یکشنبه دهم شهریور ماه همان سال در شمارهٔ یازده هزار و یکصد و هشتاد در دو شماره به تفصیل شرح حالات او را نقل کرده . هر چند حکایت آن مفصّل ، ولی چون جنبهٔ تاریخی دارد ، عین عبارات آن را در این کتاب درج میکنم .

سر مقاله به قلم درشت نوشته بود: مرد ذوالقرنین بعد از سیّد علی صالح کوتاهی پیرمرد صد و هشتاد ساله . مرد ذوالقرنین ایران در اعماق جنگلهای فارس زنـدگی میکند . احتمال میرود که وی کهنسال ترین مرد قارّهٔ آسیا باشد .

خبرنگار ما در مرودشت می نویسد: شنیدم در یکی از دهات اطراف ارسنجان فارس که در اعماق بیشهزارها و جنگل انبوه قرار گرفته است پیرمرد کهنسالی زندگی می کند که در حدود دو قرن از سن و سالش گذشته و ریاست یک ایل چندین صدنفری را به عهده دارد و افراد این ایل همه از فرزندان اویند و نوه و نتیجه های وی می باشند . پرسان پرسان سراغ او را گرفتم . فهمیدم که محل سکونت این پیرمرد دو قرنی قریهٔ بکعدان است که راهی بسیار صعب العبور و پر مخاطره دارد . چون بجز اتو مبیل جیپ آقای نعمت اللهی ، شهر دار ارسنجان ، وسیلهٔ دیگری برای حرکت به طرف قریهٔ بکعدان نبود تا مرا به محل سکونت سید ابو طالب موسوی ، مرد زد و گفت : مگر ممکن است با اتو مبیل جیپ راه پر مخاطره و کوهستانی قریهٔ بکعدان راکه در اعماق بیشهزارها و جنگل های انبوه است طی کرد ؟ مگر امکان دارد به این پیرمرد که در حدود دو قرن زندگی کرده و اغلب ساکنین این حدود دو قرن زندگی سید ابوطالب موسوی، مرد ذوالقرنین، راه یابد رفته بود، و میگفت: چندین وقت پیش عدّهای که از تهران به ارسنجان آمده و از وجود چنین پیرمرد اطّلاع حاصل کرده بودند تصمیم گرفتند به قریهٔ بکعدان، محلّ سکونت سیّد ابوطالب پیرمرد ذوقرنی، بروند و از او سرگذشت و خاطرات شیرین و اطّلاعاتی کسب کنند. هرچند مخاطرات و سختیهای راه بکعدان را گوشزد آنان کردم توجّهی نکردند و عازم آن مقصد شدند، ولی نه تنها به مقصود نرسیدند، بلکه پس از چندین شبانه روز سرگردانی در انبوه جنگل و اعماق کوهستان در حالی که از فرط خستگی و گرسنگی ناشی از گمشدن در جنگل رمتی نداشتند دست از پا دراز تر مراجعت کردند. شهردار ارسنجان به من توصیه کرد: بهتر است این خیال خام را از سر بیرون کنی و از دیدار این پیرمرد کهن سال صرفنظر نمایی.

GD. VT

ولی به هر ترتیب بود با نیرنگی دوستانه آقای نعمت اللّهی ، شهر دار ارسنجان را حاضر به این سفر پر مخاطره کردم و سه ساعت بعد از ظهر بود که به اتفاق ایشان و آقای احمد ابراهیمی یکی از دوستانم و آقای سروان فر هاد نعمت اللّهی که گویا برادر تویهٔ بکعدان حرکت کردیم . کاروان ما هشت نفر بود . چون مَعبر ما در منطقه خریهٔ بکعدان حرکت کردیم . کاروان ما هشت نفر بود . چون مَعبر ما در منطقه معراناک و جنگلی و کوهستانی بود ، دو نفر تفنگدار نیز کاروان هشت نفری ما را ممراهی کرد . نمی دانم فاصلهٔ ارسنجان تا قریهٔ محل سکونت مرد ذوالقرنین چه مسافتی بود ، ولی پانزده کیلومتر با اتو مبیل جیپ در جادهٔ مسطّح طی کردیم و وارد قسمت صعب العبور جنگل شدیم . از آن به بعد سرعت و حرکت ما در حدود ساعتی می و متی . گاهی ناخان بود . رفته رفته هوا تاریک می شد و اتو مبیل بسختی پیش می رفت . گاهی ناخار بودیم پیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . گاهی ناخار بودیم پیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . گاهی ناخار بودیم پیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . گاهی ناخار بودیم پیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . گاهی ناخار بودیم بیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . گاهی ناخار بودیم پیاده شویم و اتو مبیل را در طی کردن این جادهٔ می رفت . می مازه را گم کردیم ، مقارن نیمه شب اتو مبیل در میان جنگل کوهستانی از پیش رفتن جنگل راه را گم کردیم ، مقارن نیمه شب اتو مبیل در میان جنگل کوهستانی از پیش رفتن به نگهبانی پرداختند . وقتی هوا روشن شد ، به طرف قریهٔ بکعدان به راه افتادیم و پس از طی مسافتی طولانی در حالی که همهٔ افراد کاروان ما نگران و خسته و گرسنه و تشنه پیش می رفتیم ، ناگهان پیرمردی که به نظر ما هفتاد یا هشتاد ساله می رسید با چشمان ریز و صورتی سرخ و موهای انبوه در فاصلهٔ ده -پانزده متری ما از پشت درختی پیدا شد . قیافهٔ ظاهری این پیرمرد قوی هیکل به استثنای لباس هایی که پوشیده بود مانند مردم جنگل نشین عصر حجر بود.

وقتی از او سراغ سیّد ابوطالب راگرفتیم ، بالهجهٔ محلّی غلیظی از همان فاصلهٔ ده ۔ پانزده متری گفت : شما بی راهه آمده اید ، و با دست اشاره کرد به سمت راست ما و گفت : از آن طرف بروید . آن وقت بدون این که دیگر حرفی با ما بزند در اعماق جنگل ناپدید شد . ما هم از همان سمتی که نشان داده بود به راه افتادیم و بعداز آن که تمام عرض جنگل را طی کردیم نزدیک ظهر به دشت و سیعی که اطراف آن را تیّه های بزرگ و کوچک احاطه کرده بود رسیدیم . باز هم مسافتی طولانی طی کردیم و کمی از ظهر گذشته بود که از دور چندین سیاه چادری دیدیم و به آن طرف روانه شدیم .

وقتی رسیدیم، ده - پانزده سیاه چادر بزرگ دیدیم که در کنار یکدیگر بر پا شده بود و افراد یک ایل در این چادر ها زندگی می کر دند . ابتدا تمام ساکنین چادر ها بیرون ریخته و ما را برانداز کر دند و آن وقت یکباره همهٔ آنها به داخل چادر ها رفتند . در این موقع که ما مبهوت مانده و به این وضع چادر نشینان می اندیشیدیم ، پیر مردی کو چکاندام با ریش های حنایی و چشمان ریز در حالتی که عمّامهٔ سیاه غبار آلو دی به سر داشت از بزرگترین چادر ها خارج شد و به طرف ما آمد . فهمیدیم که افراد چادر نشین در چادر ها مخفی شده اند و این پیر مرد را به نمایندگی از طرف خود نز د ما فرستاده اند .

پیرمرد که آثار کهولت از صورت و رویش آشکار بود در حالی که عبارات و کلمات را بسختی ادا میکرد، جلو آمد و پرسید که: شما کیستید و این جا چه می خواهید ؟ فهمیدیم که این پیرمرد کهن سال همان سیّد ابوطالب موسوی، مرد ذوالقرنین، است. جلو رفتم و دست استخوانیش را بوسیدم. پیرمرد دستش را پشت گوشش حایل کرد و به لهجهٔ محلّی گفت: چی می گی ؟ فهمیدم که کهولت بی اندازه قدرت بیان و قوّهٔ شنوایی را از او سلب کرده است و بسختی می تواند بشنود . مجدّداً با صدای بلند سلام کردم . جواب سلام را داد و بی مقدّمه گفت : من سلطان جنگل و شیر صحرا هستم . شما این جا چه می خواهید و چه می گویید ؟ گفتم : ما به زیارت شما آمده ایم . سری تکان داد و گفت : منظور تان چیست ؟ گفتم : چون مردان مسن مورد توجّه مردم هستند و سرگذشت و خاطرات آنها برای دیگران جالب است . ما آمده ایم شرح زندگی شما را ـ که می گویند : در حدود دویست سال از سنّ شریفتان گذشته است ـ از زبان خودتان بشنویم و برایمان تعریف کنید که چه چیزی باعث طول عمر شما شده است .

سیّد ابوطالب، مرد ذوالقرنین، کمی فکر کرد و سری تکان داد و گفت: پس بفرمایید. پرسیدم: پس بچّه ها و سایر چادرنشینان کجا رفتند؟ لبخندی زد و گفت: ترسیدند و مخفی شدند. آن وقت دستش را به طرز مخصوصی بالای سرش برد و با این علامت عدّهٔ زیادی از چادر ها بیرون آمدند و در اطراف ما حلقه زدند و کرنش کنان شروع به پذیرایی کردند. از داخل یکی از چادر ها فرش نمدی آوردند و در سایهٔ درختی کنار چادر ها گستردند.

نشستیم و پیرمرد دو قرنی هم درصدر مجلس نشست . پس از احوال پرسی معمولی از او خواهش کردم که از سرگذشت زندگی خود و خاطرات گذشته اش برایمان تعریف کند . مرد ذو القرنین با همان لهجهٔ محلّی و زبان لکنت دارش گفت : گذشته ها گذشته است . گفتم : البتّه این درست است ، ولی همیشه انسان از گذشته ها می تواند برای آینده اش عبرت گیرد . آینده که نیامده است . سیّد ابو طالب گفت : اگر این طور است ، من هم برایتان تعریف می کنم . آن وقت با لهجهٔ تحکّم آمیزی رو به یکی از فرزندانش کرد و گفت : سیگار . من هم سیگار برایش آتش زدم و تعارفش کردم .

پس از این که چند پک به سیگار زد جابه جاگفت: حوادث بسیاری در زندگی من اتّفاق افتاده است که چون تو جّهی چندان نداشتم و مورد علاقهام نبود از خاطرم محو شده است. فقط این قسمت از خاطراتم را که برایتان تعریف می کنم مورد نظرم بود و هیچ گاه فراموشم نمی شود. آن وقت به صحبت خود ادامه داد و گفت : یادم می آید که جوانی برومند بودم در حدود نوزده یا بیست ساله و به اتفاق پدرم برای زیارت شاهزاده حسین به سعادت آباد رفتیم. نزدیک ظهر بود که عدّه سواری به سعادت آباد آمده، گفتند : ما مأمور دولت هستیم و آمده ایم که به تمام و لایات ابلاغ کنیم که چند روز دیگر اعلی حضرت قدرقدرت فتحعلی شاه قاجار به تخت سلطنت جلوس می کند و همهٔ رعایا بایستی که جشن بگیرند.

اجمالاً حکایت او مفصّل است . تا این جا که مربوط به مقام بود شرح داده شد و بقیّه چون با مطلبی که محلّ حاجت بود سازش نداشت ، لذا از نقل آن صرف نظر شد .

> برهان وجدانی بر اثبات طول عمر و بقای وجود امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف ]

و امما دلیل وجدانی آن که: ما نظر میکنیم در اجناس موالید ثلاثه \_جماد و نبات و حیوان \_، می بینیم در خلقت و صفات و حالات انواع هر جنسی از آنها اختلاف بسیار و تفاوت بی حد و شمار دیده می شود از هر جهت و به همه جهت که از آن جمله است مدّت و بقای آنها در دنیا که بعضی از آنها کم دوام و بعضی متوسّط و بعضی مدّت های زیاد بسیار طولانی دوام دارد و باقی می ماند. پر واضح است که هه با همدیگر یکسان نیستند، بلکه متفاوت اند.

در میان جمادات مینگریم ، می بینیم بعض از سنگها دوامش از بعض دیگر زیادتر است ، با این که همهٔ آنها مولود از زمین اند و تابش آفتاب و ماه و گردش شب و روز بر آنها به یک نحو است . بعضی از آنها سالهای بسیار و قرنهای بی شمار به حالت خود باقی است و بعضی به مدّت کمی سورت او شکسته و به خاک تبدیل می شود. یاقوت سنگ است . هزار سال بماند ، به حالت یاقوت باقی است . الماس پنج هزار سال

## برهان وجداني بر اثبات طول عمر و بقاي وجود امام زمان ع

CD. W

یا زیادتر می ماند. حالت و صفت و حقیقت یاقوتی و الماسی خود را از دست نمی دهند، یا مثلاً فلزات هر یک از آنها برای خود حقیقت و صفت و خاصیتی دارند. طلا هزار سال زیر خاک بماند به حالت و صفت و حقیقت طلایی خود باقی است. به هر حالی که بوده به همان حال می ماند. نقره ماسکهٔ اخود را از دست می دهد. خاک می شود. آهن و مس نابود می شود، و هکذا باقی فلزّات. هیچ کدام یک از آنها در دوام و بقاو سایر آثار و صفات و خاصیت و طبیعت با یکدیگر مساوی نیستند، در صورتی که همه از یک زمین به وجود آمده اند. چوب مدّتی زیر خاک بماند نابود می شود و اگر همان چوب را زغال کنند، جنبهٔ جو هری پیدا می کند و باقی می ماند.

و بر همین قیاس است نباتات \_از گیاه ها و گل ها و اشجار \_؛ مثلاً در باغی اقسام گل ها و اقسام اشجار تربیت شده و از یک آب مشروب و تحت تربیت یک باغبان و تابش آفتاب و ماه و گردش لیل و نهار بر آنها یکسان است . بعضی از آنها در چهار فصل سال همیشه سبز و خرّم است و طراوت و خُضرت ۲ و نَضرت ۲ و بهجت ۲ و بهای<sup>۵</sup> خود را از دست نمی دهد و بعضی در فصل زمستان مانند چوب خشک شود و بعضی اصلاً آثاری از آن باقی نمی ماند و بعضی از اشجار هزار ها سال دوام دارد و بعضی در مدّت کمی خشک و نابود می شود.

و همچنین است حیوانات و طیور و حشرات الأرض بأقسامها. بعضی عمرهاشان دراز و طولانی و بعضی متوسّط و بعضی کوتاه است؛ مثلاً بعضی از کلاغها هزار سال و متجاوز عمر میکنند. کرکس که به عربی آن را نَسْر میگویند که عبارت از مرغ مردارخوار باشد مزار سال عمر میکند. قوّهٔ شامّهای دارد که از مسافت چهار صد فرسخ

۱. ماسکه : قوّة گیر نده و نگاه دارنده . ۲. خضرت: سر سېزي. ۳. نُضرت : شادابي و خرّمي گياه يا درخت، تازهرويي. ۴. بهجت: شادمانی ، سرور ، خرّمی و شادابی ، خوبی و تازگی . ۰. بهاء: روشني، رونق، درخشندگي، زيبايي، نيکويي.

بوی مردار را میبوید و قوّهٔ باصره -یعنی : حدّت و تیزی بینایی چشم او -بنحوی است که از چهار صد فرسخی مردار را میبیند و سرعت حرکت و پرواز او بـقدری است که میان مشرق و مغرب را یک روز طی میکند.

VA Se

و همچنین است انسان که عمر کردن افراد آن متفاوت است نیز و همه به یک حال نیستند. اهل بعضی از مناطق عمر هاشان دراز تر و بعضی کو تاه تر . بنیهٔ مزاجی بعضی قوی تر و بعضی ضعیف تر . حتّی آن که استخوان های مرده های ایشان بعضی هزاران سال در زیر خاک نمی پوسد و بعضی از ایشان در مدّت سه سال و چهار سال خاک می شود. خلاصه بشر هم مانند معادن است که بعضی از آنها دو امش بیشتر و بعض از آنها متوسّط و بعضی کمتر . پس طولانی بودن عمر حضرت بقیة الله -عجل الله تعالی فرجه - و تصرّف نکردن گردش لیل و نهار در بنیهٔ وجود نازنینش امری بی سابقه و غریب و عجیب نیست .

# تمهيد مقدّمه براى جواب اعتراض كننده به غيبت امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف]

مبمث دوم

در بیان جواب شبههٔ کسی که می گوید: اگر امام زمان حیات دارد و زنده است ، چرا مانند سایر ائمّه در میان مردم ظاهر نیست و با این که در ظهور او رفع فساد می شود و مستلزم قطعی شدن احکام واقعیّهٔ الهیّه است ، چرا غایب شده که از غیبت آن جناب اطمینان از صحّت عمل بر داشته شود و مستلزم عمل کردن از روی شکّ و ظن باشد و تکلیف قطعی یقینی خود را ندانند و رفع شبهه از مردم نشود و هر کسی از هر گوشه ای برای خود ادّعایی بکند و مردم را در حیرت و سرگردانی بیندازد ؟ در جواب از این شبهه گفته می شود که : خدای تعالی خلق را برای هدایت و راهنمایی به سوی خود آفریده و ابا دارد مگر این که حکم خود را ظاهر کند و امر خود تمهيد مقدّمه براي جواب اعتراضكننده به غيبت امام زمان ﷺ

را آشکار فرماید و حجّت خود را بر بندگان تمام کند و اسرار و حکمتهای خود را به آنها بفهماند - چنان که در کلام مجید خود در آیات چندی به آن اشعار فرموده . از آن جمله آیهٔ مبارکهٔ : ﴿ وَمَا کَانَ اللَّهُ لِیُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى یُبَیِّنَ لَهُمْ مَا یَتَقُوْنَ ﴾ ؟ بمله آیهٔ مبارکهٔ : ﴿ وَمَا کَانَ اللَّهُ لِیُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى یُبَیِّنَ لَهُمْ مَا یتَقُوْنَ ﴾ ؟ یعنی : نمی باشد خدا که گمراه کند گروهی را پس از آن که رهنمایی کرده باشد ایشان را، تا واضح شود برای ایشان آنچه را پرهیز کنند ، و در آیهٔ دیگر می فرماید : ﴿ وَعَـلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ ﴾ ؟ یعنی : بر خداست نمودن راه راست را، و در آیهٔ دیگر می فرماید : ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَيْعْ قُرْآنَهُ \* مُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ ؟ یعنی : حرکت مده به قرآن زبانت را تا شتاب کنی در آن . بدرستی که بر ما است فراهم آوردن آن و خواندنش . پس چون خواندیم آن را، پیروی کن خواندن آن

GD. VA

پس برای همین جهت خدا پیغمبران فرستاد تا حجّتهایی باشند بشارت دهنده به ثواب و بیم دهنده از عذاب و اختیار کر د برای خو د خلیفه ها و هدایت کنندگانی را که فیض خو د را بو اسطهٔ آنها به بندگان خو د برساند تا حجّتی بر مردم باقی نماند بر خدا و حق را از باطل بشناسند و در کار خو د بینا باشند و وظیفهٔ میان خو د و خدا را بدانند و کیفیّت توجّه به خدا را با نیّت پاک و باطن صاف آگاه شوند و نخواسته است خدا که احدی از بندگان خو د را مجبور کند . پس آنها را ملزم به تکلیف و مجبور به ای مان اور دن نکر ده تا هر که هلاک می شو د به حجّت و دلیل هلاک شو د و هر که زنده می ماند به حجّت و دلیل زنده بماند \_ چنان که فر مو ده است : ﴿ لَا اِکْرَاهَ فِي الدِّینِ قَدْ تَبَیَّنَ الرُشْدُ مِنْ الغَيِّ ﴾ ؟ هیچ اکراهی در دین نیست و هدایت از گمراهی واضح شده -، و شبههای نیست که آنهایی که دعوت الهی را از داعی الی الله می شنوند از سه دسته بیرون نیستند.

> ۱.سورۀ توبه، آیۀ ۱۱۵. ۲.سورۀ نحل، آیۀ ۹. ۳.سورۀ قیامت، آیۀ ۱۶\_۱۹. ۴.سورۀ بقره، آیۀ ۲۵۶.

Scanned by CamScanner

مردم به اعتباراتی بر سه دستهاند

1. ....

یاکسانی هستند که به صافی طینت و باطن خود می پذیر ند و اطاعت میکنند و ابدا مخالفتی ندارند، یاکسانی هستند که نمی پذیرند دعوت را و نافرمانی و مخالفت میکنند و هرگز حاضر به فرمانبر داری نیستند در هیچ حالی، یاکسانی هستند که بعضی از آنها اطاعت میکنند، و امّا بعضی مخالفت میکنند، و این دسته بر دو قسم اند: یا بیشتر از آنها مطیع اند و کمتر از آنها نافرمانی کنند و یا آن که کمتر از ایشان مطیع اند و بیشتر از ایشان نافرمانی کنند.

و امّا آنهایی که بیشتر مطیعاند و کمتر نافرمانی میکنند آنها نیز دو دسته اند : یک دسته کسانی هستند که همهٔ او امر را امتثال میکنند و همهٔ نو اهی را ترک میکنند و یک دسته بعضی از او امر را بجا می آورند و بعضی را ترک میکنند و همچنین بعضی نواهی را ترک میکنند و بعضی را مر تکب می شوند ، و معصیتی که از ایشان سر میزند یا بو اسطهٔ غلبهٔ شهوت نفس است که آن معصیت به نظر او خوب جلوه میکند و یا بو اسطهٔ انکار و عناد است میکند : می داند بد و خوب را ، امّا از روی عناد بد را بجا می آورد و خوب را ترک میکند.

پس اینها حالاتی است که هر یک از آنها منشأ حکم وجودی و تشریعی می شود.

# وظيفة داعى الى الله نسبت به دو دسته

پس از این که دانستی این مقدّمه را، نیز متوجّه باش تا وظیفهٔ داعی إلی الله را نسبت به هر یک از این سه دسته که ذکر شد برایت شرح دهم .

اما دسته اول که به پاکی طینت و صافی سریرت از هر جهت و به همه جهت مطیع و منقاد اوامر و نواهی الهیّه هستند و به هیچ وجه کوچکتر مخالفتی از آنها سرنمی زند، پس واجب است بر داعی الی الله و خلیفة الله که ظاهر شود بر آنها و بیان کند برای ایشان احکام شریعت واقعیّهٔ اولیّهای را که خدای تعالی برای آنها اختیار کرده به مقتضای کینونت و سرشت ایمانی ایشان که اقتضای آن بندگی کردن است از روی خلوص فقط و فقط برای خدا. پس حقّ محض و صریح حکم را بدون هیچگونه اختلافی و تعدّدی و تناقضی و تشابهی و تغیّری و نسخی و نفیی و اثباتی به آنها بفهماند و ایشان را تربیت کند و به منتها درجهٔ کمالات از تصفیهٔ باطن و تعلیم علوم حقّهٔ الهیّهٔ غیبیّه از معرفت سرّ خلقت و باطن حقیقت و حقایق و بواطن مقامات تو حید و مراتب تجرید و تفرید - برساند و در تعلیم و تربیتی که مقتضای فطرت و طینت آنهاست به هیچ و جه فروگذار نکند.

و امًا دستهٔ دوم که به مقتضای ناپاکی طینت و پستی و تیرگی سریرت به هیچ و جه مطیع و منقاد او امر و نو اهی الهیّه نیستند و نمی شوند و جز مخالفت و عناد و جحود و الحاد از آنها سرنمی زند ، بر داعی الی الله است که آنها را به حال خود و اگذارد تا خدا آنها را هلاک کند و باطل کند نظام را ؛ زیرا که اینها شیعه نیستند و بعداً هم نمی شوند و هرگز پیروی از حق نخواهند کرد و امام ناچار است از داشتن شیعه و پیروی که به گفتهٔ او عمل کند و به قول او قائل باشد و بپذیر د گفتار او را و توجّه امام را به خود جلب کند ، تا از این راه که شیعهٔ او در این عالم است بواسطهٔ آن شیعه متوجّه به این عالم شود ؛ زیرا که آن جناب هم مدنیّ بالطبع است . ولو آن که شیعهٔ او در روی زمین منحصر به یک نفر باشد ، خدا بواسطهٔ و جود آن یک نفر شیعهٔ مؤمن این عالم را نگاه می دارد و باران می باراند و نبات می رویاند و افلاک را می گرداند .

پس هرگاه نباشد کسی که پیروی امام راکند، امام به مرکز خود برمی گردد و به عبادت پروردگار خود مشغول می شود و از غیر خدا اعراض میکند، پس نظام مختل می شود و حرکات افلاک فاسد می شود و سماوات باطل و ناچیز گردد. این است معنای «بیمنه ژزِق الوری وبوجوده ثبتت الأرض والسماء». ' امام قلب عالم امکان است.

. مفاتيح الجنان ، ضمن دعاى عديله .

همچنان که قلب معنوی بشری اگر اعراض از بدن کرد و توجه خود را از بدن قطع کرد، بدن جسمی حسّی می میرد و فاسد می شود و بدن که فاسد شد، قلب معنوی از آن اعراض می کند و دیگر محل ظهوری از برای او نیست، امام الله هم که قلب معنوی عالم امکان است \_چنان که عقل و نقل بر آن دلالت دارد \_، هرگاه اعراض از عالم کند، عالم فاسد و ناچیز می شود و از همین جهت است که چون ارادهٔ خدا تعلّق گیرد که دنیا خراب شود و قیامت بر پاگردد، امر می فر ماید محمّد و آل او \_صلوات الله علیهم أجمعین \_راکه به آسمان بالا روند و التفات خود را از اهل زمین و آسمان قطع کنند. آن وقت است که آسمان همان منظر و شکافته شود و کائنات می میرند.

به اندک التفاتی زنده دارد آفرینش را اگر نازی کند از هم بیاشد جمله قالب ها

و امًا دستهٔ سوم آنهایی که بیشتر مطیعاند و کمتر نافرمانی میکنند ـ چنان که قـبلاً تذکر دادم . این دسته بر دو قسماند :

قسم اوّل آنهایی که بیشتر از آنها کسانی هستند که همهٔ او امر و نو اهی الهی را فرمان می برند و او امر را امتثال می کنند و نو اهی را ترک می کنند و کمتر از آنها معصیت و نافرمانی می کنند. پس و ظیفهٔ امام و داعی الی الله این است که بر اطاعت کنندگان خود را ظاهر کند و تعلیم و تربیت نماید و اعتنایی به گناه کاران و نافرمانی کننده از آنها نکند؛ زیرا که آنها عدّهٔ کمی هستند، بلکه آنها را دعوت به حق کند و حجّت را بر ایشان تمام نماید. اگر اطاعت کردند، مطلوب به عمل آمده و اگر مخالفت کردند، زمین را از لوث و جودشان پاک کند، اگر از آنهایی باشند که در اصلاب و ارحام آنها خطفهٔ مؤمن نباشد و از آنها مؤمن به وجود نیاید ـ همچنانی که خداوند از قوم نوح حکایت کرده که: ﴿ وَلَا یَلِدُوا إِلَّا فَاحِرًا کَفَارًا ﴾ ا یعنی : فرزند نیاورند مگر آن که آن فرزندان اهل فجور و ناسپاس گو باشند.

۱. سورة نوح. آية ۲۷.

GD. AT

و اگر چنین نباشد \_یعنی : در اصلاب و ارحام آنها نطفهٔ مؤمن باشد \_، آنها را در ذلّت و خواری زنده بگذارد تا فرزندان مؤمن از آنها متولّد شوند . پس بر امام ﷺ است که نسبت به مؤمنین که عدد آنها بیشتر است بیان کند برایشان احکام قطعیّهٔ واقعیّه را از روی قطع و یقین و آنها را مهمل و معطّل باقی نگذارد \_چنان که امام ﷺ وقتی که ظهور فرماید همین عمل را خواهد کرد در زمان استیلا و سلطنت خود.

و امما قسم دوم آنهایی هستند که بیشتر از ایشان معصیت کار و نافرمانی کننده اند و اهل فسق و فجور و بی اعتنا به آداب دین و احکام آن اند و کمتر از ایشان فر مانبردار و پیروند، به عکس قسمت اوّل مانند اهل همین زمان که زمان غیبت کبر است تا زمان قیام امام ﷺ - و حالاتشان به قسمی است که خدای تعالی فرموده : ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْنَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ ﴾ - یعنی : یا گمان می کنی که بیشتر ایشان می شنوند یا تعقّل می کنند ؟ نیستند ایشان مگر مانند چهاریایان، بلکه ایشان گمراه ترند -، و نیز فرموده : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْحِنَّ وَالإِنس لَهُمْ قُلُوبُ لَا یَقْقَیُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَغَیْنُ لَا یُبْصِرُونَ بِها وَلَهُمْ آذَانًا لِجَهَنَّمَ كَثِیرًا مِنَ الْحِنَ وَالأَنس مَكْر فَلُمُ قُلُوبُ لَا ایشان گمراه ترند -، و نیز فرموده : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِیرًا مِنَ الْحِنْ وَالإِنس لَهُمْ قُلُوبُ لَا یَقْقَیُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَغَیْنُ لَا یَبْصِرُونَ بِها وَلَهُمْ آذَانًا لِجَهَةً مَثَیرًا مِنَ الْحِنَ وَالإِنس لَهُمْ قُلُوبُ لَا ایشان گمراه ترند -، و نیز فرموده : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِیرًا مِنَ الْحِنَ وَالْان ، بلکه ایشان گمان می این ای می اند به می کند که می کند اینه اور مین الْحِنْ مان می کنی که اوْنَا لَعْ وَلَهُمْ الْعَافِلُونَ ﴾ - یعنی : و هرآینه آفریدیم برای دوزخ بسیاری از پریان و آدمیان راکه از برای ایشان است دلهایی که نمی فهمند به آن و از برای ایشان چشم هایی است که نمی شنوند به آن . این است که نمی میند به آن و از برای ایشان گروه هایی است که نمی شانوند به آن و از مرای ایشان چشم هایی

و فرموده است : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ <sup>٦</sup> ـ يعنى : و كمى از بندگان من از سپاس گزاران اند ـ ، و امثال اينها از آيات وارده در مذمّت بسيارى و مدح كمى ، و اين محسوس است و مى بينيم و ما مى بينيم متمسّكين به حق را كه در مقابل اهل باطل مانند يك تار موى سفيدى مى باشند در جنَّه يك گاو سياه ، بلكه بسا كمتر باشند .

۱. سور: فرقان، آید ۴۴. ۲. سورة اعراف، آية ۱۷۹. ۲. سورة سبأ. آية ۱۳.

حضرت باقر على مى فرمايد : «الناس كلّهم بهانم إلا المؤمن، والمؤمن قليل، والمؤمن قليل »؛ يعنى : همه مردم چهار پايند مكر مؤمن و مؤمن كم است و مؤمن كم است، و در خبر ديگر است : «المؤمنة أعزّ من المؤمن، والمؤمن أعزّ من الكبريت الأحمر، وهل رأى <sup>7</sup> أحدكم الكبريت الأحمر ؟»؛ <sup>7</sup> يعنى : زن مؤمنه كمتر و عزيز الوجودتر است از مرد مؤمن و مرد مؤمن عزيز الوجودتر است از گوگرد سرخ، و آيا ديده است يكى از شما گوگرد سرخ را؟

پس وقتی که اهل باطل بسیار شد و غلبه کر د بر اهل حق ، پس شکّی نیست که اهل باطل تمام جهد و کوشش خود را به کار می بر د در ابطال حق و اهل آن و خاموش کردن نور خدا و محو کردن کلمهٔ الله که نام خداست . پس هرگاه امام ظاهر شود در زمانی که حال اهلش این طور باشد ، یا باید با کمال قوای جنگی و قهر و غلبه و غضب شدید ظاهر شود ، یا باید سکوت و اهمال کند . بنا بر اوّل دو عمل قبیح لازم می شود . یکی اکراه و اجبار کردن منکرین حق ـ یعنی : کسانی که می خواهند حق و اهل حق را نابود کنند ـ به حکم عقل و نقل . پس اگر امام با قهر و غلبه و قوای قهریّه ظاهر شود و از روی قهر و غلبه مخالفین را ذلیل و مقهور کند ، در این صورت مخالفین قدرت ندارند بر مخالفت از ترس بر نفس های خودشان از کشته شدن و هم لاکت . به ایس به همین حال می مانند تا بمیرند و آرزوهایشان بریده شود . آیا ایشان در آخرت کما ساکن می شوند ؟ یا اهل بهشتاند یا در آتش اند ؟ اگر اهل بهشت شوند ، قبیح است رزیرا که دل های ایشان در دنیا مملو از بغض و کینهٔ حق و اهل حق بوده و بهشت

١. «الناس كلُّهم بهائم إلَّا قليل - و در بعضي مصادر : إلَّا قليلاً - من المؤمنين ، والمؤمن غريب » [ر.ك : بصائر الدرجات، ص ٥۴٢، ح ١٣؛ كافي، ج ٢، ص ٢۴٢، ح ٢؛ أعلام الدين في صفات المؤمنين، ص ١٢٣؛ مختصر البصائر، ص ٢۴٠؛ بحار الأنوار، ج ٢، ص ٢٠٠، ح ۶٨ وج ٤٢، ص ١٥٩، ح ٤]. ۲. در مصادر : (فمن رأى). ٢. كافى، ج ٢، ص ٢٢٢، ح ١؛ بحارالأنوار، ج ٤٢، ص ١٥٩، ح ٣.



وظيفة داعى الى الله نسبت به دو دسته

خانهای است پاک و پاکیزه ، مصفًا از جمیع کدورت ها و تیرگی ها و شبهه ها و جای نجاست ها و پلیدی ها - یعنی : دشمنان خدا و رسول - نیست .

و اگر اهل دوزخ شوند، بر حسب ظاهر چیزی از آنها ظاهر نشده که سبب شود آنها در آتش روند. پس می توانند بر خدا حجّت گیرند؛ زیرا که خدای تعالی به علم خود با خلقش معامله نمی فرماید، و اگر چنین بود جایز نبو د که پیغمبر و کتاب بفر ستد؛ زیرا که خود عالم به گناه کار و مطیع بود و هست بدون این که تکلیف ظاهری برای آنها قرار دهد. پس بردن ایشان در دوزخ با این کیفیّت نیز قبیح است.

و بنابر دوم که هنگام ظهور سکوت و اهمال کند برای مخلوط بودن نطفه هاست ؛ زیرا که نطفه های خبیثه ای در اصلاب مؤمنین و نطفه های طیّبه ای در اصلاب کفّار است و منافقین چنان که خدای تعالی می فر ماید : ﴿ یُخْوِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَیُخْوِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَيِّ ﴾ <sup>۱</sup> یعنی : بیرون می آورد زنده را از مرده و بیرون می آورد مرده را از زنده. پس بنا براین اگر بخواهد همهٔ کفّار و منافقین را بکشد ، قطع فیض از نطفه های طیّبه و گذارد ، از آنها باز کفّار به وجود می آید و به محظور <sup>۲</sup> برخورد می کند ، و اگر مؤمن را باقی برای خاطر نطفهٔ کافری که در پشت اوست بکشد ، جایز نیست ؛ زیراکه خدای تعالی می فر ماید : ﴿ وَلَا تَزَرُ وَازِرَةٌ وَزُرَ أُخْرَى ﴾ <sup>۲</sup>

و در صورتی که ظهور امام الله به سکوت و اهمال و مدارا بگذرد، خالی از ایس نیست که یا بعد از او امامی هست که قائم مقام او باشد و حکم و امر او را جاری کند، یا آن که قائم مقامی ندارد و امر به خود او منتهی شده و حکمت و مصلحت الهی اقتضا ندارد که بعد از او امام دیگری باشد. پس بنابر اوّل که جانشین داشته باشد، بر او واجب است که ظاهر شود بدون غلبه و قهر و بقدری که برای او امکان دارد حق را

۱. سورة روم. آيد ۱۹. ۲. محظور : ممنوع ، حرام ، ناروا . ٣. سورة انعام. آية ١۶۴.

ظاهر کند با مدارا و کلمهٔ حق را آشکار کند به هر نحوی که باشد ، تا انداز های که با تقیّه هم در هر کجا باید تقیّه کرد تقیّه کند و خود را حتّی المقدور از کشته شدن حفظ کند و اگر منجر به قتل شد ، کشته شود .

> بعضی از حکمتهایی که در غیبت امام زمان [عجّل الله فرجه الشریف ] است

در این مقام جای اطالهٔ کلام است در کیفیّت ظهور ائمّه ﷺ هر کدام از ایشان یکی بعد از دیگری تا وقتی که کشته شدند و بیان مختصری از سرّ کشته شدن ایشان ؛ زیرا که از وضع و اسلوب این کتاب خارج است و اقتضای کتابی جداگانه دارد، لذا از تفصیل آن صرفنظر شد.

و امما بنابر دوم -که جانشین و قائم مقامی نداشته باشد ؛ مثل همین زمان که ادلَهٔ قطعیّهٔ عقلیّه و نقلیّه بر این دلالت دارد که واجب است انمه دوازده نفر باشند بدون این که یکی از ایشان کم شود ، یا یکی بر ایشان زیاد شود و این حکم قطعی است که به قلم صنع الهی جاری شده و دلائل عقلیّه و نقلیّهٔ آن در کتب کلامیّه و اخبار و آثار ائمه بی و کتب علمای امامیّه موجود است ؛ مانند حقّالیقین مجلسی و کتاب کفایة الموحّدین و امثال آنها برای عوام فارسی زبان و کتب عربیّهٔ استدلالیّه برای خواص ، به آنها مراجعه شود - پس در چنین حالی که بعد از او امام دیگری نیست که جانشین او باشد ، اگر ظاهر شود شدند - ؛ زیرا که جایز نیست بر آن حضرت که به قهر و غلبه ظاهر شود تا ایجاب الجاء و قطع فیض - چنان که گفته شد - کند . پس در چنین صورت هرگاه ظاهر شود ، تصمیم به قتل او خواهند گرفت و بنحوی که پدران آن جناب را کشتند حضر تش را خواهند به قتل او خواهند گرفت و بنحوی که پدران آن جناب را کشتند حضر تش را خواهند به قتل او خواهند گرفت و بنحوی که پدران آن جناب را کشتند حضر تش را خواهند به مرگاه



موجب قتل آن حضرت است برداشته شود که به آن جناب تأثیر نکند، در میان مردم اختلاف واقع می شود که در حضرت غلو کنند و بعضی اقرار به ربوبیّت و خدایی او کنند - چنان که بعضی در حقّ جدّ بزرگوارش امیرالمؤمنین اللا گفتند و همچنین نسبت به بعضی از آباء کرامش -با این که آنها منع قتل از نفس خود نکردند -، پس فساد بیشتر شود به علّت آنچه از خوارق عادات و معجزاتی که از حضرتش ظاهر می شود، و بعضی حضرتش را ساحر و جادوگر خوانند - چنان که در حقّ جدّ بزرگوارش و پدران عالی مقدارش گفتند -، و بعضی چون نمی توانند معجزات آن حضرت رارد کنند، به کراهت خاطر اقرار به امامت او کنند و بعضی متحیّر و سرگردان گردند و به همان حال توقّف کنند و امر بر ایشان اشتباه شود و اینها سبب ضلالت و گمراهی شود برای مردم.

GDE. AV

## حِکَم و مصالح اعمال هر یک از ائمّه بعد از دیگری

و اگر گفته شود که : این اختلافات در زمان پدران آن حضرت هم واقع شد و مانع ظاهر شدن ایشان برای مردم نبود ، می گویم : آری ، چنین است و لکن چون کشته می شدند ، شبههٔ ربوبیّت از ایشان مرتفع می شد و گفته می شد که : اگر اینها خدا بودند ، کشته نمی شدند و جلو قتل خود را می گرفتند ، و می فهمیدند که معجزات و خوارق عاداتی که از ایشان بروز می کرده از جانب خدا بوده که به دستهای ایشان جاری می شده ، نه این که مستقلاً این اعمال از ایشان بروز کرده باشد ، و اگر به استقلال خودشان بود ، بایستی جلو کشته شدن خود را گرفته باشند ، و همچنین شبههٔ سحر و جادو بودن هم به ظهور امامی بعد از امامی به بیانات و اطوار و اخلاق و عادات هر یک از ایشان مرتفع می شد و بطلان آن واضح می گردید .

ملخّص کلام آن که : ظهور هر یک از ائمّه ﷺ به مقتضای کینونت زمان او و اهل آن زمان بوده و اگر شبههای در مردم روی می داده در زمان امام قبل به ظهور امام بعد مرتفع می شد \_مثلاً پیغمبر اکرم ﷺ قیام به سیف کرد، که اگر قیام نمی کرد اعلای کلمهٔ اسلام نمی شد وصیت رسالت او به گوش مردمان جهان نمی رسید -، ولکن در قیام او به شمشیر و قهر و غلبه و رعب از آن حضرت پرچم اسلام در جنبش و اهتزاز آمد و تحوّلی غریب و عجیب در عالم روی داد . با این که جزیه قرار داد و قبول فدیه کرد تا رفع ترس و واهمهٔ مردم شود، آن رعب از ایشان مرتفع نشد و به وصی بلافصل خود، امیر المؤمنین ﷺ ، امر به سکوت فرمود و آن حضرت را از قیام منع کرد تا کینه های دیرینه از سینه های پرکینه بیرون رود، و اگر او را امر به قیام فرموده بود و قیام می کرد، خباثت های امت بعد از او آشکار نمی شد .

و اگر حضرت امیرالمؤمنین علی مانند پیغمبر تلی عمل می کرد، امّت به روش جاهلیّت برمی گشتند و زحمات آن بزرگوار هدر می رفت. به این جهت آن حضرت سکوت کرد و رخنههایی را که در اثر جنگهای پیغمبر رخ داده بود به سکوت خود مسدود کرد تا وقتی که در طول مدّت سکوت آن حضرت طرح نفاق ریخته شد و منافقین پرچم های نفاق و شقاق را بلند کر دند و نزدیک شد که دین و آثار آن محو ونابود شود و اسلام از میان برود. امیرالمؤمنین علی قیام کرد و قائمهٔ شمشیر را در دست گرفت و با ناکثین قتال نمود. پس واقع شد در رعیّت آن حضرت آنچه که در امّت پسر عمّش و اقع شد، و اگر به سیرهٔ سابق خود که سکوت بود - باقی می ماند و قتال نمی کرد، رعیّت آن حضرت - که در باطن کافرانی بودند و در ظاهر مسلمانان - نقش های خود را بر ضد اسلام عملی می کردند و دین مقدّس اسلام و کلیّهٔ آثار آن محو می شد.

از حضرت صادق ﷺ روایت شده که : لشکر امیرالمؤمنین ﷺ در روز صفّین پنجاه هزار نفر بودند ، ولی پنجاه نفر در میان ایشان نبود که حقّ حضرتش را بشناسند و حقّ امامت او را رعایت کنند .

پس چون امیرالمؤمنین ﷺ کشته شد، به امر آن بزرگوار وصیّش، حضرت مجتبی ﷺ، دست از قتال برداشت تا این که کینه ها از سینه ها خالی شد و آنچه در باطن ها مخفی بود بروز داده شد. پس حضرت امام حسن ﷺ با معاویه صلح کرد و بواسطهٔ صلح حضرت با معاویه ایجاد شبههٔ برحق بودن مخالفین شد و نماند مؤمنی

الا این که این شک در قلب او خلجان کرد. پس وصیّت فرمود برادرش، حضرت امام حسین ﷺ را به قتال کردن و تن به شهادت دادن، و اگر حسین ﷺ باقی مانده بود، تا قیام قیامت این شبهه باقی می ماند و گمراهی از هدایت و بینایی از کوری و حق از باطل جدا نمی شد و این خلاف جریان عادت خدا بود بر قیام و کشته شدن حسین ﷺ و آشکار کردن امر او و ابلاغ حجّت او و اعلای کلمهٔ او به قیام و شهادت آن حضرت. پس به همین جهت بود که آن حضرت قیام کرد و به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسید. پس علامات حق ظاهر شد و بر مردم واضح گردید بر حق بودن آل محمّد ﷺ و بر باطل بودن دشمنان ایشان، و روشن شد برایشان که صلح حضرت امام حسن ﷺ بر وفق حکمت و مصلحت بوده، و قلب هایشان نورانی و سینه هاشان شرح داده شد و فهمیدند و شناختند حقیّت آل محمّد ﷺ را.

و پس از واضح شدن حق باز بیشتر از آنها انکار کردند و عدّهٔ قلیلی ثابت ماندند ولکن از طغیان و غلبهٔ سلطان جور و ظلم به طریق عبادت و بندگی عارف و آشنا نبودند و نمی دانستند که چگونه بندگی کنند و طریق خضوع در مقابل خدا و امتثال اوامر و نواهی او را عارف نبودند و نمی دانستند که اوّل چیزی که بر بندگان واجب است کمال خضوع و خشوع و انقیاد و اعتراف به گناهان و مداومت بر عمل به ارکان دین است ، و چون اظهار این معنی به طریق امر و بیان واضح ممکن نبود -بواسطهٔ استیلای ظلم و جور فسقه و ظلمهٔ بنی امیّه و اتباع ایشان .، لذا حضرت علیّ بن عبادت و خضوع و خشوع و مناجات و توجّه و انقیاد و گریستن از خوف خدا و محبّت و شوق به لقای پروردگار عملاً علاقمندان را تعلیم می داد و حقیقت بندگی و توجّه به حق را به ایشان آموخت.

و چون محض خضوع و خشوع کفایت نمیکرد و ناچار بودند به عمل کردن بر وفق خواستهٔ خدای ـتبارک و تعالی ـ، بعد از آن حضرت حضرت امام محمّدباقر و حضرت امام جعفر صادق بید در اثر مخالفت بنی عبّاس با بنی امیّه و ایجاد اختلاف و زد و خور دی که در میانهٔ ایشان روی داد و با هم به منازعه و مجادله مشغول شدند، فرصتی به دستشان آمد طریقهٔ عبادت و طاعت و کیفیّات اعمال و بجا آوردن آنها را - از واجبات و مستحبّات - به آنها تعلیم و انتشار دادند، و چون نور علوم ایشان پر توافکن و روشنی بخش گردید و کلمهٔ آنها بالا گرفت، حضرت موسی بن جعفر بید بر حسب مأموریت الهیّه و دستورات پیغمبر اکرم و آباء کرام خود سکوت از کلام را پیش گرفت و تحمّل محنت زندانهاو سختی هانمود و معذلک علوم بسیاری از حضرتش بروز کرد. با این وصف باز تابعین آن حضرت فرقه فرقه شدند - از قبیل ناووسیّه و فَطَحیّه ۲ و اسماعیلیّه ۲ و خطابیّه ۲ و غیر اینها ـ و مندرس شد اصولی که نوشته بودند در

پس به سبب اختفای حضرت کاظم ﷺ اموال بسیاری نزد آن حضرت جمع شده بود که متمکّن نشد از انفاق آن بر شیعیان خود و آنها در دست کسانی افتاد تا باطن آنها که برخلاف ظاهر آنها بود رو بیفتد، که اگر این اموال در دست ایشان نبود، باطن آنها

- ۱. ناووسیّه جماعتی بودند که اعتقاد داشتند امام صادق الله نمرده و نخواهد مرد تا ظهور کرده و زمین را پر از عدل کند. از آن جا که رئیس ایشان شخصی به نام عبدالله بن ناووس بود به این نام خوانده شدند. [ر.ک: اختیار معرفة الرجال، ج ۲، ص ۶۵۹، ش ۶۷۶؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۷].
- ۲. فَطَحیّه کسانی که پس از امام صادق ﷺ قائل به امامت فرزندش عبدالله بودند. دربارهٔ علّت نامیدن شدن این گروه به لقب فطحیّه غالباً دو سبب ذکر شده است: یکی این که عبدالله افطح (فیل پا) بود. دیگر این که کسی که ایشان را به این عقیده فرا خواند شخصی بود به نام عبدالله بن افطح . [ر.ک: اختیار معرفة الرجال، ج ۲، ص ۵۲۴. شمان ۵۲۰. شر ۲۷۲۰. ایمان ۵۲۰. ایمان ۵۲۰. ایمان ۵۲۰. ایمان ۵۲۰. ایمان ۵۰۰ الهدی، ج ۱، ص ۵۴۷].
- ۲. اسماعیلیّه: گروهی از پیروان امام صادق ﷺ بودند که پس از ایشان قائل به امامت اسماعیل پسر ایشان و یا فرزند وی محمّد بن اسماعیل گشتند. [ر.ک: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۱، ص ۵۴۷].
- ۲. خطابیّه : پیروان ابوالخطاب و دارای عقاید انحرافی بسیاری بودند ؛ از جمله الوهیّت امام صادق ﷺ و این که ابوالخطاب (محمّد بن مقلاص ابوزینب اسدی کوفی اجدع برار) نبی و مرسل است و امام صادق ﷺ دستور پیروی از او را دادهاند . اینان به تبع این عقاید انحرافی محرّمات را حلال شمرده و فرائض الهی را ترک کردند . [ر.ک: تعلیقة علی منهج المقال، ص ۴۰۱؛ الکلیّات فی علم الرجال، ص ۴۱۴، ش ۷].

ظاهر نمی شد -مانند علیّ بن [ابی] حمزهٔ بطائنی و عثمان بن عیسی و امثال اینها از سگهای ممطوره٬ -، تا این که حضرت در زندان شهید شد و امر امامت به حضرت رضا بنه واگذار گردید و آن حضرت بر حسب فرمان الهی و وصیّت و فرمان جدّ بزرگوار و پدران عالی مقدار خود رفتار فرمود و مطالبهٔ اموال را از آنها کرد و خبت باطن و سریرهٔ ایشان ظاهر شد.

## سرّ غيبت امام زمان - عجّل الله فرجه -

حاصل آن که هر یک از ائمّه که بعد از دیگری قائم به امر امامت می شد زایل می کرد آنچه از شکوک را که بواسطهٔ ظهور امامِ قبل در رعیّت رخ داده بود بر وجه اکملی که مقتضی بود برای ظهور آن امام در آن زمان ، تا این که منتهی شد امر به امام زمان ما ـعجّل الله تعالی فرجه. چون بعد از آن حضرت امامی نیست که شبهات حاصله در رعیّت را که به جهت ظهور زایل می شود مرتفع کند و احداث شبهات باید به رفع علّت حدوث آن مرتفع شود ، و همهٔ این اختلافات برای خاطر منع کردن وجود مبارک امام است کشته شدن و مردن را از نفس خود و زایل نمی شود این اختلافات مگر به رفع مانع و آن مستلزم کشته شدن و مردن امام است ، و بعد از این امام امام دیگری نیست که جانشین او باشد ، و اگر این امام آخر کشته شود ، نظام عالم بر سند ، و نفوس کامله ای که مستعد کمال اند از فیض بازمی مانند و بر ناقصین هـم ججت تمام نمی شود ، پس حجّت می آورند بر خدا و میگویند: اگر امام داشتیم در برسند ، و نفوس کامله ای که مستعد کمال اند از فیض بازمی مانند و بر ناقصین هـم و خبخت تمام نمی شود ، پس حجّت می آورند بر خدا و میگویند: اگر امام داشتیم در و بخته شدن و به حد اعتدال رسیدن مردم و منع فیض نشدن از نفوس کام داشتیم در

۱. کلاب معطوره به معنای سگانی است که در معرض باران قرار گرفته باشند. علّامهٔ مجلسی ﷺ در کتاب شریف بحارالانوار آورده که جماعت واقفه به این عنوان نامیده شدند چرا که خبا تتشان به هر که به آنها نزدیک بود سرایت میکرد. [ر.ک: بحارالانوار ، ج ۴۸، ص ۲۶۷، ذیل شمارهٔ ۲۷].

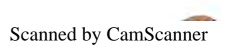
برای کمال و تمام شدن حجّت بر ناقصین منوط به حیات داشتن و زنده بودن امام است و به زنده بودن و مخفی بودن امام نقصی بر اینها وارد نمی آید و دنیا باقی می ماند و مردم زنده می مانند و پخته و معتدل می شوند تا این که ثمرهٔ وجود هر یک از آنها ـ از سعادت و شقاوت ـ ظاهر گردد . در آن وقت قیام می کند و ظاهر می شود و نظام عادله را برقرار می کند و حقّ هر صاحب حقّی را به او می دهد و روزی هر روزی خواری را به او می رساند . اینهاست سرّ غیبت آن حضرت و حکمت در آن .

به عبارت ديگر مى گوييم : خداى تعالى براى حق دولتى قرار داده و براى باطل هم دولتى . دولت حق رحمانى است و دولت باطل شيطانى و محلّ اين هر دو دولت در دنياست و دولت حق اصليّه و باقيه و دولت باطل تبعيّه و زائله است . لذا مقدّم داشت دولت باطل و اهل آن را بر دولت حق و اهل آن و فرمود : ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُورَ ﴾ . \

پس ظلمت و تاریکی را بر نور و روشنی مقدّم داشته و هکذا شب را بر روز و نطفه و علقه و مضغه را بر صورت انسانیّت و حالت صباوت <sup>۲</sup> را بر بلوغ و همچنین در مرتبه های دیگر ، و چون این اوان و زمان ها به دولت ظالمین اختصاص دارد ، پس ناچار اهل حق باید مخفی و مختفی باشند تا اهل باطل جولان خود را تمام کنند ، و لیکن چون خدای تعالی ابا دارد مگر این که حجّت را بر مردم تمام کند -از مؤمن و کافر -، ظاهر میکند اهل حق را بقدر ضرورتی که لازم است تا اسم اسلام و ایمان بر و جه ظاهر متعارف باقی بماند برای اتمام حجّت بر کفّار و اکمال نعمت بر مؤمنین . پس چون این مدّعا حاصل می شود ، خدا آنها را مخفی میگرداند از چشم های مردم برای این که منزّه باشند از ملاقات اهل فسق و کفر و ظلم و جور و مباشرت با ایشان .

لله تمسحتَ قسباب الأرض طائفة أخفاهُمُ عسن عيون النساس إجلالاً

۱. سورهٔ انعام. آیهٔ ۱. ۲. صباوت:کودکی. بچّگی.



علت غيبت ولي عصر \_عجّل الله فرجه \_

و امّا جواب سائل که گفته: به ظهور امام رفع فساد شود و احکام قطعي مي شود، این قول باطل است؛ زیرا که در زمان دولت باطل هرگاه امام ظاهر شود و مأمور به سيف نباشد ، در اين صورت - يعنى : با غلبهٔ مخالفين و دشمنان ديـن بـر مطيعين و مؤمنين \_فساد زيادتر مي شود و مستلزم كشته شدن امام ﷺ است كه أن مستلزم فساد و فنای عالم است و خراب و ویران شدن آن، و اگر شمشیر بکشد و منافقین و کفّار را بكشد، ايجاد شبهة ربوبيت و خوارق عادات و معجزاتي كه از أن حضرت ظاهر شود حمل به سحر و جادو و سبب الجا و بیچاره شدن اهل باطل و به جبر و غلبه و قهر تسليم شدن مي شود و حجّت بنحوى كه خدا خواسته تمام نخواهد شد و به اين كيفيّت نيز رفع فساد نمي شود، و رفع فساد وقتى خواهد شد كه امام به طوع و رغبت مطاع باشد و حکم او نافذ باشد و این مخالف با آن چیزی است که فرض شد ، بلکه اگر امام ظاهر باشد، فساد مترتّب بر وجود و ظهور حضرت است در آن صورت \_از هجوم آوردن مخالفين براي كشتن آن حضرت و كشتن شيعيان او و ياران او . پس فساد ظهور آن حضرت در زمان دولت باطل به مراتب زيادتر است از غيبت و مخفى بودن أن حضرت در أن زمان؛ زيراكه وقتى كه امام غايب باشد، ظالمين چندان التفاتي به شيعيان او نخواهند داشت \_چنان كه حضرت سيّدالشهداء الله در شب عاشوراء به ياران خود فرمود: «إنَّ القوم ما يريدون غيري، وأنتم في حلَّ من بيعتي، فتفرَّقوا؛ فإنَّهم إذا أصبحوا ووجدوني، لايلتفتون إليكم ولايتعاقبونكم»؛ أيعنى : بدرستي كه اين گروه کسی را غیر از من نمی خواهند، و من عقد بیعت خود را از گردن شما برداشتم. پس متفرّق شوید. این قوم چون صبح شود و مرا بیابند، به شما توجّهی ندارند و شما را تعقيب نخواهند كرد، و امر همين طور بودكه حضرت فرمود.

مقاتل الطالبيين، ص ٧٤؛ اللهوف في قتلى الطفوف، ص ٥٥، در هر دو با قدرى اختلاف.

بدیهی است که مخالفین بر ریاست خود می ترسند که از ایشان گرفته شود، و چون رئیس اهل حق مخفی باشد، ایمناند از خروج او بر ایشان. پس متوجّه و متعرّض شیعیان نمی شوند.

94 . Ce

# امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف] شيعيان را به خود وانمى گذارد

و امًا فساد واقع در دین و شریعت که در دست شیعیان است، هرگاه امام الله بخواهد و مصلحت باشد، آن را زایل و دفع میکند و غیبت آن حضرت مانع از آن نیست؛ زیراکه هرچند آن حضرت غایب باشد از نظر شیعیان خود، شیعیان از او غایب نیستند \_ چنان که از توقیع مبارک آن حضرت که برای شیخ مفید رضوان الله علیه مرقوم داشته استفاده می شود که فرموده : « إنّا غیر مهملین لمراعاتکم ولا تاسین لذکرکم، ولولا ذلك لاصطلمتکم اللاواء و أحاطت بکم الأعداء »؛ یعنی : بدرستی که ما به خود واگذار نده نیستیم مراعات شما را و فراموش کننده نیستیم یاد کردن شما را، و اگر این طور نبود، ریشه کن می کرد شما را سختی ها، و دشمنان احاطه می کردند شما را.

پس آن بزرگوار در حال غیبت آنچه که صلاح حال شیعیانش نیست آن را از ایشان منع می فرماید -از ضررها و مفسدهها - و آنچه راکه صلاح ایشان است به آنها می رساند.

و امّا قطعی شدن احکام و ظنّی بودن آنها مربوط به ظهور و غیبت آن حضرت نیست. هرگاه اراده فرماید که شیعیان خود را به مرحلهٔ قطع و یقین برساند، میرساند ـ چـه غایب باشد و چه ظاهر ـ، بلکه مبنای امر قطع و ظن سرّ دیگری است که علمای اعلام در محلّ خود ذکر کردهاند. پس کسی که حقیقةً طالب حقّ و صدق است و نیّت او خالص برای خداست و طینت و سرشت او صاف و پاک و باطن او نیکو و بی آلایش است حضرت

۱. مزار شيخ مفيد، ص ٨؛ احتجاج، ج ٢، ص ٣٢٣؛ الخرائج والجرائح، ج ٢، ص ٩٠٣؛ بحارالأنوار، ج ٥٣، ص ٩٠٣ في ٩٠٣، تقريباً من المحار، ٤ بقريباً عن ١٣٥ في ٢٠٠ در همذ اين مصادر فقرات آخر به اين شكل آمده است كه : «ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء واصطلمتكم الأعداء ». غیبت امام زمان 🕸 مانع از افاضهٔ فیض به شیعیان نمی باشد

او را به مقام قطع و یقین می رساند، هرچند حضرتش را نبیند، و کسی که در طلب حق راستگو نباشد یا طالب حق نباشد، ظهور و دیدن امام برای او نفعی ندارد، هر چند مشافه و حضوراً مورد خطاب آن حضرت واقع شود - چنان که مضمون بعضی از فقرات بعض از دعاهای آن حضرت است که می فرماید: «ما ضرّنی غیبتی، ولا نفعهم حضورهم» - یعنی: ضرر نمی رساند به من غایب بودن و نفع نمی دهد ایشان را حاضر بودنشان -، و نیز فرموده است : «ما من عبد أحبّنا وأخلص فی معرفتنا وسئل مسألة إلا ونفئنا فی روعه جواباً لتلك المسألة» - یعنی : نیست بنده ای که ما را دوست بدارد و در شناسایی ما اخلاص نشان دهد و از مسئله ای از او سؤال شود مگر آن که به دل او می اندازیم جوابی را برای آن مسئله -، و خدای تعالی می فرماید : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ﴾. <sup>۲</sup>

> غيبت امام زمان [عجّل الله فرجه الشريف] مانع از افاضهٔ فيض به شيعيان نمى باشد

حاصل آن که : امام ﷺ به شیعهٔ خود نظر دارد و شیعه در نظر او هست . اگر اهلیّت در او دید ، به او عطا می فر ماید احکام وجودیّه و تشریعیّه را و از خزائن علوم خود به او عطا میکند از راه جود و کرم خود در حالتی که آن شیعه او را نمی بیند .

برادر عزیزم! در این مطالبی که در این مقدّمه برایت نوشتم تـدبّر کـن و بـه دیـدهٔ انصاف در آن بنگر و اعتساف<sup>۳</sup> و خودبینی و خودپسندی راکنار بگذار و در میان خود و دیگران خدا را حاضر و ناظر بدان و گمان مبر که حضرت ولیّعصر -أرواحنا فداه -تو را نمی بیند و از سریرهٔ تو خبر ندارد . هم قصد مرا می داند که آنچه را در این کتاب نوشته و مینویسم برای خداست یا برای هوا و هم مقصد خواننده و مطالعه کننده را می داند

شرح مجموعة گل مرغ سحر داند و بس كه نه هركو ورقى خواند معانى دانست صلّى الله عليك، يا مولاي، يا صاحب الزمان. إنّي توجّهت واستشفعت وتوسّلت بك إلى الله وَقَدَّمْتك بَيْنَ يَدَي حَوائجي للدنيا والآخرة. يا وَجِبِهاً عِنْدَ اللهِ فاشْفَعْ لي عِنْدَه.

للمؤلف الملهوف

که خواندن و مطالعه کر دنش برای متذکر و مستبصر شدن است و یا برای دیدن و انتقار

كردن. گفته شده كه: من صنّف فقد استهدف. البته كارى كن كه از زمرهٔ اخوانى نباشى كه

در حقَّشان گفته شده : إخوان الزمان جواسيس العيوب .

خاک درش به ملک سلیمان نمی دهم تابنده گوهری است من ارزان نمی دهم جرز در نشار حضرت جانان نمی دهم برا صد هزار یوسف کنعان نمی دهم دل را به غیر عترت و قرآن نمی دهم آن قطره را به گوهر غلطان نمی دهم آن آن را به چشمهٔ حیوان نمی دهم آن سان که نقش شد خبر از آن نمی دهم مفتاح آن به مردم نادان نمی دهم بی مِهرشان به قابض جان جان نمی دهم دل را به رهرو رَه شیطان نمی دهم دل را به رو رَه شیطان نمی دهم یاد رخش به روضهٔ رضوان نمی دهم دُرٌ ولای ی ک نیفتم از او به دل در عاریت سرای جهان جان عاریت یک جلوه ای ز نور جمال عزیزشان دست طلب ز دامنشان برنمی کشم یک قطره از سرشک که ریزم به یادشان اب ولایتی ک گرم زآن سرشته شد آب ولایتی ک گرم زآن سرشته شد شد مهرشان ز روز ازل پای بند دل سری به دل نهفته مقفّل به نور عقل آل علی است جان جهان و جهان جان امروز هر کسی به بُتی سر سپرده است ای غایب از نظر ! نظری کن به حال من

98 160

تا این جا مقدّمهٔ کتاب به پایان رسید . اینک شروع میکنم به اصل مقصد خود که بیان اخبار و آثار آیات و علامات ظهور آن حضرت است و توفیق اتمام آن رااز خدای متعال می طلبم و استمداد برای اکمال آن از حضرت ولی ذوالجلال خواهانم .

## گفتار در بیان علائم ظهور آن جناب

علامات ظهور اجمالاً

آنچه از آیات و اخبار و مآثر و آثار مستفاد می شود علامات ظهور حجّت پروردگار، امام غایب از ابصار و مخفی از انظار، قطب عالم امکان، محور کون و مکان، حضرت صاحب الزمان، همنام و همکنیهٔ خاتم پیغمبران، حجّة ابن الحسن العسکری \_عجّل الله تعالی فرجه \_بر چند قسم است: خاصّه و عامّه و حتمیّه و مطلقه و معلّقه و بعیده و قریبه و مشروطه و واقعه و غیر واقعه.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

بداء احاصل شود و واقع نگردد .

و بعید. علاماتی است که تا ظهور بسیار دور بوده ـاز قبیل جنگ جمل و صفّین و خوارج نهروان و قضیّهٔ کربلا و ساخته شدن بغداد و شهر واسط و امثال اینها.

و قریبه آن علاماتی است که خیلی نزدیک به ظهور واقع شود -از قبیل مسخ شدن بعضی و زنده شدن بعضی از مردگان و کشته شدن نفس زکیّه و امثال اینها.

و واقعه آنهایی است که بعد از رحلت پیغمبر ﷺ تا زمان فعلی قرناً بعد قرنٍ ظاهر شده.

**و غیر واقعه** آنهایی است که هنوز واقع نشده و بعد از این بتدریج واقع می شود.

نگارنده پیش از ذکر مدارک و آیات و اخبار برای استحضار خاطر خوانندگان بطور اجمال آنچه از مطلق علامات راکه استقصا و تتبّع کرده ام در یک بخش ذکر می کنم و در یازده بخش بعد به تفصیل با بیان آیات و اخبار و مصادر و مآخذ و مستندات آنها به ضمیمهٔ تحقیقات و تطبیقات لازمه و ترجمهٔ آیه و حدیث بطور وافی شرح خواهم داد - إن شاء الله تعالی . امید است مورد قبول و تو جهات حضرت بقیة الله - أرواحنا و أرواح العالمین له الفداء - گردد ، وصلی الله علی محمّد و آله .

بخش اوّل در بیان اجمالی علامات ظهور و با عدم رعایت تر تیب ۱ - آمدن پرچم های مصری که سبز رنگ است در شام. ۲ - کوبیده شدن پرچم های قیس به مصر. ۳ - اختلاف بنی عبّاس. ۴ - ندای آسمانی در روز جمعه نیمهٔ ماه رمضان. ۵ - ندای آسمانی در بیست و سوم ماه رمضان.

۱. بداء : پیدا شدن رأی دیگر در کاری یا امری . این کلمه وقتی به خداوند متعال نسبت داده میشود باید بـ ه صورت ابداء معنا شود .



99

(D)

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

۲۸ \_ رفتن سيّد حسني به كوفه. ۲۹ \_ فروبردن زمين در مشرق. ۳۰ \_ فروبردن زمين در مغرب. ۳۱ کشته شدن نفس زکیّه بشت کوفه با هفتاد نفر. ۳۲\_ رو آوردن پرچمهای سیاه از طرف خراسان. ٣٣- خروج يماني از طرف يمن. ۳۴\_ ظهور مغربي ها در مصر. ۳۵ \_ مالک شدن مغربی ها شامات را. ۳۶ - طلوع ستارهای در مشرق که مانند ماه نور دهد که نزدیک باشد از کجی دو طرف آن به هم رسد. ٣٧ - ظهور سرخي در آسمان که منتشر شود در آفاق. ۳۸ ا ظهور آتشی از طول در مشرق که در جو از سه روز تا هفت روز بماند. ٣٩\_ مطلق العنان شدن عرب و مالک شدن او بلاد را. ۴۰ پیرون رفتن عرب از اطاعت شاہ عجم. ۴۱ \_ كشتن اهل مصر امير خود را. ۴۲\_ ورود لشکری از طرف مغرب که اسب های خود را به فنای <sup>۱</sup> حیره ببندد. ۴۳ \_ شکافته شدن فرات بنحوی که آب داخل کوچه های کوفه شود. ۴۴ \_ سوزانیدن مرد جلیل القدری از شیعیان بنی عبّاس در میان جلولا و خانقین . ۴۵ وقوع زلزله در بغداد که بسیاری از آن به زمین فرو رود. ۲۶ غلبة رعيت بربلاد أقايان. ۲۷ ۔ وقوع جنگ در میان اهل گرگان و مازندران . ۴۸ اختلاف دو صنف از عجم و ریخته شدن خون زیاد در میانشان.

. فناء: جلوخان، ييشكاه خانه، آستانه.

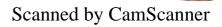


۱. بُختی: شتر قوی هیکل، شتر دوکوهانه، نوعی از شتر تنومند و سرخ رنگ که در بعضی از نواحی خـراسـان پیدا میشود.

٨٩- حرب جوانان ارمنيه و آذربايجان. ۹۰ - اختلاف در میان عرب و عجم، و این اختلاف ادامه خواهد داشت تا سفياني قيام كند. ۹۱ - خروج جرهمي و ربيعي و اصهب. ۹۲ - خروج قيام كننده اي كه از طرف چين و ملتان مي آيد و در خراسان قيام مي كند. ۹۳ - خروج قائمي از آل محمد از گيلان که مشرقي او راکمک کند در دفع پيروان سفياني. ۹۴ - خراب کردن قائم گیلانی به اعانت مشرقی ۔ که شاید شعیب بن صالح باشد-بصره را. ٩٥ - آباد كردن قائم گيلاني كوفه را. ۹۶- وای بر ری از شمشیرهای بغدادی ها و خراسانی ها! ٩٧- فرار كردن اهل رى به قم و از آن جا به اردستان اصفهان . ۹۸ قيام حسني از طبرستان. ۹۹ کشته شدن هشتاد هزار نفر در دامنهٔ کوه سیاه ری که هشتاد نفر از ایشان لياقت سلطنت كردن داشته باشند. ۱۰۰ - ظهور فتنهٔ شدید در سال پیش از ظهور. ۱۰۱ \_ ممنوع شدن رفتن به حج سه سال قبل از ظهور. ۱۰۲ \_ ظاهر شدن سرخیای در آسمان که در آن عمو دهایی باشد مانند نقره که نور از آن بتابد. ۱۰۳ \_ خروج شروسی \_یا اشروسنی \_از ارمنیه و آذربایجان و آمدن او در پشت رى نز ديك كوه سرخى كه متصل به كوه هاى طالقان است. ۱۰۴ \_ جنگ شدید در میان اشروسنی و مروزی که از سمت خراسان می آید. ۱۰۵ \_ خروج مروزي به طرف بغداد و ماهان و واسط. ۱۰۶ \_ ماندن مروزي مدّت يک سال ياکمتر در واسط.

| ۱۰۷ ـ رفتن مروزی به کوفه و از نجف تاکوفه، و از آن جا تا حیره جنگ شدیدی    |
|---------------------------------------------------------------------------|
| در میانشان واقع شود.                                                      |
| ۱۰۸ _ کشته شدن هفتاد هزار نفر کنار جسر بغداد که آب دجله از خون سرخ و از   |
| گند اجساد متعفّن شود.                                                     |
| ۱۰۹ _ بلند شدن هفتاد پرچم از ممالک مختلفه و جنگ شدید.                     |
| ۱۱۰ _ بلند شدن سه ندا در ماه رجب.                                         |
| ۱۱۱ _ ظاهر شدن بدن اميرالمؤمنين ﷺ در مقابل چشمهٔ آفتاب که در يکي از نداها |
| گفته شود: هذا أميرالمؤمنين .                                              |
| ۱۱۲ ـ وقوع جنگهای بسیار در روی زمین .                                     |
| ۱۱۳ ۔ گرفتن آفتاب از وقت طلوع که تا دو ثلث از روز مدّت گرفتن طول کشد.     |
| ۱۱۴ ـ گرفتن ماه که تا مدّت بيست و سه ساعت گرفته باشد.                     |
| ۱۱۵ ـ فروگزفتن بلا و فتنه مصر را.                                         |
| ۱۱۶ _ قطع شدن رود نيل.                                                    |
| ۱۱۷ _ قیام زندیقی در قزوین که همنام یکی از انبیا باشد.                    |
| ۱۱۸ _ خروج مصری و یمانی پیش از سفیانی و این یمانی غیر از یمانی ای است که  |
| با سفیانی قیام میکند.                                                     |
| ١١٩ - خروج ملحمه.                                                         |
| ١٢٠ - فتح قسطنطنيَّه.                                                     |
| ۱۲۱ - خراب شدن مدینه .                                                    |
| ۱۲۲ - خروج دجّال.                                                         |
| ۱۲۳ _ پیمان بستن عرب با روم.                                              |
| ۱۲۴ ـ شکست دادن عربها رومیان را .                                         |
| 1۲۵ ـ شکست دادن رومیان عربها را.                                          |
| ۱۲۶ _ کشته شدن مسلمانان به دست رومیان .                                   |





در بیان اجمالی علامات ظهور

۱۲۷ ـ وقوع فتنهاي كه نماند در عرب خانهاي مگر اين كه در آن داخل شود. ١٢٨ - فتح بيت المقدس. ١٢٩ ـ مصالحة عربها با روميان. ۱۳۰ - میراث را از وارث منع کنند. ۱۳۱ ـ حمله أوردن ترك ها به دمشق. ۱۳۲ \_ ظاهر شدن پادشاهان ستمکاری که مردم را بکشند و بترسانند آنهایی را که اطاعت ايشان كنند. ۱۳۳ - نزول رومي ها در فلسطين . ۱۳۴ - رئيس جمهور شدن عبدالرحمن نامي در مصر . ۱۳۵ - خليفه شدن عبدالله نامي از بني عبّاس در دمشق. ۱۳۶ - جنگ کردن عبدالله عباسی با رومیان و کشته شدن او . ١٣٧ - تلاقي لشكر رومي ها با عبدالله در قرقيسا و قتال عظيم در كنار نهر . ۱۳۸ \_ قتل عام کردن رومی ها عرب را و اسیر کردن زنان و کودکان. ١٣٩ - خروج دابة الارض در مكه. ۱۴۰ - درآمدن آفتاب از مغرب. ۱۴۱ - نزول عيسي از آسمان. ۱۴۲ \_ ظاهر شدن آتشی از ته عدن . شاید آتش زدن چاههای نفت باشد . ۱۴۳ \_ بيرون آمدن آتشي از حضرموت. ۱۴۴ - ظهور طيّارات جنگي. ۱۴۵ \_ خسف قریهٔ خَرَشنا از قرای شام. ۱۴۶ ـ سفیانی مسیحی می شود و با زنار و صلیب از روم می آید و در شام قیام مىكند در حالتى كه متديّن به هيچ دينى نيست. ۱۴۷ \_ كشته شدن ابن الشيخ در وسط نجف. ۱۴۸ \_ خراب کردن و سوراخ کردن کو چه های بن بست را در کوفه.

۱۴۹ - تعطيل مساجد تا چهل روز يا شب كشف هيكل. ۱۵۰ - به جنبش آمدن پرچم ها در اطراف مسجد کوفه. ۱۵۱ ـ سرلشکر سفیانی شدن خزیمهنامی که چشم چپ او مالیده و در چشم راستش ناخنه اغليظي است. ۱۵۲ - فرستادن سفیانی صد و سی هزار نفر به طرف کوفه در روحا و فاروق. ۱۵۳ - کشته شدن هفتاد هزار نفر در کوفه کنار فرات که تا سه روز آب خون و از گند اجساد کشته متعفَّن باشد. ۱۵۴ - اسیر کردن هفتاد هزار دختر بکر که از فرط عفّت کف ها و مقنعه های ایشان ديده نمي شود. ۱۵۵ \_ آمدن پرچم های شرقی به کوفه که عدّهٔ آنها تعلیمات جنگی و نظام نديدهاند و آن پرچمها نه از پنبه است و نه از كتّان و نه ابريشم . سر نيز اهاشان به مُهر و خاتم سيّد اكبر خاتم الانبياء -يا على مرتضى -است. ۱۵۶ \_ قيام خراساني است از خراسان. ۱۵۷ \_ قیام مردی از اهل نجران که مسیحی بوده و مسلمان می شود به حمایت ال محمّد العلق. ۱۵۸ \_ مالک شدن کفّار پنج نهر را؛ دجله و فرات و جیحون و سیحون و رود نیل. ۱۵۹ \_ ظاهر شدن دولت زنان و امر دادن . ۱۶۰ فر ماندار شدن و رياست كردن جوانان و كودكان. ۱۶۰ \_ خراب شدن مسجد کوفه از عمران. ۱۶۱ \_ پیمان بستن دولت های همجوار . ۱۶۲ \_ آتش افتادن در حجاز . ۱۶۳ \_ جاري شدن آب در نجف و آن در سال فتح واقع شود.

د ناخنک، گوشت یا پوست زاید که در گوشهٔ چشم تولید و باعث تورّم پلک شود.
 خلیظ : درشت، ستبر، سفت.

1.9.50

۱۶۴ - ادامهٔ جنگ از ماه صفر تا ماه صفر دیگر. ۱۶۵ ـ وارد شدن بني قنطورا در شام و فتنه و فساد و خونريزي آنها. ۱۶۶ ـ وقوع جنگ شدید غریب و عجیب در حلب. ۱۶۷ - خراب کردن حصارها و فرودگاهها و پایگاههای شام. ۱۶۸ \_ داخل شدن لشکریان در بعلبک و امان خواستن ایشان. ۱۶۹ - توجّه بلاها به نواحي لبنان. ۱۷۰ - توجه لشکر های شیطان به شهر های کنعان . ۱۷۱ ـ هزيمت و فرار أنها باكشتي نجات از فرات. ۱۷۲ - رفتن لشکریان به جزیره. ۱۷۳ - ظهور شخص بي باكي باعدة كمي در بصر ، وكشته شدن او وعدة او عرب اند. ۱۷۴ - کشته شدن شخص ارغش و به جای او نشستن پسرش و بقدر یک ساعت طول نکشد که پسرش کشته شود. ۱۷۵ - کشته شدن مرد جلیلی بمجزدی که فرستاده های مغربی ها در مقابل او برسند. ۱۷۶ - قحطي در مصر و كم شدن آب رود نيل و خشكيدن اشجار آن. ۱۷۷ \_ پیاده شدن لشکر مغربی ها با تشریفات در مصر. ۱۷۸ ـ گرفتن مسيحي ها روي زمين را. ۱۷۹ \_ صبحه زدن ناقوس در ممالک اسلامي. ۱۸۰ \_ زیاد شدن مرض صرع و دیوانگی در اثر شدّت فتنه و پریشانی. ۱۸۱ \_ تكلّم كردن شخص قلدر نفهم كه مانند گاوميش است در امور عامة مردم. ۱۸۲ \_ افتادن آتش در نصيبين. ۱۸۳ \_ بيعت گرفتن براي سعيد سوسي در خوزستان. ۱۸۴ \_ غلبة عرب بر بلاد ارمن و سقلاب. ۱۸۵ \_ ظهور شدّت و سختی برای مردم در دولت سلطان و زنان. ۱۸۶ \_ مشوم و فجيع بودن روز بهلول.

۱۸۷ ـ رياست کر دن مر دمان يست بي اصل. ۱۸۸ \_ ظهور قحطاني. ۱۸۹ - ظهور سيّد هاشمي كه پشت كوفه كشته شود. ۱۹۰ \_ ظهور دیلم و تابع شدن أبّر و گیلان او را و گرفتن ایشان تبریز را و نصب کر دن ایشان امیری را در تبریز. ۱۹۱ - مضطرب شدن عراق. ۱۹۲ \_ واقع شدن واقعهٔ عجيبي در ميان حلوان و همدان . ۱۹۳ - واقع شدن جنگ شدید بین حلوان تا نهروان . ۱۹۴ \_ زایل شدن ملک دیلم و از دست او بیرون رفتن. ۱۹۵ \_ مالک شدن یک نفر اعرابی عجمی زبان بعد از دیلم و کشتن او صلحا و شاىستگان را. ۱۹۶ \_ يياده شدن لشكر در فارس و نصيبين. ۱۹۷ \_ حمله کردن عرب بر عجم و رو آوردن ایشان به اهواز . ۱۹۸ - موت فقها يي در يي. ۱۹۹ \_ ضايع كردن نمازها. ۲۰۰ \_ پیروی کردن شهوتها. ۲۰۱ \_ کم شدن امانت در مردم. ۲۰۲ \_ زیاد شدن خیانت ها. ۲۰۳ \_ رايج شدن شرب مشروبات محرّمه. ۲۰۴ \_ بلند شدن صداهای خصومت و دشمنی در مسجدها. ۲۰۵ \_ دشنام دادن اولاد به پدران و مادران. ۲۰۶ \_ متروک ماندن مساجد از نماز خواندن در آن به سبب خصومتها. ۲۰۷ \_ مساجد را جای خور دن طعامات قرار دادن . ۲۰۸ \_ ندانسته حکم کردن قاضیها.

۲۰۹ ـ زيادشدن گناهان و بديها. ۲۱۰ - کم شدن کارهای خیر . ۲۱۱ ـ برداشته شدن برکت از سال و ماه و هفته و روزها و ساعت ها. ۲۱۲ ـ حلال دانستن زنا و خوردن مسکرات. ۲۱۳ ـ و گفتگو هاي نامشروع و رقص ها. ۲۱۴ ـ و اقسام ساز و نوازها. ۲۱۵ - بلند شدن صداهای فجّار. ۲۱۶ ـ بدگویی و ننگ و بستن افترا و سرزنش کردن به علما. ۲۱۷ - خونريزي بناحق بين يكديگر . ۲۱۸ ـ رشوه گرفتن قضات در حکم. ۲۱۹ \_ مستولى شدن زن بر شوهر خود در جميع چيزها. ۲۲۰ ـ ظهور دولت اشرار . ۲۲۱ ـ حلال بودن ظلم در جميع شهرها. ۲۲۲ - حکومت کردن هر سلطان جائر. ۲۲۳ ـ رياست خواستن براي فخر كردن بر ديگران و ظلم و جور كردن. ۲۲۴ - كفّار را مستشار امور قرار دادن. ۲۲۵ ۔ مالک شدن کسی که مالک مال نیست مال دیگری را و آن بی دینی پسر بى دىنى است. ۲۲۶ \_ رأس و رئیس قرار دادن کسی را که لیاقت ریاست و مداخله در امور عامّه ندارد. ۲۲۷ ـ ظاهر شدن بدعت ها و فتنه ها. ۲۲۸ - تدریس و تدرّس کردن علوم باطله برخلاف دستور دین و قرآن . ۲۲۹ \_ ذليل كردن سادات و بزرگان اصيل. ۲۳۰ \_ ظهور آلات لهو بزرگ و سازهای حرام و امور مشکلات برای ارتکاب خواهش های نفسانی و شهو ترانی.

۲۳۱ \_ خراب شدن شهر ها و خانه ها و عمارات و قصر ها. ۲۳۲ \_ فتنه و فساد دیلم و اهل شاهون و حزبهایی که به آنها ملحق می شوند و کُردهای کوهستانی ایرانی و عربی \_از آنچه به قزوین و کاشان و سمرقند وارد مي آورند و بعد از آن به شيراز . ۲۳۳ \_ فتنه و فساد اعراب در كو هستان ها. ۲۳۴ \_ فتنه طراطري مذهبها نسبت به اهل هرموز و قلهات. ۲۳۵ \_ خواري و ذلت اهل عمان از دشمن. ۲۳۶ \_ ظهور واقعهٔ مرگبار در أوال و صابون \_كه جزيره اي است از بحرين . ۲۳۷ \_ ذلّت و خواري اهل خراسان. ۲۳۸ \_ ذلّت و خواری اهل فرنگ \_ یعنی : فرانسه - از اعراب . ۲۳۹ \_ قتل و غارت و خونریزی شدید در سند و هند. ۲۴۰ \_ کشتار عظیم در جزیرهٔ قیس. ۲۴۱ \_ وقايع فجيعه در بحرين. ۲۴۲ \_ کشته شدن یکی از اکابر عرب در خانهاش و بعد از آن خروج عجم است بر عرب. ۲۴۳ - حنگ های عدیده در میان اهل خط. ۲۴۴ \_ مبتلا شدن بصر ، به قحطی شدید. ۲۴۵ \_ وقوع فتنهای شدید در قزوین و اراک. ۲۴۶ \_ ضعيف شدن سلطان روم و تسلّط عرب بر أنها. ۲۴۷ - حملة ري به بغداد. ۲۴۸ - بيعت باكودك. ۲۴۹ \_ وضع شدن جرائم. ۲۵۰ \_ مقاتلة مسلمين با يهود. ۲۵۱ \_ مشرک شدن قبیلهای از مسلمین. ۲۵۲ \_ کثرت خطبای منابر.

11. 50



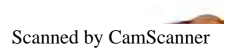
در بیان اجمالی علامات ظهور

GDE. 111

۲۵۳ - ركون علما به ۇلات. ۲۵۴ ـ تعلّم فقه براي غير خدا. ۲۵۵ - تفقّه علما براي حلال كردن دينار و درهم. ۲۵۶ \_ فتوا دادن به غير أنچه خدا فرموده . ۲۵۷ \_ تجارت کر دن به قرآن. ۲۵۸ ـ قرار دادن حق برای اشرار امّت. ۲۵۹ - کم شدن علمای حقیقی. ۲۶۰ ـ زیاد شدن علمای ضلالت. ۲۶۱ - کینهٔ علمای دینی در دل گرفتن . ۲۶۲ - سرزنش کردن و بدگویی کردن به علما. ۲۶۳ - کشتن علما را مانند کشتن دزدان. ۲۶۴ ـ شصت نفر دروغگو ادّعای نبوّت کنند. ۲۶۵ ـ دوازده نفر ادّعاي مهدويّت کنند. ۲۶۶ \_ سلطان و قرآن با هم قتال کنند و از هم جدا شوند. ۲۶۷ ـ تعطيل احكام دين به رأى دادن . ۲۶۸ - قرآن را در سازها و نوازها گرفتن . ۲۶۹ - خراب شدن جزيره از ترک. ۲۷۰ - خراب شدن ترک از صاعقه. ۲۷۱ - خراب شدن سند از هند. ۲۷۲ \_ خراب شدن هند از چين. ۲۷۳ - خراب شدن چين از زمل. ۲۷۴ ـ خراب شدن حبشه از زمين لرزه. ۲۷۵ - خراب شدن عراق از قحط. ۲۷۶ ـ و خراب شدن بصره از عراق.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

۲۷۷ \_ خراب شدن مصر از خشک شدن رود نیل. ۲۷۸ \_ خراب شدن مكه از حبشه. ۲۷۹ \_ خراب شدن مدينه از سيل. ۲۸۰ \_ خراب شدن يمن از ملخ. ۲۸۱ \_ خراب شدن أبُله از حصار . ۲۸۲ \_ خراب شدن فارس از گدایان دیلم. ۲۸۳ - خراب شدن دیلم از ارمن. ۲۸۴ \_ خراب شدن ارمن از جرز . ۲۸۵ - ایمن بودن مصر از خرابی تا این که بصره خراب شود. ۲۸۶ \_ خراب شدن بغداد از سفیانی. ۲۸۷ \_ ممنوع شدن شام از وارد شدن پول و جنس در آن از طرف روم. ۲۸۸ \_ ممنوع شدن عراق از دينار و جنس از طرف عجم. ۲۸۹ \_ ممنوع شدن حج تا سه سال . ۲۹۰ \_ آوردن چیزی از مشرق و چیزی از مغرب تا امّت پیغمبر را متلوّن کند. ۲۹۱ \_ مردن حق و رفتن اهل آن. ۲۹۲ \_ کهنه شدن قرآن و احداث کردن چیزی که در آن نیست و تأویل به رأی کردن. ۲۹۳ \_ سرنگون شدن دین همچنان که ظرف آب سرنگون شود. ۲۹۴ \_ مردها به مردها اکتفاکنند در فجور و زنها به زنها. ۲۹۵ \_ م. دها شبه زنان شوند و زنان شبيه به مردان . ۲۹۶ \_ خوشحال شدن کافر به أنچه در مؤمن از سختی می بیند. ۲۹۷ \_ مردم را امر به ترک حج کنند. ۲۹۸ \_ جوانان خودشان را مانند زنان زينت كنند. ۲۹۹ \_ مردان بر سر پسران غیرت کشند همچنان که بر سر زنان غیرت کشند. ۳۰۰ \_ مردان گیسوان خود را شانه کنند همچنان که زنان گیسوان خود را شانه زنند.



21

۳۲۳ ـ مشهور کردن مرد خود را به بدزبانی تا آن که از او بترسند و کارها به او رجوع شود. ۳۲۴\_ استخفاف به نماز کنند. ۳۲۵ ـ ميّت را از قبر بيرون آوردن و اذيّت كردن و فروختن كفن او . ۳۲۶ زیاد شدن هرج و مرج. ۳۲۷ - صبح کردن مرد در حال مستی و داخل شب شدن درحال مستی. ۳۲۸ ـ نکاح کردن با بهائم. ۳۲۹ \_ رفتن مرد به مصلًا و برگشتن او در حالي كه لباس نداشته باشد. ۳۳۰ - سخت شدن دل ها و خشک شدن چشم ها. ۳۳۱ - سنگین شدن ذکر بر گوش هاشان. ۳۳۲ \_ از طريق باطل و حرام كسب كردن. ۳۳۳ \_ اعمال خیر را برای نمایش بجا آوردن. ۳۳۴ \_ حج کردن ثرو تمندها برای تماشا و گردش و استراحت. ۳۳۵ \_ حج کردن اوساط برای تجارت کردن. ۳۳۶ \_ حج کردن فقرا برای ریا و سمعه و گدایی کردن . ۳۳۷ \_ میل کردن مردم به هر طرفی که غلبه با او باشد. ۳۳۸ ـ طالب حلال مذمّت کرده شود. ۳۳۹ \_ طالب حرام مدح کرده شود و بزرگ باشد. ۳۴۰ \_ در حرمین عمل کنند چیزی راکه خدا دوست ندار د و کسی ایشان را منع نکند . ۳۴۱ ـ علانيه عمل قبيح كنند و كسي نهي نكند . ۳۴۲ ـ در مكّه و مدينه آلات لهو و ساز و نواز ظاهر شو د و غنا خواندن شايع شود. ۳۴۳ ـ امر به معروف و نهى از منكر كننده را سرزنش و ملامت كنند و او را نصيحت کنند که نکند. ۳۴۴ \_ برای کردن عمل زشت انتظار شب شدن نکشند.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

Scanned by CamScanner

115

| ۳۸۷ ـ یک دسته برای دین گریه کنند و یک دسته برای دنیا، از شدّت فشار و |
|----------------------------------------------------------------------|
| سختی که می بینند .                                                   |
| ۳۸۸ ـ هلاکت مرد به دست زن و بچه و پدر ومادر و خویشان و هـمسایگان او  |
| باشد که او را سرزنش و ملامت کنند به تنگی معیشت تا ناچار وارد عملی    |
| شود که هلاکت او در آن باشد.                                          |
| ۳۸۹ - شهرها به هم نزدیک شود.                                         |
| ۳۹۰ ـ بازار ها به هم نزدیک شود.                                      |
| ۳۹۱ - قسم خوردن بناحق زیاد شود.                                      |
| ٣٩٢ - مردم به غير خدا قسم خورند.                                     |
| ۳۹۳ ـ از مردم رأى ها گرفته شود.                                      |
| ۳۹۴ - قلق و اضطراب مردم زیاد شود.                                    |
| ۳۹۵ کسب، ها و تجارت، ها کساد شود.                                    |
| ۳۹۶ ـ بازارها تعمير و زينت کرده شود.                                 |
| ٣٩٧ ـ بناها محكم ساخته شود.                                          |
| ۳۹۸ ـ بناهاي عمارات و قصرها طولاني و بلند ساخته شود.                 |
| ۳۹۹ کودکهاکرسینشین شوند.                                             |
| ۴۰۰ _ معاملات اضطراری زیاد شود .                                     |
| ۴۰۱ ـ شهادت ها برای همدیگر قرض داده شود .                            |
| ۴۰۲ ـ رباگرفتن کسب آنها شود.                                         |
| ۴۰۳ - از دواج ها برای مال و عنوان شود.                               |
| ۴۰۴ - پست ترین مردم بر مردم رئیس شوند.                               |
| ۴۰۵ ـ نویسندگان دولتی زیاد شوند.                                     |
| ۴۰۶ ـ شرطي ها و لشكر ها زياد شوند.                                   |
| ۴۰۷ ـ مسلمانان به کفّار فروخته شوند.                                 |

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

۴۳۱ \_ دشنام دادن شعار ایشان شود. ۴۳۲ - مردم راغب به دنیا شوند. ۴۳۳ \_ در ذات خدا فكر و تعمّق كنند. ۴۳۴ - بالای منبرها امر به تقواکنند و گوینده به آن عمل نکند. ۴۳۵ \_ ماه ها ناقص شود. ۴۳۶ ـ ماه ها بزرگ نماید. ۴۳۷ - و بعضی از ماه ها دیده نشو د تا مر دم از فیض عید فطر و عرفه محروم شوند. ۴۳۸ - رکوع و سجو دها برای جلب نان و پول شود. ۴۳۹ \_ عجب و کبر و خودبینی و خودپسندی در مردم ظاهر و زیاد شود. ۴۴۰ \_ مؤمن در میانشان ذلیل تر از هر کسی باشد. ۴۴۱ - خروج عوف سلمی از جزیرهٔ کویت - یا تکریت - و کشته شدن او در مسجد دمشق. ۴۴۲ \_ خروج شعيب بن صالح از سمرقند. ۴۴۳ ـ منکر معروف و معروف منکر گردد. ۴۴۴ \_ زينت كردن مردان به طلا و حرير . ۴۴۵ \_ غلبة هند بر سند. ۴۴۶ \_ غلبة قفص بر سعير . ۴۴۷ \_ غلبة قبط بر اطراف مصر. ۴۴۸ \_ غلبة اندلس بر اطراف آفريقا. ۴۴۹ - غلبة حبشه بريمن. ۴۵۰ \_ غلبهٔ ترک بر خراسان. ۴۵۱ \_ غلبة روم بر شام. ۴۵۲ - غلبة اهل ارمنيته به ارمنيته. ۴۵۳ \_ بلند شدن صدا در عراق به هتک حجاب. ۴۵۴ \_ و بر داشتن بکارت دختران.

GD. 119

۴۵۵ \_ قیام مردی از قم که مردم را دعوت به حق کند و با او باشند جماتی از مردان که دل هاشان مانند یاره های آهن است در محکمی. ۴۵۶ \_ پادشاه عجم از عجم الترک وزیر و والی گیرد. ۴۵۷ - انداختن آثار قرآن در پشت سر. ۴۵۸ \_ استعمال ظرف های طلاو نقره. ۴۵۹ \_ شايع شدن گرفتن سازها و نوازها و خوانندگي ها و رقّاصي زنان در همه جا. ۴۶۰ \_ بلند گذاردن جوانان و مردان گیسوان جلو سر خود را. ۴۶۱ \_ سربر هنه راه رفتن جو انان و مردان . ۴۶۲ \_ ظهور کلاههای تَرکدار و بنددار و کلاههای اهل شرک در مسلمانان و كلاه هاى بين المللى . ۴۶۳ \_ زنّار بر کمر بستن مسلمانان. ۴۶۴ \_ بستن قلاده ها بر گردن ها با تکمهٔ طلا. ۴۶۵ \_ مردان صورت های خود را صاف و براق کنند. ۴۶۶ \_ جامه های کو تاه و تنگ و نازک پوشیدن مردان . ۴۶۷ ـ پسگرفتن روم آنچه راکه از او گرفته شده. ۴۶۸ \_ پسگرفتن ترک آنچه راکه از او گرفته شده. ۴۶۹ \_ کشتگان و مجروحین را با هم دفن کردن. ۴۷۰ \_ فرو رفتن بصره به زمين. ۴۷۱ \_ بو شیدن جامه های بافتهٔ بی درز. ۴۷۲ \_ ظاهر شدن معادن بسیار که به دست مردمان رذل پست افتد . ۴۷۳ \_ کندن و تونل زدن بعض از کو مها. ۴۷۴ \_ ظهور اختراعات بزرگ. ۴۷۵ \_ کنده شدن کو هما پیش از صبحهٔ آسمانی. ۴۷۶ \_ ظاهر شدن لباس های مخصوص برای پوشیدن زنها. ۴۷۷ ـ رواج یافتن سرودهایی که آخر آواز آن مانند صدای خر کشیده شود.

17. ....

۴۷۸ - رأی گرفتن زنها از عموم مردم در امور عامّه. ۴۷۹ - خروج قومی از سمت مشرق که قاری قرآن باشند با ریش های تراشیده که مانند خوارج از دین بیرون باشند و قتل آنها بر مسلمانان واجب باشد. ۴۸۰ - زینت کردن دیوارها و خانهها را به روغن مالی و نقّاشی و رنگ ها.

دانسته باد که بیشتر از این علامات که ذکر شد ظاهر شده و بعضی از آنها مرد د میان قیامت صغراست که ظهور مهدی ﷺ باشد و قیامت کبرا، و معدودی از آنها هنوز ظاهر نشده و اینها در ظرف سه - چهار سال پی در پی پیش از ظهور یا کمتر همهٔ آنها ظاهر خواهد شد، بخصوص در یک سال پیش از ظهور که تمام علامات حتمیه در آن صورت می گیرد، بلکه از ماه رجب سال قبل از ظهور تا ماه محرّمی که ظهور واقع می شود در ظرف مدت هشت ماه تماماً صورت می گیرد، و صلّی الله علی محمّد و آله الطیّبین الطاهرین.

# بخش دوم

در بیان آیات مؤوّله ' که مُشعر ' بر علامات ظهور است

۱. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۵۵:

مى فرمايد : ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالشَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ .

در كتاب اكمال الدين از محمّد بن مسلم روايت كرده كه گفت:

سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنّ لقيام " القائم عـلاماتٍ تكـون مـن الله \_عـزّ وجـلّ ـ للمؤمنين. قلت: وما هي \_جعلني الله فداك\_؟ قال: قول الله \_عزّ وجلّ ـ: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَكُم ﴾

۱. مۇۋلە: بە تأوپل بر دە شدە. . مُشعر : اشعار کننده ، خبر دهنده . آگاه کننده . ۲. در مصدر و اکثر مصادر دیگر : (قدّام).

# GDE ITI

يعني : المؤمنين قبل خروج القائم ﷺ ، ﴿ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصابِرِينَ ﴾ ، قال : نبلوهم المجسي من الخوف ﴾ من ملوك بني فلان في آخر سلطانهم ، ﴿ والجوع ﴾ بغلاء أسعارهم ، ﴿ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمُوَالِ ﴾ ، قال : كساد التجارات وقلّة الفضل ، ﴿ وَ ﴾ نَقْصٍ مِنَ ﴿ الْأَنفُسِ ﴾ ، قال : موت ذريع ، ﴿ وَ ﴾ نَقْصٍ مِنَ إِلَيْهَرَاتِ ﴾ : قلّة ريع ما يزرع ، ﴿ وَبَشِّرِ الصابِرِينَ ﴾ عند ذلك بتعجيل خروج القائم ﷺ ؛<sup>٢</sup>

یعنی : گفت : شنیدم از ابی عبدالله - یعنی : حضرت صادق ﷺ - که فرمود : برای قیام قائم علاماتی می باشد از جانب خدای - عزّ وجل - که می فرماید : ﴿ و هر آینه می آزماییم شما را که ؛ یعنی : مؤمنین را پیش از بیرون آمدن قائم ، ﴿ به چیزی از ترس ﴾ از پادشاهان بنی فلان در آخر سلطنت ایشان ، ﴿ و گرسنگی ﴾ به علّت گرانی اسعار <sup>۳</sup> ایشان ، ﴿ و کم شدن مالها که . فرمود : کسادی تجارت ها و کمی زیادتی نفع بردن ، ﴿ و کم شدن نفس ها که . فرمود : یعنی : مرگ بسیار باسر عت ، ﴿ و کمی میوه ها که ؛ یعنی : کم زیع <sup>۴</sup> و برکت شدن آنچه که کشت و کار می کنند ، ﴿ و بشارت ده صبر کنندگان ﴾ در این هنگام را به شتاب کردن قائم به بیرون آمدن .

تبصره

از این آیهٔ مبارکه و حدیثی که حضرت صادق ﷺ در تأویل آن بیان فرموده نکات و مطالبی استفاده می شود.

اوّل آن که : مؤمنین به این پنج بلا پیش از قیام قائم آزمایش میشوند تا آنـهایی از ایشان که صبر میکنند و ثابت در ایمان میمانند شناخته شوند.

۱. در مصدر و اکثر مصادر دیگر : (یبلوهم).
 ۲. کمال الدین و تمام النعمة، ص ۶۴۹ – ۶۵۰، ح ۳، و نیز ر. ک : الامامة والتبصرة، ص ۱۲۹، ح ۱۳۲ غیبت نعمانی، ص ۲۵۸ – ۲۵، ح ۵؛ دلائل الامامة، ص ۴۸۳، ح ۴۷۸، الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۵۳، ح ۱۱۵۳، ح ۲۰۰، ح ۱۱۵۳، ح ۲۰۰، الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۵۳، ح ۲۰۰، ح ۲۰۰،

در بیان آیات مؤوله که مُشعِر بر علامات ظهور است



دوم آن که : این پنج بلا ترس و گرسنگی و کم شدن مالها و نفسها و میوهها و محصولات ایشان است .

سوم آن که: بروز و ظهور و ابتلای مؤمنین به این پنج بلاپیش از خروج قائم بی است. چهارم: حدوث و ظهور این بلاها در زمان آخرین سلطان بنی امیه است که سفیانی باشد -، یا بنی عبّاس که عبدالله باشد. هر کدام از ایشان که باشند، مصادف و مقارن با یکدیگرند - چنان که در بخش های بعد شرح داده می شود.

پنجم آن که : بلای گرسنگی بواسطهٔ گرانی اسعار است که سطح و بهای اجناس گران شود و بالا رود و مؤمنین دست تنگ شوند و راه دخل و انتفاع بر آنها بسته شود بنحوی که قدرت خریدن نداشته باشند.

ششم آن که : صبر کنندگان در این پنج بلا مورد بشارت خدا هستند به سرعت یافتن در خروج قائم .

۲. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۷۹:

﴿ مَاكَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ ﴾ .

در تفسير عيّاشى از عجلان بن صالح <sup>1</sup> از حضرت صادق الله روايت كرده [كه] فرمود: لا تمضي الأيّام والليالي حتّى يُنادي [مناد] من السماء: يا أهل الحقّ، اعتزلوا. يا أهل الباطل، اعتزلوا، فيعزلَ هؤلاء من هؤلاء [ويعزل هؤلاء من هؤلاء]. قال: قلت: أصلحك الله، يخالط هؤلاء وهؤلاء بعد ذلك النداء؟ قال: كلّا، إنّه يقول في الكتاب: ﴿ مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، الآية.

يعني : نمي گذرد روزها و شبها تا اين که منادي اي از آسمان نداکند که : اي اهل حق !

در مصدر: (عجلات ابی صالح).
 ۲۰ من ۲۰۷، ح ۱۵۷، و نمیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۲۲، ح ۸۶؛ تمفسیر نور
 ۲۰ تفسیر عیّاشی، ج ۱، ص ۲۰۴، ح ۴۴۷ و نمیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۲۹۳ م ۵۲، ص ۲۲۲، ح ۸۶؛ تمفسیر نور
 ۱۵۵ الثقلین، ج ۱، ص ۴۱۴، ح ۴۴۷ و ۲۵۴ م ۲۵۷.

کنار بروید، و ای اهل باطل !کنار بروید. پس جدا می شوند و کناره می گیرند اهل حق از اهل باطل. راوی گفت: گفتم: أصلحك الله ! بعد از این، این دو دسته با هم مخلوط می شوند ؟ فرمود: حاشا که مخلوط شوند ! خدا در کتاب خود می فرماید: ﴿ نمی باشد خدا که بگذارد مؤمنین را بر این حالتی که شما بر آن هستید، تا آن که تمیز دهد ناپاک را از پاک ﴾.

#### تبصره

از این آیهٔ مبارکه چند نکته استفاده می شود و همچنین از حدیث .

اول: ندای آسمانی ، و این ندا غیر از صیحه ای است که در بیست و سوم ماه رمضان بلند می شود که از علائم حتمیّه است ، و ندا منحصر به صیحهٔ آسمانی مخصوص نیست ، بلکه آنچه از احادیث و اخبار فهمیده می شود چندین مرتبه در نزدیکی صداها از آسمان شنیده می شود به عبارات مختلفه \_چنان که بعد از این در این کتاب ذکر خواهم کرد. دوم آن که : دو دستهٔ حقّ و باطل از هم جدا می شوند.

سوم آن که : جدا شدن ایشان برای امتحان و ممتاز شدن پاک و ناپاک است از یکدیگر . چهارم آن که : پس از آن که به ندای آسمانی از هم جدا شدند دومر تبه مخلوط به یکدیگر نخواهند شد.

تکمیل تأویل آیهٔ اوّل از سورهٔ بقره که قبل از این آیه ذکر کردم ـو آن آیهٔ ﴿ وَلَنَبْلُوَنَكُمْ بِشَيْءٍ ﴾ است تا آخر ـ:

در غيبت نعماني به سند خود از ابي بصير از حضرت صادق ﷺ روايت كرده :

لابد أن يكون قُدّام القائم سنة يجوع فيها الناس ويصيبهم خوف شديد من القتل ونقص من الأموال والأنفس والشمرات وإنّ ذلك في كتاب الله ليبيّن، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ ﴾ إلى آخر الآية؛

يعني : ناچار است از اين كه بوده باشد پيش از قيام قائم سالي كه گرسنه شوند در آن

۰. در مصدر : (لبیّن). ۲. غیبت نعمانی، ص ۲۵۹، ح ۶، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲. ص ۲۲۸ \_ ۲۲۹، ح ۹۳.

مردم و برسد ایشان را ترس سختی از کشته شدن و کم شدن مال ها و نفس ها و میو ها ، و این در کتاب خداست که بیان می فرماید . پس حضرت آیهٔ مبارکهٔ ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم ﴾ را تا آخر تلاوت فرمو دند .

#### تبصره

از این حدیث نیز استفاده می شود که وقوع این علامت های پنجگانه پیش از قیام قائم است ، و از کلمهٔ مبارکهٔ «لابدٌ» چنین می نماید که این علامات واقع شدنش اگر حتمی نباشد ، قریب به حتم است .

## ۳. حدیث دیگر

نيز در غيبت نعماني به سند خود از جابر جعفي روايت كرده كه گفت: پرسيدم از ابي جعفر محمّد بن على الله از فرموده خداي تعالى : ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ ﴾ تا آخر آيه، فقال : يا جابر ، ذلك خاصّ وعامّ. فأمّا الخاصّ من الجوع ، فبالكوفة . يخصّ الله به أعداء آل محمّد فيهلكهم ، وأمّا العامّ فبالشام يصيبهم خوف وجوع ما أصاب بهم [مثله] قطّ ، وأمّا الجوع فقبل قيام القائم الله ، وأمّا الخوف فبعد قيام القائم ؟

یعنی: فرمود: ای جابر ! این پنج بلا خاص است و عام است. پس امّا خاص از گرسنگی: در کوفه. مخصوص می گرداند خدا به آن دشمنان آل محمّد بی را. پس هلاک گرداند ایشان را، و امّا عام از آن در شام رو دهد. می رسد ایشان را ترس و گرسنگی ای که هرگز به ایشان نرسیده باشد. امّا گرسنگی پیش از قیام قائم بی رخ می دهد، و امّا ترس بعد از قیام قائم بی است.

۴۰ سورهٔ نساء، آیهٔ ۴۷:
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَلْنَا مُصَدًّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ

١. كتاب الغيبة ، ص ٢٥٩ \_ ٢٤٠ ، ح ٧ ، نيز ر . ك : بحار الأنوار ، ج ٥٢ ، ص ٢٢٩ ، ص ٩۴ .

وُجُوهًا فَنَرُدُهَا عَلَى أَدْبَارِهَا ﴾ ؛

یعنی : ای کسانی که کتاب به ایشان آورده شده ! ایمان بیاورید به آنچه بتدریج فرو فرستادیم ، که تصدیق کننده باشد مر آنچه را که با شماست ، پیش از آن که محو گردانیم روهایی را ، پس برگردانیم آن روها را بر پشتهای ایشان .

در تفسیر عیّاشی و اختصاص طبرسی و غیبت نعمانی به سندهای خود از جابر جعفی از حضرت باقر ﷺ روایت کردهاند در حدیث طویلی ـکه تمام آن را بعد از این در ایـن کتاب ذکر میکنم که جملهای از آن مربوط به تأویل این آیه است ـمیفرماید :

فلا يفلت منهم إلاً ثلاثة نفر يحول الله وجوههم إلى أقفيتهم، وهم من كلب، وفيهم نزلت هذه الآية ٢٠ يعنى : پس رهايي نمي يابد از ايشان مگر سه نفر كه برمي گرداند خدا روهاي ايشان را به پشت سرهاشان و آنها از كلباند و آيه در حقّ ايشان نازل شده .

#### تبصره

مراد از آنهایی که کتاب برای ایشان آورده شده عام است، شامل یهود و نصارا و مسلمین هر سه می شود، و آن جماعتی که این سه نفر از ایشان رهایی می یابند لشکر سفیانی ملعون اند که در زمین بیدا میان مدینه و مکّه به زمین فرو می روند، الا این سه نفر که از بنی کلب و قبیلهٔ سفیانی هستند. خدا روهای آنها را به عقب برمی گرداند تا یکی از ایشان به مکّه رود و بشارت به امام زمان دهد به فرو رفتن لشکر سفیانی به زمین و یکی به مدینه بر گردد و یکی به شام رود و به سفیانی خبر دهد، و این از علامات حتمیّه است که البتّه تا صورت نگیرد، امام زمان ظاهر نگردد.

کتاب اختصاص چنان که مکرراً در این کتاب هم خواهد آمد منسوب به شیخ مفید است.
 ۲. تفسیر عیّاشی، ج ۱، ص ۲۴۵، ضمن حدیث ۱۴۷؛ غیبت نعمانی، ص ۲۹۰؛ اختصاص، ص ۲۴۵، و نیز ر. کی: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳۸، ضمن حدیث ۱۰۵؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۴۸۶، ضمن حدیث ۲۷۷، تفسیر کنز الدقائق، ج ۲، ص ۴۷۱؛ ینابیع المودة، ج ۳، ص ۲۳۷،

در بیان آیات مؤوله که مُشعِر بر علامات ظهور است

٥. سورۀ انعام، آیۀ ٢:
﴿ ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ تَمْتَرُونَ ﴾.
غيبت نعمانى و إلزام الناصب: حمران بن اعين از حضرت باقر ﷺ روايت كرده كه
حضرت در تفسير اين آيه فرمود:

GDE. ITY

إنّهما أجلان: أجل محتوم وأجل موقوف. قال له حمران: ما المحتوم؟ قـال: الذي لا يكون غيره. قال: وما الموقوف؟ قال: هو الذي لله فيه المشيّة. قال حمران: إنّي لأرجو أن يكون أجل السفيانيّ من الموقوف، فقال أبوجعفر ﷺ: لا والله، إنّه من المحتوم؛ \

یعنی: فرمود: مراد از دو مدّت، مدّت محتوم و مدّت موقوف است. حمران عرض کرد به حضرت که: مدّت حتم شده کدام است ؟ فرمود: آن است که غیر از آن نباشد. عرض کرد: مدّت موقوف کدام است ؟ فرمود: آن مدّتی است که موقوف است به مشیّت و خواستن خدا \_یعنی: اگر خدا بخواهد می شود، و اگر نخواهد نمی شود. حمران عرض کرد: بدرستی که من امید دارم که مدّت سفیانی از مدّتهای موقوف به مشیّت باشد \_یعنی: حتمی نباشد. فرمود: نه به ذات خدا قسم است که آن از مدّت حتم شده است \_یعنی: از علامات حتمیتهای است که باید صورت گیرد.

۶. سورهٔ انعام، آیهٔ ۳۷:

﴿ قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَنْ يُنَزِّلَ آيَةً وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

در تفسير قمّى در روايت ابى الجارود از حضرت باقر ﷺ در تفسير اين آية مباركه گفته است:

سيُريكم في آخر الزمان آياتٍ منها دابَّة [في] الأرض والدجَّال ونـزول عـيسى بـن

۱. غیبت نعمانی، ص ۳۱۲ \_ ۲۱۳، ح ۵؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۹۸، و نیز ر. ک: تفسیر عیّاشی، ج ۱، ص ۳۵۴ \_ ۳۵۵،
 ح ۷؛ کافی، ج ۱، ص ۱۴۷، ح ۴؛ الفصول المهمّة، ج ۱، ص ۲۲۰ \_ ۲۲۱، ح ۱۹۲؛ بحارالأنوار، ج ۴،
 ص ۱۱۶ \_ ۲۶ وج ۵۲، ص ۲۴۹، ح ۱۳۳؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۲۰۴، ح ۱۸؛ مکیال المکارم،
 ج ۱، ص ۳۵۸ وج ۲، ص ۱۷۵.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

114 .00

مريم ﷺ وطلوع الشمس من مغربها؛'

یعنی : زود باشد که بنماید شما را در آخر زمان نشانه هایی که از آنهاست دابّةالارض و دجّال و فرود آمدن عیسی پسر مریم و درآمدن آفتاب از مغرب خودش .

#### توضيح

در این حدیث چهار نشانه که از حتمیّات است حضرت باقر ﷺ خبر داده . یکی بیرون آمدن دابّةالارض و یکی خروج دجّال و یکی نزول عیسی و یکی بیرون آمدن آفتاب از مغرب خود ، که هر یک از این چهار آیت بعد از این بتفصیل شرح داده می شود ، و در بعضی از احادیث وار د شده که مراد از طلوع آفتاب از مغرب خود وجود مبارک امام زمان است \_چنان که بعد از این نقل می شود - ، و مراد از جمله ( أَكْثَرَهُمْ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ در آیهٔ مبارکه \_چنان که در تفسیر قمی ذکر شده - این است که: یعنی : بیشتر از مردم نمی دانند که وقتی این آیت آمد و ایمان نیاوردند به آن ، هلاک خواهند شد.

٧. سورة انعام، آية ۶۵:

﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ انظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ ؛

یعنی : بگو \_ای پیغمبر ! \_اوست خدایی که تواناست بر این که برانگیزاند بر ضرر شما شکنجه و عذاب را از بالای سرهای شما یا از زیر پاهای شما، یا به جان همدیگر

۱. تفسیر قمی، ج ۱، ص ۱۹۸، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۱، ص ۶؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۷۹؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۱، ح ۴۰۴۱؛ سنن ترمذی، ج ۴، ص ۳۲۹ ـ ۳۳۰، ح ۵۰۶۷؛ خصال، ص ۴۳۱، ح ۱۳ و ص ۴۴۶ ـ ۴۴۷، ح ۴۶؛ غیبت شیخ طوسی، ص ۴۳۶، ح ۴۲۶، الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۴۸، ح ۵۷؛ بحارالأنوار، ج ۶، ص ۳۰۳ ـ ۲۰۴، ح ۱ و ۲ و ج ۹، ص ۲۰۴، ذیل حدیث ۶۶ و ج ۱۷، ص ۲۰۴، ح ۵ و ج ۵۲، ص ۱۸۱، ح ۴ و ص ۲۰۰، ح ۸۸؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۱، ص ۱۷۴، ح ۴۶ و ج ۳، ص ۱۷۰، ح ۲۰۹؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۸۹. اندازد شما را و بچشاند بعضی از شما را آسیب بعضی . فکر کـن کـه چگـونه تـغییر میدهیم نشانههای خود راکه تا شاید ایشان بفهمند .

در تفسیر قمّی است که مراد از عذاب بالای سر سلطان جائر است، و مراد به عذاب از زیر پامردمان پستی هستند که هیچ چیزی در آنها نیست، و مراد از ﴿ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا ﴾ عصبيّت است، و مراد از ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ بدهمسايه بو دن است.

و نیز در روایت ابی الجارود از حضرت باقر ﷺ روایت کرده که فرمود:

﴿ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمْ ﴾ هو الدخان والصيحة، ﴿ أَوْ مِنْ تَخْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ وهـو الخسف، ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا ﴾ وهو الاختلاف في الدين وطعن بـعضكم عـلى بـعض، ﴿ وَيُـذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ هو أن يقتل بعضكم بعضاً، وكلّ هذا في أهل القبلة؛ آ

یعنی: مراد از (عذاب بالای سر شما) دود تیره و صیحهٔ آسمانی است، ﴿ و یا عذاب از زیر پای شما > فرو رفتن به زمین است، و ﴿ فرقه فرقه شدن شما > اختلاف ظاهر شدن در دین شماست و طعن زدن بعضی از شماست بر بعض دیگر، و ﴿ چشیدن بعضی از شما آسیب بعض دیگر را > مراد این است که بکشد بعض از شما بعضی دیگر را، و همهٔ اینها در اهل قبله ظاهر می شود.

و در جامع الأخبار در ضمن خبری که جابر بن عبدالله انصاری در حجّة الوداع از رسول خدا ﷺ روایت کرده تأویل شده است عذاب این آیه به ریح حمراء - یعنی : باد سرخ - و به زمین فرو رفتن و سنگ باریدن - چنان که آن خبر طولانی را در این کتاب خواهی دید.۳

١. در مصدر : (وهو اختلاف).
 ٢٠ تفسير قمى ، ج ١، ص ٢٠٢ ـ ٢٠٢ ، نيز ر. ٤ : تفسير تبيان ، ج ٢، ص ١۶٣ ، بحارالأنوار ، ج ٩، ص ٢٠٥ ،
 ٢٠ تفسير قمى ، ج ١، ص ٢٠٢ ـ ٢٠٢ ، نيز ر. ٤ : تفسير نور الثقلين ، ج ٢، ص ١٧٣ ، ح ٢٠٩ ، و ١٠ .
 ٢٠ مع و ج ٥٢ ، ص ١٨١ ـ ١٨٢ ، ذيل حديث ٢ : تفسير نور الثقلين ، ج ١، ص ١٧٣ ، ح ٢٠٩ ، و ١٠ .
 ٢٠ مع م ٩٩ .
 ٢٠ معارج اليقين في أُصول الدين (جامع الأخبار)، ص ٣٩٥ ـ ٣٩٣ ، و نيز ر. ٤ : پاورقى حديث ٩ در همين مجلد.

مؤلّف ناچیز گوید: ممکن است عذابی که در این آیهٔ شریفه ذکر شده عذاب خدایی باشد \_ از قبیل صاعقه و صیحهٔ آسمانی و بادهای مخالف و طوفانی سخت و باریدن بارانهای خراب کننده و تگرگ و برفهای هلاک کننده باشد \_ و ممکن است عذابی باشد که خدای تعالی به دست بشر ایجاد کند \_ از قبیل آلات و اسلحه های جنگی هوایی ؛ از قبیل طیّارات جنگی و اِعمال ' گازهای اتمی و نارنجک ها و موشک ها و گازهای کهربایی و امثال آنها \_ ، و امّا عذاب از زیر پانیز ممکن است خدایی باشد و ممکن است به دست بشر به تقدیر خدای قادر ایجاد شده باشد . امّا خدایی از قبیل زلزله و به زمین فرو رفتن و آتش فشانی و غرق شدن ، و امّا خلقی از قبیل مین گذاری و طغیان آب ها باشد ، والله اعلم .

٨. سورهٔ يونس، آيهٔ ۲۴:

﴿ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ﴾ .

غيبت نعماني از محمّد بن بشير ۲ از محمّد حنفيّه الله روايت كرده كه فرمود:

إنَّ قبل راياتنا<sup>٦</sup> رايةً لآل جعفر وأَخرى لآل مِرداس. فأمّا راية آل جعفر فليست بشيء ولا إلى شيءٍ. فغضبت وكنت أقرب الناس إليه، فقلت: جعلت فداك، إنَّ قـبل راياتكم (رايتكُم) رايات؟ قال: إي والله، إنَّ لبني مرداس مُلكاً موطِّداً لا يعرفون في سلطانهم شيئاً من الخير. سلطانهم عسر ليس فيه يُسر. يدنون فيه البعيد ويقصون فيه القريب، حتّى إذا أمينوا مكر الله وعقابه واطمأنوا أنَّ ملكهم لايزول صيح بهم صيحة لم يبق لهم راعٍ يجمعهم، ولا داع يسمعهم، ولا جماعة يجتمعون إليها، وقد ضربهم الله مثلاً (وقد ضرب علَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَارًا ﴾، الآية.

. اعمال: به کار بر دن. ۲. در مصدر : (محتدین بشر). ٣. در مصدر : (قبل رايتنا).



ثم حلف محمّد بن الحنفيّة بالله أنَّ هذه الآية نزلت فيهم، فقلت : جعلت فداك، [لقد] حدّثتني عن هؤلاءِ بأمر عظيم، فمتى يهلكون ؟ فقال : ويحك ، يا محمّد ، إنَّ الله خالف علمه وقتَّ الموقِّتين . إنَّ موسى علي وعد قومه ثلاثين يوماً وكان في علم الله \_عزّ وجلّ \_ زيادة عشرة أيمّام لم يخبر بها موسى ، فكفر قومه واتّخذوا العجل من بعده لممّا جاز عنهم الوقت ، وإنَّ يونس وعد قومه العذاب وكان في علم الله أن يعفو عنهم ، وكان من أمره ما قد علمت ولكن إذا رأيت الحاجة قد ظهرت وقال الرجل أو يقول : بتّ الليلة بغير عشاء ، وحتّى يلقاك الرجل بوجه [ثمّ يلقاك بوجه آخر . قلت : هذه الحاجة عرفتها ، فما الأُخرى ؟ وأي شيء هي ؟ قال : يلقاك بوجه ] طَلِق ، فإذا جئت تستقرضه قرضاً لقاك بغير ذلك الوجه ، فعند ذلك تقع الصيحة من قريب ؟

یعنی : بدرستی که پیش از پرچمهای ما پرچمی برای آل جعفر هست و آن چیزی نیست و به چیزی نمی رسد، و رایت و پرچم دیگری برای آل مرداس است . پس من خشمگین شدم و من از کسانی بودم که نزدیک ترین مردم بودم به آن جناب . پس گفتم : فدایت شوم ! پیش از پرچمهای شما پرچمهایی هست ؟ فرمود : آری ، والله برای آل مِرداس مُلکِ پا بر جایی هست که نمی شناسند در مدّت سلطنت خود چیزی از خوبی را . سلطنتشان مشکل است و آسان نیست . در آن دور را نزدیک می کنند و می کنند که مُلکشان زایل شدنی نیست ، که ناگاه بر ایشان صیحهای زده شود که باقی نمی ماند در ایشان ر عایت کننده ای که آنها را جمع کند و نه خواننده ای که بشنواند ایشان را و نه جماعتی که دور آنها جمع شوند ، و خدا مثَل آنها را در قرآن بیان کرده : ایشان را و نه جماعتی که دور آنها جمع شوند ، و خدا مثَل آنها را در قرآن بیان کرده : و اهل آن گمان کنند که توانایی بر هر چیزی دارند ، که ناگهان امر و فرمان ما ایشان را

۱. غیبت نعمانی، ص ۲۰۲ ـ ۳۰۳، ح ۷، و نیز ر.ک: غیبت شیخ طوسی، ص ۴۲۷، ح ۴۱۵؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۰۴، ح ۹ و ص ۲۴۶ \_۲۴۷، ح ۱۲۷؛ الزام الناصب، ج ۱، ص ۲۴۱. میگیرد در شب یا روز و قرار میدهیم آنها را مانند محصولی که چیده و درو شده باشد ، بنحوی که گویا در گذشته وجود نداشته .

پس قسم یاد کرد محمّد حنفیّه به ذات خدا که : این آیه \_یا محمّد ! \_ در حقّ ایشان نازل شده . گفتم : فدایت شوم ! حدیث فرمودی از ایشان برای من امر بزرگی را . پس کی هلاک می شوند ؟ فرمود : رحمت خدا بر تو ، ای محمّد ! بدرستی که خدای تعالی مخالف است علم او با وقت قرار دادن وقت قرار دهندگان . بدرستی که موسی وعده کرد با قوم خود سی روز را و در علم خدا ده روز زیادتر بود که به موسی خبر نداد . پس کافر شدند قوم موسی و بعد از آن گوساله را به خدایی گرفتند ، چون دیدند وقت گذشت و موسی نیامد.

و بدرستی که یونس به قوم خود وعدهٔ عذاب داد و در علم خداگذشته بود که درگذرد از ایشان، و از امر خدا این طور است که دانستی، و لکن چون دیدی فقر و احتیاج مردم ظاهر شد بنحوی که مرد بگوید : شب را بی شام به سر بردم، و تا این که ببینی مرد راکه تو را ملاقات کند باگشاده رویی، پس اگر رفتی از او قرض بگیری، به روی دیگر به تو نگاه کند - یعنی : بی اعتنایی کند -، در چنین وقتی نزدیک است صیحه واقع شود. این حدیث شریف را در سیزدهم بحار از کتاب سرور أهل الإیمان تألیف سیّد علی

بن عبدالحميد نيز روايت كرده .'

٩. سورهٔ يونس، آيهٔ ٣۵:

﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقَّ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدًى إِلَّا أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ . در غيبت نعمانى و كانى به سندهاى خود از عبدالله بن مسلمهٔ جريرى روايت كردهاند كه گفت:

قلت لأبي عبد الله ﷺ : يوبّخونا ويكذّبونا. إنّا نقول : صيحتين تكونان، يقولون : من أين تُعرَف المحقّة من المبطلة، إذا كانتا؟ قال : فماذا تردّون عليهم؟ قلت : ما نردّ عليهم شيئاً.

قال : قولوا : يصدّق بها إذاكانت من كان يؤمن بها من قبل . إنَّ الله \_عزَّ وجلّ \_ يقول : ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ ﴾ إلى آخر الآية ؛ \

یعنی: گفتم به ابی عبدالله میعنی: حضرت صادق الله این توبیخ و ملامت و سرزنش میکنند ما را و تکذیب میکنند ما راکه میگوییم: دو صیحه می باشد. میگویند: از کجا حق آن از باطل آن شناخته می شود، وقتی این دو صیحه می باشد ؟ حضرت فرمود: چه جوابی به ایشان گفتید ؟ گفتم: جوابی به ایشان نگفتیم . فرمود: بگویید: کسی تصدیق به آن میکند وقتی که واقع شود که ایمان آورده باشد به آن از پیش . بدرستی که خدای میزوجل می فرماید: ﴿ آیا پس کسی که راهنمایی میکند به سوی حق سزاوارتر است که پیروی کرده شود، یاکسی که راهنمایی نشده مگر این که راهنمایی شود ؟ پس چیست شما را ؟ چگونه حکم میکنید ؟ »

١٠. سورة الرعد، آيهُ ١٣:

﴿ وَيُزْسِلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾.

غیبت نعمانی به سند خود از حضرت امیر مؤمنان علی ﷺ روایت کرده که فرمود :

إنّ بين يدي القائم سنين خدّاعة، يكذَّب فيها الصادق، ويصدَّق فيها الكاذب، ويقرَّب فيها الماحل.

[وفي حديث:] وينطق فيها الرُّوَيبِضة. قلت: وما الرُّوَيبِضة، وما الماحل؟ قال: أما تقرؤون قوله: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾؟ [قال: يريد المكر] فقلت: وما الماحل؟ قال: يريد المكّار؟

- ۱. کافی، ج ۸، ص ۲۰۸، ح ۲۵۲؛ غیبت نعمانی، ص ۲۷۴، ح ۳۲ با قدری اختلاف، و نیز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۸، ص ۲۰۸ ح ۵۷ و ص ۲۹۹ ۳۰۰، ح ۶۶؛ تفسیر نور الشقلین، ج ۲، ص ۳۰۲ ۳۰۳، ح ۵۷؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ۳۰۲ و ج ۲، ص ۹۹ ۱۰۰؛ مکیال المکارم، ج ۲، ص ۱۷۴.
- ۲. غیبت نعمانی، ص ۲۸۶ \_ ۲۸۷، ح ۶۲، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۳، ص ۲۲۰؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۵۸، ص۴۷؛ مجمع الزواند، ج ۷، ص ۲۸۴؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۴؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۴۵، ح ۱۲۴؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ۶۵ و ج ۲، ص ۱۰۲.

یعنی : بدرستی که پیش روی قائم \_یعنی : پیش از قیام او \_سال هایی است فریبنده که تکذیب می شود در آنها راستگو و تـصدیق مـی شود در آنـها دروغگـو و مـقرّب می شود در آنها ماحل و سخنرانی میکند در آنها رویبضه .

(اصبغ بن نباته که راوی حدیث است گفت :) گفتم : رویبضه چیست و ماحل کدام است ؟ فرمود : آیا قرآن نمی خوانید قول خدا را : ﴿ وَهُوَ شَدِیدُ الْمِحَالِ ﴾ ؟ گفت : گفتم : ماحل چیست ؟ فرمود : اراده می کند مکّار را .

نگارنده گوید: ظاهراً حدیث خالی از سقط نیست؛ زیراکه سؤال سائل از رویبضه و ماحل هر دو بوده و جواب راجع به ماحل تنهاست و در عبارت هم تکرار دارد، و امّا رویبضه \_چنان که در اخبار متعدّدهٔ دیگر از طریق خاصّه و عامّه روایت شده \_مراد اشخاص خسیس پست و کسانی هستند که قبلاً لیاقت مداخله در امور عامّه نداشته و لیاقت آن را نداشته و ندارند. ۲ بعد از این اخبار آن در بخش اخبار نبویّه ذکر خواهد شد.

۱۱. سورهٔ رعد، آیهٔ ۳۱:

144 .....

﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُمْ بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ وَعُدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ ؛

یعنی : و همیشه آن کسانی که کافر شدند میرسد به ایشان بواسطه و سبب آنچه ساختهاند مصیبتی سخت و سرکوبی شدید ، یا فرود می آید در نزدیکی خانهٔ ایشان ، تا این که وعدهٔ خدا بیاید . بدرستی که خدا خلاف نمیکند وعدهٔ خود را .

ممکن است در این آیه اشاره باشد به آلات و قوایی که کفّار به دست های خود ساخته و می سازند و اختراع کرده و میکنند برای فساد کردن در روی زمین -از قبیل قوای ناریه و موشک ها و طیّارات جنگی و بمب های اتمی و نارنجک ها و ناوهای جنگی و زیر دریایی ها و مین گذاری ها و امثال اینها که برای نیست و نابو د کردن بشر

١. بحارالأنوار ، ج ٥٢، ص ٢٢٥ \_ ٢۴۶ ، ذيل حديث ١٢۴ .

ساخته شده و می شود. خداوند متعال آنها را به همین آلت هایی که به دست های خود اختراع کرده اند سرکوب کند و به مصرف نابود کردن خودشان برساند و نزدیک خانه های خودشان و یا خانه های همسایگانشان فرود آورد - چنان که معصوم فرموده : «من حفر بئراً لأخیه وقع فیه » ۱۰ یعنی : کسی که چاهی بکند برای برادر خود ، فرموده : «من در آن چاه می افتد - ، و بعد از آن که این آلات و قوا به خودشان و در خانه های خودشان یا همسایگانشان فرود آمد و سرکوب و نابود شدند ، و عدهٔ خدا بیاید - یعنی : امر قیام قیامت صغراکه ظهور مهدی آل محمد بین است صورت گیرد .

چنان که در آیه ای هم که قبل از این آیه گذشت که خدا صاعقه ها می فرستد برای کسانی که مجادله با خدا می کنند نیز ممکن است گفته شود که : مراد از آنها صاعقه های آسمانی است و یا صاعقه هایی که به دست خود جدال کنندگان با خدا ساخته و تهیّه شده ، یا هر دو باشد ، والله العالم .

١٢. سورة نحل، آية ٤٥ ـ ٤٧:

﴿ أَفَأَمِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا السَّبَّآتِ أَنْ يَخْسِفَ اللَّهُ بِهِمُ الْأَرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ \* أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلُّبِهِمْ فَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ \* أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفٍ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوْوفٌ رَحِيمٌ ﴾؟

یعنی : آیا پس ایمن شدند آنان که مکر کردند بدی ها را این که فرو برد ایشان را خدا به زمین ، یا آن که بیاورد ایشان را عذاب از جایی که نمی دانند ، یا آن که بگیرد ایشان را بر دست انداختن ایشان به خواسته های خود و یا برگشتن ایشان از طریق حق ؟ پس ایشان عاجز کنندگان نیستند ، یا این که بگیرد ایشان را بر ترسی که به آنها رو آورد ؟ پس بدرستی که پروردگار شما هرآینه رئوف و مهربان است.

۱. کافی، ج ۸، ص ۱۹، ضمن حدیث ۴: تحف العقول، ص ۸۸ و ۹۳؛ کنز الفوائد، ص ۵۷؛ بحارالأنوار، ج ۷۲، ص ۳۲۱، ضمن حدیث ۵۰ وج ۷۴، ص ۲۳۶، ضمن حدیث ۱ و ص ۲۸۲، ضمن حدیث ۱. بدان که این آیات مبارکات تأویل شده است به فرو رفتن لشکر سفیانی در بیداء به زمین ـ چنان که در کتاب عوالم و بحارالأنوار و سیّد هاشم بحرینی در کتاب محجّة از جابر جعفی از حضرت باقر ﷺ روایت کردهاند و آن حدیث مفصّلی است که در بخش پنجم در احادیث مرویّه از ائمّه ﷺ تمام آن حدیث رانقل خواهم کرد ـ إن شاء الله تعالی .

١٣. سورة بنى اسرائيل، آية ٤:

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُم أَكْثَر نَفِيرًا ﴾ ؛

یعنی : پس برمیگردانیم برای شما نصرت را بر ضرر ایشان و مدد میکنیم شما را به مالها و فرزندان و قرار میدهیم شما راکه جمعیّت نفرات شما بیشتر باشد.

در سيزدهم بحار از كتاب سرور أهل الإيمان به سند خود از اصبغ بن نباته حديث طويلي را از حضرت اميرالمؤمنين [ﷺ] روايت كرده كه از جمله آن كه محلً شاهد است اين است كه فرمود:

سلوني قبل أن تفقدوني، فتشغر برجلها فتنة شرقيّة، وتطأ في حطامها بعد موتها وحياتها وتشبّ نار بالحطب الجزل من غربيّ الأرض، رافعة ذيلها تدعو. يا ويلها لرحله'، فإذا استدار الفلك قلتم: مات أو هلك. بأيّ وادٍ سلك؟ فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا ﴾؟

یعنی : بپرسید از من پیش از آن که مرا نیابید . پس وقتی که خالی کرد بلاد را از مردم که نماند کسی که حفظ و حراست آنها راکند و اهل آنها را بیرون کرد با پیادگان خود

١. در مصدر: (تدعو يا ويلها، مكتوب لرجله ومثلها)، و در بحار: (يا ويلها لرحله ومثلها).

۲. سرور أهل الإيمان، ص ٥٠ - ٥١، ح ٢٩؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٧٢ - ٢٧٣، ح ١٩٧، و نيز ر. ٤: نهج البلاغد، ج ٢، ص ١٣٠؛ تفسير عيّاشى، ج ٢، ص ٢٨٢، ح ٢٢؛ النهاية في غريب الحديث، ج ٢، ص ٩٨٩؛ مختصر بصائر الدرجات، ص ١٩٨ - ١٩٩؛ بحارالأنوار، ج ١٠، ص ١٢٨، ح ٧ وج ٣٣، ص ٢٢٨ وج ٥١، ص ٥٧، ح ٢٨ وج ٥٣، ص ٨٢، ضعن حديث ٨٤؛ تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ١٣٩، ح ٢٢؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٠٢ - ١٠٢. و پامال کرد اموال آنها را فتنه ای که از طرف مشرق بلند می شود بعد از آن که فتنه آنها را میرانید و قوّهٔ آنها را شکست و برافر و خته شد آتش بسیاری از مغرب زمین که آن آتش دامنه داری است که صداهای ویل و وای را بلند کند. پس چون میان اهل دین اختلاف افتاد و فلک بر این اختلاف دور زد و گفتید: «کشته شد یا مرد؟ یا در چه وادی ای رفت؟» در آن روز تأویل این آیه: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ ﴾ تا آخر آیه ظاهر می شود.

تمام این حدیث را با تحقیقات لازمه در بخش چهارم این کتاب بطور تفصیل شرح خواهم داد.۱

۱۴. سورهٔ نمل، آیهٔ ۸۲:

﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنْ الْأَرْضِ تَكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ ؛

یعنی : و چون واقع شود بر ایشان گفتار ، بیرون آریم برایشان جنبندهای را از زمین که سخن گوید با ایشان که مردمانی بودند که به نشانه های ما یقین نمی کردند .

در غیبت نعمانی از عبایة بن ربعی از حضرت امیر ﷺ و آن حضرت از پیغمبر خدا ﷺ روایت کرده . از جملهٔ آن در معنای این آیه است که فرمود :

وإنّهم ليقرؤون منها آية في كتاب الله : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ ﴾ (إلى آخر الآية)، وما يتدبّرونها حقّ تدبّرها. ألا أُخبركم بآخر ملك بني فلان ؟ قلنا : بلى، يا أمير المؤمنين. قال : قتل نفس حرام في يوم حرام في بلد حرام عن قوم قريش. والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، ما لهم ملك بعده غير خمس عشرة ليلة. قلنا : هل قبل هذا من شيء أو بعده من شيء؟ فقال : صيحة في شهر رمضان تفزع اليقظان، وتوقظ النائم، وتخرج الفتاة من خدرها؟

يعنى: بدرستى كه ايشان مى خوانند از آن آيهاى را در كتاب خداى \_عز وجل \_و آن

۱. ر.ک: حدیث ۲۴۶ و پاورقی آن در همین مجلّد.

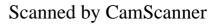
۲. غیبت نعمانی، ص ۲۶۷، ضمن حدیث ۱۷، و نیز ر.ک: مدینة المعاجز، ج ۳، ص ۹۰، ضمن حدیث ۷۴۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳۴، ضمن حدیث ۱۰۰؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۰۴\_۱۰۰. این آیه است : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقُوْلُ عَلَیْهِمْ ﴾ تا آخر آیه ، و تدبّر نمی کنند در آن حقّ تدبّر را. آیا خبر ندهم شما را به آخر ملک پسران فلان ؟ گفتیم : چرا، یا امیر المؤمنین ! فرمود : کشته شدن نفس حرامی در روز محترمی در شهر محترمی از گروه قریش . قسم به آن کسی که شکافد دانه را و آفریند بنده را ، از برای ایشان بعد از کشته شدن او ملکی نخواهد بود غیر از پانزده شب . گفتیم : آیا پیش از آن هم چیزی هست - یعنی : علامتی - ، یا بعد از آن ؟ فرمود : صیحه ای است در ماه رمضان که به فزع اندازد شخص بیدار را و بیدار کند شخص خوابیده را و بیرون آید دختر جوان از سراپردهٔ خود .

۱۵. سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۱ – ۲: ﴿ اَلَمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُنْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ ؛ یعنی : منم خدای داناتر . آیا گمان می کنند مردمان که واگذارده می شوند به حال خود همین قدر که بگویند : ایمان آوردیم ، و ایشان آزمایش نشوند ؟ و در ارشاد مفیداز حضرت امام رضا ﷺ روایت کرده که فرمود :

لايكون ماتمدّون إليه أعناقكم حتّى تميّزوا وتمحّصوا فلا يبقى منكم إلّا ندر، ثمّ قرأ قوله: ﴿ الَمّ \* أَحَسِبَ النَّاسُ ﴾ (إلى آخر الآية)، ثمّ قال: [إنّ] من علامات الفرج حدثاً يكون بين المسجدين، ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً من العرب؛ \

یعنی : نمی باشد آنچه که گردن کشیده اید برای آن ـ یعنی : قیام قائم ـ تا این که تمیز داده شوید و آزموده شوید . پس باقی نمی ماند از شما مگر اندکی . پس خواند فرمودهٔ خدا را : ﴿ اللّمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ ﴾ تا آخر آیه . پس فرمود : از علامات فرج حادثه ای است که واقع می شود در میان دو مسجد و می کشد فلان پسر فلان پانزده نفر از سرکردگان عرب را .

۱۱ را شاد، ج ۲، ص ۳۷۵ ـ ۳۷۶، و نیز ر. ک: غیبت شیخ طوسی، ص ۴۴۸، ح ۴۴۷؛ الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۶۹ ـ ۴۴۷ ـ ۲۱۰، ح ۲۱۰ می ۲۱۰ ـ ۲۱۱، دیل حدیث ۶۵؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۵۹؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۰ ـ ۲۱۱، ح ۲۰ می ۱۷۹ ـ ۲۱۰
 ح ۵۶؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۵۰، ح ۱۲؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۰۵ و ۱۲۹.



GD. 189

۱۶. سورهٔ نور، آیهٔ ۵۵:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ؛

یعنی : وعده داده است خدا آنانی راکه ایمان آوردند و کارهای شایسته کردند که هرآینه خلیفه خواهد کرد ایشان را همچنان که خلیفه قرار داد کسانی راکه پیش از ایشان بودند و هرآینه متمکّن خواهد کرد ایشان را.

در غیبت نعمانی به سند خود از حضرت صادق ﷺ روایت کرده که فرمود :

إذا كان ليلة الجمعة يُهبِط الربّ \_تبارك وتعالى \_ ملائكته إلى سماء الدنيا. فإذا طلع الفجر [جلس ذلك الملك على العرش فوق البيت المعمور و] نصب لمحمّد وعليّ والحسن والحسين [عليها ويجمع لهم الملائكة والنبيّين والمؤمنين، وتفتح أبواب السماء.

فإذا زالت الشمس قال رسول الله ﷺ : يا ربّ، ميعادك الذي وعدت في كتابك \_وهو هذه الآية : ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ ﴾ (الخ) \_ ويقول الملائكة والنبيّون مثل ذلك، ثمّ يخرّ محمّد وعليّ والحسن والحسين سجّداً لله، ثمّ يقولون : يا ربّ، اغضب ؛ فـإنّه قد هتك حريمك، وقتل أصفياؤك، وأُذِلّ عبادك الصالحون، فـيفعل الله ما يشاء، وذلك وقت معلوم ؟

یعنی: چون شب جمعه شود، هرآینه پروردگار ـتبارک و تعالی ـملائکهٔ خود را به آسمان دنیا فرو فرستد. پس چون سفیدهٔ صبح طالع شود، نصب کرده می شود برای

١. در مصدر: (أهبط الله ملكاً). ۲. عبارت «عند البيت المعمور» در مصدر نيامده. ۲.در مصدر: (يوم). ۴. غيبت نعماني، ص ۲۸۴، ح ۵۶، و نيز ر. ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۷، ح ۵۴؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ٧٢- ٢٢ وج ٢، ص ١٠٥؛ مكيال المكارم، ج ١، ص ٣٤٢.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

محمّد و علی و حسن و حسین ﷺ منبرهایی از نور نزد بیت المعمور . پس بالا می روند بر آنها و جمع می شوند از برای ایشان فر شتگان او و پیغمبران و مؤمنان و گشاده می شود درهای آسمان .

پس چون وقت زوال آفتاب شد، پیغمبر ﷺ عرض میکند: ای پروردگار من! به وعدهای که دادهای در کتاب خود وفاکن \_و آن این آیه است : ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِینَ آمَنُوا مِنکُمْ ﴾ تا آخر آیه \_و میگویند فرشتگان و پیغمبران مانند ایس را. پس به سجده میافتند محمد وعلی و حسن و حسین، پس میگویند : پروردگارا! خشمگین شو. بدرستی که هتک حرمت تو راکرد و کشته شدند برگزیدگان تو و ذلیل شدند بندگان شایستهٔ تو . پس میکند خدا آنچه را خواهد و آن وقت معلوم است .

١٧. سورة سبأ، آية ٥١ - ٥٢:

14. ....

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ « وَقَالُوا آمَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيد ﴾ ؛

یعنی : و اگر ببینی زمانی که بترسند که هیچ گذشتی در آن نیست و گرفته شوند از جایگاهی نز دیک و بگویند : ایمان آور دیم ، و از کجا باشد برای ایشان تناول از جایگاه دور \_یعنی : در قیامت .

تفسير على بن ابراهيم قمّى از ابى الجارود از حضرت باقر ﷺ روايت كرده كه در قول خداى تعالى : ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ ﴾ ، قال : من الصوت، وذلك الصوت من السماء، وقوله : ﴿ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ ، قال : من تحت أقدامهم خسف بهم ؟

یعنی : فرمود : فزع ایشان از صداست و این صدا از آسمان است، و فرمایش خدای تعالی

- ۱. ترجمهٔ عبارت مورد نظر به صورت «بدرستی که هتک حرمت تو شد» یا «بدرستی که حرمت تو هتک شد» مناسبت تر است.
- ۲. تفسیر قمی، ج ۲، ص ۲۰۵ \_ ۲۰۶ و نیز ر.ک: بحارالأنوار ، ج ۵۲، ص ۱۸۵ \_ ۱۸۶، ح ۱۱؛ تفسیر اصفی ، ج ۲، ص ۱۰۱۸ \_ ۱۰۱۹؛ تفسیر صافی، ج ۴، ص ۲۲۶ وج ۶، ص ۱۰۷؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۳۴۴، ح ۹۹.



که فرمود : ﴿ گرفته می شوند از مکان نزدیک ﴾ فرمود : از زیر پاهایشان زمین فرو می برد ایشان را .

و نيز از ابى حمز، روايت كرد، كه گفت: از حضرت باقر ﷺ پرسيدم از قول خداى تعالى : ﴿ وَأَنَّى لَهُمُ التِّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيد ﴾ ، قال : إنّهم طلبوا المهدي ' من حيث لاينال ، وقد كان لهم مبذولاً من حيث لاينال . افرمود : بدرستى كه ايشان طلبيدند مهدى را از جايى كه رسيد، نمى شد به او و بود كه آن حضرت از براى ايشان جابه جا مى شد از جايى كه نائل به آن حضرت نمى شدند .

مجلسی ﷺ فرموده که : «من حیث لاینال» یعنی : بعد از سقوط تکلیف و ظهور آثار قیامت یا بعد از موت یا نزد فرو رفتن به زمین ، و احتمال اخیر اظهر است . و نیز در سیزدهم بحار گفته است :

و روى أصحابنا في أحاديث المهديّ عن أبي عبدالله وأبي جعفر مثله: ﴿ وقالوا ﴾: أي: ويقولون في ذلك الوقت وهو يوم القيامة أو عند رؤية البأس أو عند الخسف في حديث السفيانيّ: ﴿ آمَنًا بِهِ وَأَنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ ﴾، أي: ومن أين لهم الانتفاع بهذا الإيـمان الذي حبوا اليه. بيّن \_سبحانه\_ أنّهم لاينالون به نفعاً كما لاينال أحد التناوش من مكان بعيد؛<sup>٢</sup>

یعنی : و روایت کر ده اند یاران ما در حدیث های مهدی از حضرت صادق و حضرت باقر بین مانند آن \_یعنی : حدیث قبل \_را و گفتند که : معنای آن این است که می گویند در این وقت \_و آن روز قیامت است \_یا وقت دیدن عذاب یا وقت فرو رفتن به زمین در حدیث سفیانی : ایمان آور دیم به او ، ﴿ وَأَنَّی لَهُمُ التَّنَاوُشُ ﴾ یعنی : و از کجا از برایشان این ایمان که پیش آمده برای ایشان نفع دارد ؟ خدای \_سبحانه \_بیان فرموده

در بیشتر مصادر: (طلبوا الهدی).

۲. تفسير قمی، ج ۲، ص ۲۰۶، و نيز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۸۷، ح ۱۲: تفسير اصفی، ج ۲، ص ۱۰۱۹؛ تفسير صافی، ج ۴، ص ۲۲۷، ح ۵۲ وج ۶، ص ۱۰۸؛ تفسير نور الثقلين، ج ۴، ص ۳۴۴\_۳۴۵، ح ۱۰۰. ۳. در مصدر : (أُلجئوا). ۴. بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۸۷، ذيل شمارة ۱۱، و نيز ر.ک: تفسير مجمع البيان، ج ۸، ص ۲۲۹.

که : به سبب این ایمان نائل به نفعی نخواهند شد \_همچنان که نمی رسد احدی این تناول را از جایگاه دور .

إلزام الناصب از كتاب محجه، تأليف سيّد هاشم بحريني - أعلى الله مقامه -، از حضرت باقر الله روايت كرده كه فرمود:

يكون لصاحب هذا الأمر غيبة، وذكر حديثاً طويلاً يتضمّن غيبته وظهوره إلى أن قال: فيدعو الناس \_يعني: القائم \_ إلى كتاب الله وسنّة نبيّه والولاية لعليّ بن أبي طالب والبراءة من عدوّه، ولا يسمّي أحداً حتّى ينتهي إلى البيداء، فيخرج إليه جيش السفيانيّ، فيأمر الله فيأخذهم من تحت أقدامهم، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ وَقَالُوا آمَنًا بِهِ ﴾؛ يعني: بقائم آل محمّد \_صلوات الله عليهم - [﴿ وقد كفروا به ﴾ يعني: بقائم آل محمّد عَلَيهي إلى آخر السورة، فلا يبقى منهم إلا رجلان يقال: وتر ووتيرة من [مراد]، وجوههما في أقفيتهما، يمشيان القهقرى فيخبران الناس بما فُعِلَ بأصحابهم، والحديث طويل اكتفينا بقدر الحاجة ؟

یعنی : می باشد از برای صاحب این امر غیبتی ، و ذکر کرده است حدیث طویلی را که در بر دارد غیبت و ظهور آن حضرت را ، تا این که فرمود : پس می خواند مردم را - یعنی : قائم ﷺ - به کتاب خدا و سنّت پیغمبر ﷺ و ولایت علیّ بن ابی طالب ﷺ و بیزاری جستن از دشمنان او و نام نمی برد احدی را تا ایـن که می رسد به بیداء . پس بیرون می رود به سوی او لشکر سفیانی . پس امر می فر ماید خدا ز مین را ، پس می گیرد ایشان را از زیر پاهایشان و این است گفتهٔ خدای تعالی : ﴿ وَلَوْ تَوَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ ﴾ تا ﴿ آمَنَا به ﴾ ؛ یعنی : ایمان آوردیم به قائم آل محمّد ﷺ ( تا آخر سوره ). پس باقی نماند از ایشان مگر دو نفر که آنها را و تر و و تیره گویند که روهای ایشان به عقب بر می گردد و عقب عقب راه می روند و به مردم خبر می دهند آنچه را به اصحاب

۱. در روایت اوّل مصدر : (ولا یستمرّ). ۲. الزام الناصب، ج ۱، ص ۸۰، و ج ۲، ص ۱۰۵ \_۱۰۶، و نیز ر.ک: تفسیر عیّاشی، ج ۲، ص ۵۷: بحارالأنوار، ج ۵۲. ص ۲۴۲، ضمن حدیث ۹۱. ایشان گذشت، و حدیث طولانی است. بقدر حاجت اکتفا شد. تا این جا بود کلام صاحب الزام الناصب.

١٨. سورهٔ حمّ سجدة، آيهٔ ١٥:

﴿ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى ﴾ ؛

یعنی : هرآینه میچشانیم ایشان را عذاب خواری در زندگانی دنیا و هرآینه عذاب آخرت خوار [کننده ]تر است .

در غیبت نعمانی به سند خود از حضرت صادق ﷺ روایت کرده در قول خدای تعالی : ﴿عذاب الخزي ﴾، چیست عذاب خواری دنیا؟

فقال: أيّ خزي أخزى \_يا أبابصير \_ من أن يكون الرجل في بيته وأصحابه وعلى إخوانه وسط عياله إذ شق أهله الجيوب عليه وصرخوا، فيقول الناس: ما هذا ؟ فيقال: مسخ فلان الساعة ؟ فقلت: قبل قيام القائم، أو بعده ؟ قال: لا، بل قبله ؟ يعنى: كدام خوارى خوار تر است \_اى ابابصير ! \_از اين كه مر د در خانهاش در ميان اهل و عيال و برادران و يارانش باشد كه ناگاه چاك زنند بر او اهل او گريبان هاى خود را و فرياد زنند. پس مردم بگويند : اين فرياد براى چيست ؟ پس گفته شود : فلان در اين ساعت مسخ شد. پس گفتم : پيش از قيام قائم، يا بعد از آن ؟ فرمود : نه، بلكه پيش از آن .

۱۹. سورهٔ حمّ سجدة، آيهٔ ۵۳: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾؛ يعنى : بـزودى بـنماييم ايشـان را نشـانه هاى خـود را در كـرانـه هاى جـهان و در خودهاشان تا اين كه آشكار شود براى ايشان كه او حقّ است.

۱. در بیشتر مصادر : (وحجاله).
 ۲۰ فیبت نعمانی، ص ۲۷۷ \_ ۲۷۸، ح ۴۱، و نیز ر. ک: بحارالأنوار . ج ۵۲، ص ۲۴۱ \_ ۲۴۲، ح ۱۱۱؛ نفس.
 الرحمن فی فضائل سلمان، ص ۲۸۸؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۰۶.

در غیبت نعمانی به سند خود روایت کرده که : از حضرت باقر ﷺ سؤال کرده شد از تفسیر این آیه ، فرمود :

نريهم في أنفسهم المسخ، ونريهم في الآفاق انتقاض الآفاق عليهم، فيرون قدرة الله في أنفسهم في الآفاق، وقوله: ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾ يعني بذلك خروج القائم، هو الحقّ من الله \_عزّ وجلّ \_، يراه هذا الخلق، لابدٌ منه؛ <sup>(</sup>

يعنى : مى نماييم به ايشان در نفس هاشان در آفاق مسخ را و در آفاق كم شدن آفاق رابر ايشان . پس مى بينند قدرت خدا را در نفس هاشان و در آفاق ، و فرموده او : ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾ قصد مى كند به آن خروج قائم را . او حقّ است از جانب خداى -عزّ وجل . مى بينند آن را اين خلق . ناچار است از آن .

در كانى به سند خود از حضرت صادق ﷺ در تفسير اين آيه روايت كرده كه فرمود: خسف ومسخ وقذف. قال: قلت: ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ ﴾؟ [قال:] دع ذا. ذاك قيام القائم؟ گفت: گفتم: ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ ﴾ يعنى: چه ؟ فرمود بگذار اين را. أن قيام قائم ﷺ است.

۲۰. سوره شعراء، آیهٔ ۴: ﴿ إِنْ نَشَا نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ ؛ يعنى : اگر بخواهيم ، فرو مى فرستيم بر ايشان از آسمان نشانهاى ، پس مى گردد گردن هاشان براى آن خضوع كنندگان . غيبت نعمانى به سند خود از حضرت زين العابدين و از حضرت صادق عليه روايت کرده که آن آيت نداى اوّل است .

در بیان آیات مؤوّله که مُشعِر بر علامات ظهور است

قال: إذا سمعوا الصوت أصبحوا وكأنَّما على رؤوسهم الطير؛ ١

فرمود : چون صدا را بشنوند ، داخل در صبح می شوند بنحوی که گویا مرغ مرگ بالای سر های ایشان است .

و نیز در غیبت نعمانی به سند خود روایت کرده از عبدالله بن سنان که گفت: نرد حضرت صادق با بودم که مردی از قبیلهٔ همدان می گفت که: جماعت عامّه سرزنش می کنند ما را و به ما می گویند که: شما گمان می کنید که منادی از آسمان به نام صاحب این امر ندا می کند، و حضرت تکیه فرموده بود. غضبناک از جا بلند شد و نشست. پس فرمود: از من روایت نکنید و روایت کنید از پدرم و بر شما حرجی نیست در این روایت کردن.

أشهد أنّي سمعت أبي على يقول: والله إنّ ذلك في كتاب الله \_عزّ وجلّ \_ لبيّن حيث يقول: ﴿ إِنْ نَشَأ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ ، فلا يبقى في الأرض يومئذٍ أحد إلّا خضع وذلّت رقبته لها، فيؤمن أهل الأرض إذا سمعوا الصوت من السماء: ألا، إنّ الحقّ في عليّ بن أبي طالب وشيعته. فإذا كان الغد صعد إبليس في الهواء حتّى يتوارى عن أهل الأرض، ثمّ ينادي: ألا، إنّ الحقّ في عثمان بن عفّان وشيعته، فإنّه قتل

فيئبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحقّ وهو النداء الأوّل، ويرتاب يومئذٍ الذين في قلوبهم مرض، والمرض والله عداوتنا. فعند ذلك يتبرّؤون منّا ويتناولونا، فيقولون: إنّ المنادي الأوّل سحر من سحر أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبد الله قول الله \_عزّ وجلّ ـ: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ ؟؟

يعني : شهادت مي دهم كه من شنيدم از پدرم ﷺ كه مي فرمود : والله ، بدرستي كه اين

۱. غیبت نعمانی، ص ۲۷۱، ح ۲۳، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۳، ح ۴۱. ۲. سورة قمر، آید ۲.

۲. غیبت نعمانی، ص ۲۶۸، ضمن حدیث ۱۹، و نیز، ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۹۲، ح ۴۰؛ إلزام الناصب، ج ۱. ص ۷۵؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۲۵۶.

صدا در کتاب خدای ـ عزّوجل ـ بیان شده، آن جایی که می گوید: (اگر بخواهیم، فرو می فرستیم بر ایشان از آسمان نشانه ای، پس می گردد گردنه ای ایشان خضوع کنندگان ﴾. پس باقی نمی ماند در زمین در آن روز احدی مگر این که خضوع می کند و ذلیل می شود گردن او برای آن. پس ایمان می آورند اهل زمین وقتی که شنیدند این صدا را از آسمان که: آگاه باشید که حق در علیّ بن ابی طالب و شیعیان اوست، و چون فردا شود، بالا می رود شیطان در هوا تا از دیده های اهل زمین پنهان شود. پس ندا می کند که: آگاه باشید که حق در علیّ بن ابی طالب و شیعیان اوست، و چون فردا شود، بالا می رود شیطان در هوا تا از دیده های اهل زمین پنهان شود. پس ندا کشته شد. پس بخواهید خون او را.

پس ثابت می دارد خدا آن کسانی را که ایمان آور دند به گفتار ثابت بر حق و آن ندای اوّل است و شک می کنند در آن روز آنهایی که در دل هاشان مرض است -به ذات خدا قسم است حدشمنی ما را. پس در این هنگام بیزاری می جویند از ما. پس می گیرند ما را و می گویند : صدای اوّل جادویی از جادوهای این خانواده است . پس تلاوت فرمود حضرت صادق الله این آیه را : ﴿ وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُغْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرُ مُسْتَمِرٌ ﴾ ؛ و اگر ببینند نشانه ای را رو می گردانند و می گویند : این جادویی است دنباله دار .

و نیز در سیزدهم بحاد از کتاب مواعظ به سند خود روایت کرده از حسن بن زیاد بن صیقل که گفت : شنیدم از ابی عبدالله ، جعفر بن محمّد ، که می فرمود :

إنَّ القائم لايقوم حتَّى ينادي منادٍ من السماء تسمع الفتاة في خـدرها، ويسـمع أهـل المشرق والمغرب، وفيه نزلت هذا الآية: ﴿ إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ <sup>( ؛ ٢</sup>

یعنی : بدرستی که قائم قیام نمیکند تا این که منادیای از آسمان نداکند که بشنوند دختران جوان هر یک در سراپردهٔ خود و بشنوند اهل مشرق و مغرب ، و در این باب

۱. سورة شعراء، آیه ۴. ۲. بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۸۵، ح ۱۵، و نیز ر.ک: غیبت شیخ طوسی، ص ۱۷۷، ح ۱۳۴؛ تیفسیر صافی، ج ج ۴، ص ۲۹، ح ۴. نازل شده است اين آيه : ﴿ إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ ﴾ تا آخر . معنى آن قبلاً گفته شد . ٢

غیبت نعمانی به سند خود از حضرت امام محمّدباقر ﷺ روایت کرده که فرمود:

سئل أمير المؤمنين ﴿ فَاخْتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ ﴾ ، ٢ فقال : انتظروا الفرج من ثلاثٍ . فقلت : يا أمير المؤمنين ، وما هي ؟ فقال : اختلاف أهل الشام بينهم ، والرايات السود من خراسان ، والفزعة في شهر رمضان . فقيل : وما الفزعة في شهر رمضان ؟ فقال : أما سمعتم قول الله \_عزّ وجلّ \_ في القرآن : ﴿ إِنْ نَشَأ نُنَزَّلْ عَلَيْهِمْ ﴾ (الآية) ؟ [هي آية] تخرج الفتاة من خدرها ، وتوقظ النائم ، وتفزع اليقظان ؟

یعنی : پرسیده شد از امیرالمؤمنین ﷺ از آیهٔ ﴿ فَاخْتَلَفَ الْأُخْزَابُ مِنْ بَیْنِهِمْ ﴾ ۔ که در سورهٔ مریم است . پس فرمود : منتظر باشید فرج را از سه چیز . پس عرض کردم : یا امیرالمؤمنین ! چیست آنها ؟ فرمود : اختلاف در میان اهل شام و پرچمهای سیاه از خراسان و فزعه در ماه رمضان . پس گفته شد که : چیست فزعه در ماه رمضان ؟ فرمود : آیا نشنیده اید گفتهٔ خدای ۔عزّوجل ۔ را در قرآن : ﴿ إِنْ نَشَأَ نُنُزَّلْ ﴾ تا آخر آیه ؟ معنای آن از پیش گذشت . <sup>۹</sup> نشانه ای است که بیرون آید<sup>ه</sup> دختر جوان از سراپردهٔ خود و بیدار کند شخص خوابیده را و به فزع بیندازد بیدار را.

۲۱. سورهٔ قَ، آیهٔ ۴۱ و ۴۲:

﴿ وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِي مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ « يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ ؛

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

یعنی: و بشنو روزی که ندا میکند نداکننده از جایگاه نـزدیک. روزی است کـه میشنوند ندای به حق را. آن روز روز بیرون آمدن است.

در تفسير فتى گفته است : صيحة القائم من السماء ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ [قال : هي الرجعة ]؛ ايعنى : مراد صيحة قائم است از آسمان و أن روز روز خروج است ، و به سند خود از حضرت رضا الله روايت كرده كه : أن روز رجعت است .

و در تفسير صافى از قمى روايت كرده : ينادي المنادي باسم القائم واسم أبيه، مَكَانٍ قَرِيبٍ » بحيث يصل نداؤه إلى الكلّ على السواء ؛ يعنى : ندا مى كند ندا كننده به نام قائم و نام پدر او از جايگاه نزديك بنحوى كه برسد صداى او در همه روى زمين يكسان و برابر.

> ۲۲. سورهٔ معارج، آیهٔ ۱: ﴿ سَأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾.

در تفسير قمّى است كه گفته: سؤال شد از حضرت باقر ﷺ از معناى آن، فرمود: نار تخرج من المغرب وملك [يسوقها] من خلفها، حتّى تأتي دار بني سعد بن همام عند مسجدهم، فلا تدع داراً لبني أُميّة إلا أحرقتها وأهلها، ولا تدع داراً فيها وتر لآل محمّد إلا أحرقتها، وذلك المهدى؟

یعنی : بیرون می آید آتشی از مغرب و فرشته ای از عقب آن است ، تا این که می آید

۲۰ تفسیر قمی، ج ۲، ص ۳۲۷، و نیز ر. ک: تفسیر اصفی، ج ۲، ص ۱۲۰۵؛ تفسیر صافی، ج ۵، ص ۶۵، ح ۴۲ و ج ۶، ص ۶۸، ح ۴۲، و ۶۰، ص ۶۸، ح ۴۲، و ۶۰، ص ۳۸، و ۶۰، ص ۳۸، و ۶۰، ص ۳۰۸.
 ۲. تفسیر صافی، ج ۵، ص ۶۵، ح ۴۱ و ج ۶، ص ۵۴۳، و نیز ر. ک: تفسیر قمی، ج ۲، ص ۳۸ و ج ۲، ص ۳۰۸.
 ۲. تفسیر صافی، ج ۵، ص ۶۵، ح ۴۱ و ج ۶، ص ۵۴۳، و نیز ر. ک: تفسیر قمی، ج ۲، ص ۳۸، و ۶۰، ص ۳۰۰.
 ۲. تفسیر صافی، ج ۵، ص ۸۵، ح ۴۱ و ج ۶، ص ۵۴۳، و نیز ر. ک: تفسیر قمی، ج ۲، ص ۸۸ و ج ۲، ص ۳۰۸.
 ۲. تفسیر صافی، ج ۵، ص ۸۵، ح ۴۱ و ج ۶، ص ۵۴۳، و نیز ر. ک: تفسیر قمی، ج ۲، ص ۳۲۷؛ تفسیر اصفی، ج ۳، ص ۳۲۱، ح ۶۰ و ۶۰، ص ۱۷۲، ح ۵۰ و ۶۰، م ۲۰۰۱، ح ۵۰
 ۲. تفسیر مانی، ج ۵، ص ۸۵، ح ۴۱ و ج ۶، ص ۳۵۰، و نیز ر. ک: تفسیر قمی، ج ۲، ص ۳۲۷؛ تفسیر اصفی، ج ۲، ص ۳۲۱، تفسیر اصفی، و ۲، ص ۳۲۰، و ۲۰۰۰ و ۶۰، و ۲۰۰۰، م ۵۴۰، و ۲۰۰۰، و ۲۰۰

٣. تفسير قسمى، ج ٢، ص ٢٨٥، ونيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ١٨٨، ح ١٤؛ تفسير اصفى، ج ٢، ص ١٨٨، ح ١٤؛ تفسير اصفى، ج ٢، ص ١٣٥٠؛ تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٢١٢، مى ١٣٥٠؛ تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٢٢٢، ح ٧، ص ١٣٥٠؛ النامي مع ٢٠، ص ١٣٩، تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٢٢٢، ح ٧؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٢٨٩؛ إلزام الناصب، ج ١، ص ٩٣ و ١٠٨.

اخبار مأثوره از پيغمبر ع

GD. 189

در خانهٔ پسران سعد بن همام نزد مسجد ایشان. پس نمی گذارد خانهای از بنی امیّه را الا این که می سوزاند آن را با اهلش و نمی گذارد خانه ای را که در آن کینه و رو کشنده ای از آل محمّد باشد مگر این که آتش زند آن را و بسوزاند و آن مهدی ﷺ است.

مخفى نماند كه علاوه براين آيات آيات زياد ديگرى است كه بعد از اين در ضمن احاديث آينده ذكر كرده خواهد شد. در اين بخش به بيست و دو آيه اكتفاكردم و در بخش سوم به اخبار منصوصهٔ خاتم الانبياء ﷺ به طرق فريقين \_از عامّه و خاصّه \_ مى پردازم و در آنچه از آنها كه محتاج به شرح و بسط است از ضبط لغات و شرح كلمات مبادرت خواهم نمودو توفيق اتمام آن رااز ذات پاك خداوند متعال با استمداد از دربار عظمت مدار حضرت بقيّة الله \_عجّل الله تعالى فرجه الشريف \_خواهانم.

بخش سوم

در اخبار مأثوره از پيغمبر ﷺ از طرق خاصّه و عامّه

حديث اوّل

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۱۵ : سیّد بن طاوس الله در باب اوّل از آنچه از کتاب فتن نعیم بن حمّاد ذکر کرده در بیان این که پیغمبر ﷺ عالم به ماکان و ما یکون بوده تا روز قیامت ، گفته است :

نعيم به سند خود از ابن عبّاس روايت كرده كه فرمود:

إنَّ الله رفع لي الدنيا، فأنا أنظر إليها وإلى ما هو كائن فيها إلى يوم القيامة كما أنظر إلى كفّى [هذه]؛ \

يعني : پس بدرستي که خدا بلند کرد براي من دنيا را . پس من نظر ميکردم به سوي آن و به آنچه خواهد بو د تا روز قيامت همچنان که بر کف دست خود نگاه ميکنم .

 ۱. ملاحم و فتن ، ص ۶۵، ح ۱، و نیز ر. ک: کتاب الفتن ، ص ۱۳؛ حلیة الأولیاء ، ج ۶، ص ۱۰۱؛ مجمع الزوائد ، ج ۸. ص ۲۸۷؛ کنز العمّال ، ج ۱۱، ص ۳۷۸، ح ۳۱۸۱۰ و ص ۴۲۰، ح ۳۱۹۷۱. نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

حديث دوم

10. 00

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۶: نعیم بن حمّاد به سند خود از حذیفة بن الیـمان روایت کرده که گفت:

قال رسول الله على الم فتنة تعوج فيها عقول الرجال؛ (

یعنی : فرمود پیغمبر خداﷺ : فتنه ای می باشد . پس از آن جماعتی باشد . پس از آن فتنه ای باشد . پس از آن جماعتی باشد . پس از آن فتنه ای باشد که عقول مردان کج شود در آن .

بيان

محتمل است مراد حضرت از فتنهٔ اوّل فتنهٔ امر خلافت باشد و مراد از جماعت اجماع عامّه باشد برای نصب اوّل، و مراد از فتنهٔ دوم فتنهٔ بنیامیّه و مراد از جماعت دوم جماعت بنیعبّاس و فتنهٔ سوم فتنهٔ سفیانی باشد.

ملاحم وفتن ، صفحة ١٤: نعيم به سند خود از عبدالله بن مسعود روايت كرده كه گفت: قال رسول الله ﷺ : أُحذّركم سبع فتن تكون بعدي . فتنة تُقبِل من المدينة ، وفتنة بمكّة ، وفتنة تُقبِل من اليمن ، وفتنة تُقبِل من الشام ، وفتنة تُقبِل من المشرق ، وفتنة تُقبِل من قِبَل المغرب ، وفتنة من بطن الشام وهي فتنة السفيانيّ . قال ابن مسعود : منكم من يُدرِك أوّلها ، ومن هذه الأُمّة من يُدرِك آخرها ؟

يعني : فرمود رسول خدا ﷺ : مي ترسانم شما را از هفت فتنه كه بعد از من مي باشد.

۱. ملاحم و فتن، ص ۶۶، ح ۴، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۲۷؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۷۹، ح ۳۱۱۲۶.
 ۲. ملاحم و فتن، ص ۶۷، ح ۵، و نيز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۲۸؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۶۹\_۴۶۹ إمتاع
 ۲. ملاحم و متن، ص ۱۳، ح ۴؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ۲۲۷.

حديث سوم

فتنهای که رو می آورد از مدینه و فتنهای به مکّه و فتنهای رو آورد از یمن و فتنهای که رو آورد از شام و فتنهای که رو آورد از مشرق و فتنهای که رو آورد از طرف مغرب و فتنهای که رو آورد از وسط شام که آن فتنهٔ سفیانی است .

ابن مسعود گفت: بعضی از شماها کسی است که درک میکند اوّل آن را و از این امّت کسی است که درک میکند آخر آن را.

بيان

فتنهٔ مدینه بعد از رحلت پیغمبر بوده و فتنهٔ مکّه از عبدالله بن زبیر بوده و فتنهٔ یمن از قِبَل نجده و فتنهٔ شام از قِبَل بنی امیّه و فتنهٔ مشرق از قِبَل بنی عبّاس ، و ممکن است گفته شود که : از قِبَل نژاد ترک سوفیاتی \_یعنی : روسی های اشتراکی و خراسانی \_ باشد \_چنان که از اخبار علائم نزدیک به ظهور استفاده می شود و بعد از این مشروحاً و مفصّلاً بیان خواهد شد ، إن شاء الله تعالی .

حديث چهارم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۱۷ : نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

لتأتينكم بعدي أربع فتن. الأولى يستحلّ فيها الدماء، والثانية يستحلّ فيها الدماء والأموال، والثالثة يستحلّ فيها الدماء والأموال والفروج، والرابعة صمّاء عمياء مطبقة، تمور مور السفينة في البحر حتّى لايجد أحد من الناس ملجاً منها، تطير بالشام، وتغشى العراق، وتحيط الجزيرة يدها ورجلها. يعرك الأنام فيها بالبلاء عرك الأديم. لايستطيع

١. در مصدر: (مور الموج). ۲. در مصدر : (تطيف). ۲. در مصدر: (بیدها). ٢. در مصدر : (تعرك الأمّة).

أحد من الناس يقول فيها: مَه مَه. لاتر فعونها من ناحية إلّا انفتقت من ناحية أخرى <sup>١</sup> يعنى : هرآينه مى آيد شما را بعد از من چهار فتنه : اوّل فتنه اى است كه حلال مى شود در آن خون ها و دوم فتنه اى است كه حلال مى شود در آن خون ها و مال ها و سوم فتنه اى است كه حلال مى شود در آن خون ها و مال ها و فرج ها و چهارم فتنه اى است كر كننده و كور كننده و ديوانه كننده . ۲ دور مى زند مانند دور زدن كشتى در دريا حتّى اين كه نيابد احدى از مردم براى نجات از آن فتنه پناهگاهى . پرواز مى كند به شام و فرومى گيرد عراق را و احاطه مى كند به جزيره . دست و پاى آن فتنه مالش مى دهد مردم را مانند مالش دادن پوست هنگام دبّاغى كردن . احدى از مردم توانايى ندار د كه بگويد : مكن ، مكن . بلند نمى كنند آن فتنه را از ناحيه اى مگر اين كه شكافته مى شود از ناحية ديگرى .

## حديث پنجم

ملاحم وفتن ، صفحهٔ ۱۷ : نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

يكون في أُمّتي أربع فتن، فالأُولى يصيبهم فيها بلاء حتّى يقول المؤمن : هذه مهلكتي ، والثانية حتّى يقول المؤمن : هذه مهلكتي ، والثالثة كلّما قـيل : انـقطعت ، تـمادت الفـتنة ، والرابعة تصيبهم إذا كانت الأُمّة ؟ مع هذا مرّة ومع هذا مرّة بلا إمام وبلا جامع ؟ ؟<sup>٥</sup>

یعنی : میباشد در امّت من چهار فتنه : فتنهٔ اولی در آن بلایی به مردم میرسد تا این که مؤمن میگوید : این است سبب هلاک شدن من ، و فتنهٔ دوم راکه میبیند ، میگوید

که : این است هلاک کنندهٔ من . فتنهٔ سوم فتنه ای است که هرچه گفته می شود : بریده می شود ، کشیده شود . فتنهٔ چهارم وقتی به آنها می رسد که امّت گاهی این طرفی باشند و گاهی آن طرفی و پیشوا و گردآورنده ای نداشته باشند .

حديث ششم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۱۸ : نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

ستكون بعدي فتن. منها فتنة الإجلاء، ايكون فيها حرب وهرب، ثمّ فتن بعدهنّ أشدّ منها، ثمّ تكون فتنة كلّما قيل: انقطعت، تمادت حتّى لايبقى بيت إلّا دخلته ولا مسلم إلّا صكّته، حتّى يخرج رجل من عترتي؛

یعنی: زود باشد که بوده باشد بعد از من فتنه هایی. بعضی از آنها فتنهٔ آواره کردن از وطن و جنگ کردن و فرار کردن است. پس بعد از اینها فتنه هایی است سخت تر. پس بعد از آن فتنه ای است که هرچه بریده شود ، کشیده شود تا این که نماند خانه ای مگر این که در آن داخل شود و نباشد مسلمانی مگر این که بکوبد او را، تا این که بیرون آید مردی از عترت من.

حديث هفتم ملاحم و فنن ، صفحه ١٨ : نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود : تكون فتنة تعوج " فيها عقول الرجال حتّى لايكاد يرى رجلاً عاقلاً، وذكر ذلك في الفتنة الثالثة ؛ أ

۱. در مصدر : (الأحلاس). ۲. ملاحم و فتن ، ص ۷۰، و نیز ر .ک :کتاب الفتن ، ص ۳۰؛کنز العمّال ، ج ۱۴، ص ۲۶۹، ح ۳۸۶۸۵. ۳. در مصدز : ( یعرج ). ۴. ملاحم و فتن ، ص ۷۰، ح ۱۰، و نیز ر .ک :کتاب الفتن ، ص ۳۳؛کنز العمّال ، ج ۱۱، ص ۱۷۹، ح ۳۱۱۲۶. یعنی : میباشد فتنهای که کج شود در آن فتنه عقلهای مردان تا این که نزدیک شود که دیده نشو د مرد عقل داری و یاد کرد آن حضرت که این حال در فتنهٔ سوم باشد.

حديث هشتم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۱۸ : نعیم به سند خود روایت کرده که :

ذكر رسول الله ﷺ هرجاً بين الناس يقتل الرجل جاره وأخاه وابن عمّه. قالوا: ومعهم عقولهم ؟ قال: ينزع عقول أكثر أهل ذلك الزمان، ويخلف لهم هباء من الناس. يحسب أحدهم أنّه على شيءٍ؟

یعنی : یاد فرمود رسول خداکشت و کشتاری را در میان مردم که بکشد مرد همسایهٔ خود و برادر خود و پسر عمّ خود را . گفتند : و با ایشان است عقل هاشان ؟ فرمود : کنده می شود عقل های اکثر اهل آن زمان و خلیفه شوند برای ایشان بی عقل و -یا کم عقل های -از مر دمان که چنین گمان کند یکی از ایشان که چیزی است -یعنی : آدم دانایی است .

حدیث نهم ملاحم و فتن، صفحهٔ ۲۱: نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فر مود:

يكون بعدي خلفاء، وبعد الخلفاء أُمراء، وبعد الأُمراء ملوك، وبعد الملوك جبابرة، وبعد الجبابرة رجل من أهل بيتي يملأ الأرض عدلاً، ومن بعده القحطانيّ، والذي بعثني بالحقّ ما هو دونه؛<sup>٣</sup>

- ۱. در مصدر :(ومعنا عقولنا).
- ۲. ملاحم و فتن، ص ۷۱، ح ۱۱، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۴۰۶؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۰۹، ح ۳۹۵۹؛ مسند ابی یعلی، ج ۱۳، ص ۲۰۳، ح ۷۲۳۴؛ کتاب الفتن، ص ۳۴؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۴۱ ـ ۲۴۲، ح ۳۱۳۸۰ و ۳۱۳۸۲.
- ٣. ملاحم و فتن، ص ٧٢ ٧٧، ح ٢٠، و نيز ر. ک؛ الاستيعاب، ج ١، ص ٢٢١؛ معارج الوصول إلى معرفة فضل آل الرسول على مص ١٩١؛ الوافي بالوفيات، ج ١١، ص ٢٤؛ غاية المرام، ج ٧، ص ٩٨.

یعنی : بعد از من می باشد دور ، خلفا و بعد از خلفا امرا و بعد از امرا پادشاهان و بعد از پادشاهان بی رحم ها و کشندگان مردم بناحق ، و آنها کسانی هستند که مجبور می کنند مردم را به قهر و غلبه تا ایشان را اطاعت کنند و سرکش و دل سخت اند ، و بعد از اینها مردی است از اهل بیت من که پر می کند زمین را از عدل و داد و از بعد اوست قحطانی ، و سوگند به آن کسی که برانگیخت مرا به حق که او مینی : قحطانی منیست غیر از مردی که از اهل بیت من است .

GD. 100

حدیث دهم ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۲۷: نعیم بن حمّاد به سند خود از ابن عبّاس از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

إذا خرجت الرايات السود، فإنَّ أوَّلها فتنة، وأوسطها ضلالة، وآخرها كفر؛

یعنی : وقتی که بیرون آمد پرچمهای سیاه، پس بدرستی که اوّل آن فتنه و میان آن گمراهی و آخر آن کفر است .

حديث يازدهم ملاحم و فتن، صفحه ٢٨: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إذا سمعتم بناس يأتون من قِبَل المشرق أُولي دهاء ٢ يعجب الناس من زيّهم فقد أظلّتكم الساعة ٢٠

یعنی : وقتی که شنیدید که مردمانی از جانب مشرق می آیند که صاحبان بلاها

۸۰ ملاحم و فتن، ص ۸۷، ح ۴۲، و نیز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۱۱۶ تاریخ بغداد، ج ۳، ص ۳۳۶؛ مناقب آل ابی طالب الله، ج ۳، ص ۳۲۶، کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۶۰، ح ۳۱۰۳۳؛ بحارالأنوار، ج ۳۱، ص ۵۲۹، ذیل شمارة ۴۳ و ج ۴۲، ص ۶۱، ح
 ۲۰ ممارة ۳۴ و ج ۴۲، ص ۶۱.
 ۲۰ می ۱۶۰ می ۱۶۰، ح ۲۰، می ۱۹۰۰ می ۱۹۰۰ می ۱۹۰۰ می ۲۰۰۰ می ۱۹۰۰ م

109 .00

و کارهای سختاند و از زی ایشان مردم تعجّب کنند ، پس بتحقیق سایه میاندازد بر سر شما قیامت صغرا .

حديث دوازدهم

ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۲۹ : نعیم به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود : أعوذ بالله من فتنة المشرق ، ثمّ من فتنة المغرب ؛ ا یعنی : پناه می برم به خدا از فتنهٔ مشرق پس از [آن از ]فتنهٔ مغرب .

#### حديث سيزدهم

ملاحم و فنن، صفحة ٣٠ به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: ما من أهل ذمّتكم قوم أشدّ عليكم في تلك البلايا من أهل الشرقيّة أصحاب الملح والعسول<sup>٢</sup>. إنّ المرأة من نسائهم لتطعن بإصبعها في بطن المرأة من نساء المسلمين وتقول: خربا بأسمائه بها<sup>٣</sup> تقول: أُعطوا الجزية؛<sup>٢</sup>

یعنی: نیست از اهل ذمّهٔ شما گروهی سخت گیرتر بر شما در این بلاها از اهل مشرق که صاحبان خشم و سرنیزه ها هستند. بدرستی که زنی از زنهای ایشان هرآینه با انگشت خود طعنه میزند در شکم زنی از زنهای مسلمانان و می گوید: خربا به نامهای آن \_یعنی: می گوید جزیه بدهید. «مِلح» یعنی: خشم.

عُسُول: به معنى رماح \_ يعنى: نيزهها.

۸. ملاحم و فتن، ص ۹۳. ح ۵۵ با اندکی اختلاف، و نیز ر. ک: کتاب الفتن، ص ۱۵۶؛ آحاد ومثانی، ج ۳، ص ۱۵۶ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۸، ص ۱۸۷؛ الاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۱۱ ، أُسد الغابة، ص ۲۶، ح ۲۰، ص ۱۰۶۹، ح ۱۰۸۱ ، أُسد الغابة، ج ۳، ص ۲۰۶۹، ح ۱۰۲۱، معجم کبیر طبرانی، ج ۷، ص ۱۸۷ بالاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۰۸۱ ، أُسد الغابة، ج ۳، ص ۲۰۶۹، ح ۱۰۶۱، ح ۱۰۶۱، معجم کبیر طبرانی، ج ۲۰، ص ۱۸۷ بالاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۱۱ ، أُسد الغابة، ح ۲۰، ص ۱۸۷ بالاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۱۱ ، أُسد الغابة، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۹۱، ح ۱۸۱۱ ، معجم کبیر طبرانی، ج ۲۷، ص ۱۸۷ بالاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۱۱، معجم کبیر طبرانی، ج ۲۷، ص ۱۸۷ بالاستیعاب، ج ۳، ص ۱۰۶۹، ح ۱۸۱۱، أُسد الغابة، ج ۳، ص ۲۰۹۹، ح ۱۸۱۱، معجم کبیر طبرانی، ج ۲۱، ص ۱۸۷، ح ۲۰، ص ۱۰۶۹، ح ۲۰، ما ۲۰۰۰ ، ما ۲۰۰۰، ح ۲۰۰۰۰ ، ما ۲۰۰۰، ح ۲۰۱۰، ح ۱۸۱۰، ح ۱۸۱۰، ح ۲۰۱۰، ح ۲۰۱۰، ح ۲۰۵۰، ح ۲۰۱۰، ما ۲۰۰۰، ح ۲۰۱۰، مالاحی معدم کبیر طبرانی، ج ۲۱، ص ۱۸۷، ح ۱۵۹، ح ۱۸۵، ح ۱۵۹، ح ۱۵۰، ح ۱۸۵، ح ۱۸۵، ح ۱۸۵، ح ۱۸۵، ح ۱۸۵، ح ۱۸۵، ح ۱۸۰۰، مالا ۲۰۰۰، مالاحی معدم در در العسول الفتن، ص ۱۴۱، حما مالان، مالا تو ۱۰۰، ص ۱۹۵۰، ح ۱۸۰۰، مالاحی مالاحی معدم در در الغسول المالی د ۲۰۰۰، مالاحی مالاحی مالیز د. کانی در ک، کتاب الفتن، ص ۱۴۱۰، مالی د. در معدر در العنیز، ص ۱۹۰۰، ح ۱۸۰۰، مالی د. در معدم در در العی در مالی در ک، کتاب الفتن، ص ۱۴۱۰.

## Scanned by CamScanner

حديث چهاردهم ملاحم و فنن، صفحه ٣٠: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إذا أقبلت فتنة من المشرق وفتنة من المغرب والتقوا [ببطن الشام]، فبطن الأرض يومئذٍ خير من ظهرها؟

GDE. 10V

یعنی : وقتی که رو آورد فتنهای از سمت مشرق و فـتنهای از سـمت مـغرب و بـه همدیگر رسیدند ، پس در آن وقت زیر زمین رفتن ـیعنی : مردن ـبهتر است از روی زمین ماندن ـیعنی : زنده ماندن .

کنایه از سختی و شدّت فتنه است.

حدیث پانزدهم ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۱: نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

إذا مات الخامس من أهل بيتي، فالهرج الهرج حتّى يموت السابع، ثـمّ كـذلك حـتّى يقوم المهديّ ؟<sup>٢</sup>

یعنی : وقتی که بمیرد پنجم از اهل بیت من ، پس خونریزی و کشتن است تا وقتی که بمیرد هفتم . پس باز همین طور هست تا این که قیام کند مهدی .

## بيان

سیّد فرموده : نعیم گفت : از شریک به من خبر رسیده که هفتم ابن العفر \_یـعنی : هارون \_است و حال آن که هارون پنجمی است از خلفای عبّاسی ، و من میگویم که : او هفتم بعد از سیام است . این ترجمهٔ کلام سیّد است در ملاحم و فتن کـه مـراد او

#### Scanned by CamScanner

سی و هفتمین خلیفهٔ بنیعبّاسی است و این خلاف ظاهر خبر است، بـلکه مـراد از هفتم ظاهراً مأمون باشد.

## حديث شانزدهم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۳۲: نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

يكون للترك خرجتان. خرجة يخرجون من آذربايجان، والشانية يسربطون خيولهم بالفرات، لاترك بعدها؛ <sup>(</sup>

یعنی : از برای ترک خروج هایی است . یک خروج این است که بیرون می آیند از آذربایجان و دفعهٔ دوم می بندند اسب های خود راکنار فرات و ترکی بعد از آن نیست .

بيان

سیّد بن طاوس ﷺ در ذیل این خبر فرموده : می گویم : شاید معنای این که فرموده : « ترکی بعد از آن نیست » که : داخل فرات شود ، بلکه ایشان کسانی هستند که ملك به دست ایشان می افتد.

مؤلّف ناچیز گوید : ظاهر متن حدیث و ظاهر کلام سیّد خالی از سقط به نظر نمی آید . چون نسخه منحصر بود ، لذا عین عبارت حدیث را بنحوی که نوشته شده بود نوشتم . امید است بعد از این در کتب دیگر بر آن ظفر یابم .

حديث هفدهم ملاحم و فنن، صفحهٔ ٣٢: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: للترك خرجتان. إحداهما يخربون والثانية يسرعون على نهر " الفرات.

۱. ملاحم و فتن، ص ۹۹. ح ۶۸ و نيز ر . ک :کتاب الفتن ، ص ۱۲۸ ؛کنز العمّال، ج ۱۱ ، ص ۲۷۶ \_۲۷۷ ، ح ۳۱۵۱۰. ۲. در مصادر : ( يشرعون ) ، ۲۰۰۰ ۳۰ . در مصدر : ( ثني ) . یعنی : از برای ترک دو خروج است . یکی از آنها خراب میکنند و دوم شتاب کنند بر نهر فرات .

قال عبد الرحمن في حديثه عن النبي على الله في فيهم ذبح الله الأعظم، لا ترك بعدها الم عبدالرحمن -كه راوى حديث است - در حديث خود از پيغمبر على كفت : پس مى باشد در ايشان ذبح الله اعظم - يعنى : ذبح بزرگ ترى از جانب خدا -كه تركى نماند بعد از آن.

سید بی بعد از نقل این حدیث فرموده که : شاید مراد آن حضرت طایفهٔ ترک بنی عبًاس که مسلمان اند باشند و آنها کسانی هستند که ترکی مانند ایشان بعد از ایشان نیست ، و در میان ایشان ذبح اعظم است بر دست این دولت قاهره . انتهی ترجمهٔ کلام او \_أعلی الله مقامه .

مؤلّف حقیر گوید: شاید آخر خلیفهٔ بنی عبّاسی باشد به نام عبدالله که مقارن خروج سفیانی با پرچم های سیاه قیام میکند و با سفیانی جنگ میکند و در زمان او خون ریزی عظیمی واقع می شود و سفیانی بر او غالب می شود ـ چنان که از بعض از اخبار مستفاد می شود و بعد از این به محلّ خود اخبار آن ذکر کرده می شود ـ ، و این پرچم های سیاه غیر از پرچم های سیاهی است که از سمت خراسان بلند می شود \_ چنان که ذکر میکنم.

حديث هجدهم ملاحم و فنن، صفحة ٣٣: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود : إذا كانت صيحة في رمضان، فإنّها تكون مَعمَعَة في شوّال، وتـمير ٢ القـبائل فـي ذي القعدة، وتسفك الدماء في ذي الحجّة والمحرّم، وما المحرّم ! يقولها ثلاثاً. هيهات، هيهات.

۱. ملاحم و فتن، ص ۹۹، ح ۶۹ و ص ۱۹۵، ح ۲۷۶، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۲۸ و ۴۱۶؛ کنز العــتمال. ج ۱۱، ص ۲۷۶، ح ۳۱۵۱۰. ۲. در مصدر : (وتمیز).

## Scanned by CamScanner

يقتل الناس فيها هرجاً هرجاً. قال: قلنا: وما الصيحة، يا رسول الله ؟ قال: هذه ' في النصف من رمضان يوم الجمعة ضحى، وذلك إذا وافق شهر رمضان ليلة الجمعة، فتكون هذه توقظ النائم، وتقعد القائم، وتخرج العواتك من خدورهنّ في ليلة جمعة.

فإذا صلّيتم الفجر من يوم الجمعة فادخلوا بيوتكم، وأغلقوا أبوابكم، وسدّوا كواكـم، ودتَروا أنفسكم، وسدّوا آذانكم. فإذا أحسستم بالصيحة فخرّوا لله سجّداً وقولوا: سـبحان القدّوس، ربّنا القدّوس؛ فإنّه من فعل ذلك نجا، ومن لم يفعل ذلك هلك.<sup>٣</sup>

معمعة : آواز دليران در معركه و كارزار كردن .

یعنی : زمانی که واقع شود صدایی در ماه رمضان ، پس بدرستی که آن نشانه است که در ماه شوّال آواز دلیران در معرکه و کارزار کر دن بلند شود و در ماه ذی القعده فتنه و خونریزی واقع شود و خونها در ماه ذی الحجّه ریخته شود و محرّم ، چه محرّمی ؟! سه مرتبه تکرار فرمود و فرمود : چقدر دور است ! چقدر دور است ! کشته می شوند در آن فتنه چه کشته شدنی ! چه کشته شدنی ! راوی گفت : گفتیم : صیحه کدام است ، یا رسول الله ؟ فرمود : آن صدا در نیمهٔ ماه رمضان است در روز جمعه وقت چاشتگاه و این واقع می شود در ماه رمضانی که موافق باشد شب جمعه با اوّل آن . پس این صدا واقع می شود . بیدار می کند خوابیده را و می نشاند ایستاده را و بیرون می آورد دختران را از شوید خانه های خود در شب جمعه . پس چون نماز فجر را خواندید از روز جمعه ، پس داخل شوید خانه های خود در او ببندید درهای خود را و مسدود کنید روزنه ها و پنجره های شوید خانه مای خود در شب جمعه . پس چون نماز فجر را خواندید از روز جمعه ، پس داخل شوید خانه های خود در ان و ببندید درهای خود را و مسدود کنید روزنه ها و پنجره های احراس صیحه کردید ، به سجده بیفتید برای خدا و بگویید : سبحان القد وس . ورن العداس صیحه کردید ، به سجده بیفتید برای خدا و بگویید : سبحان القدر . ورنه ا

18. 60

- ٢. در مصدر : (العواتق).
- ۳.ملاحم و فتن، ص ۱۰۰ ـ ۱۰۱، ح ۷۲ و ص ۲۸۴، ح ۴۱۱، و نیز ر.ک:کتاب الفتن، ص ۱۳۲؛ مسند شاشی، ج ۲، ص ۲۶۲ ـ ۲۶۳، ح ۸۳۷؛کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۵۶۹ ـ ۵۷۰، ح ۳۹۶۲۷.

۱. در مصدر: (هدة).

مؤلّف حقير گويد: اين علامت در ماه رمضان سال قبل از سال قيام رخ ميدهد. تقريباً چهارماه پيش از ظهور صورت ميگيرد.

حديث نوزدهم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۳۵: نعیم بن حمّاد به سند خود از عبدالوهّاب بـن بـخت از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

في رمضان آية في السماء كعمود ساطع، وفي شوّال البلاء، وفي ذي القعدة المعمعة، وفي ذي الحجّة ينتهب الحاجّ، والمحرّم، وما المحرّم؟!

یعنی : در ماه رمضان آیتی است در آسمان مانند عمودی درخشنده و در شوّال بلاست و در ذیقعده آواز دلیران در معرکه و کارزار کردن و در ذیحجّه غارت کرده میشوند حاجیان ، و محرّم چه محرّمی است ؟!

حديث بيستم

ملاحم و فنن، صفحة ٣۵: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: تكون آية في رمضان، ثمّ تظهر عصابة في شوّال، ثمّ تكون معمعة في ذي القعدة، ثمّ يسلب الحاج في ذي الحجّة، ثمّ تنتهك المحارم في المحرّم، ثمّ يكون الضرب في صَفّر، ثمّ تنازع القبائل في شهري ربيع، ثمّ العَجَب كلّ العَجَب بين جمادى ورجب، ثمّ ناقة خفيفة " خير من دسكرة تغل<sup>4</sup> مائة الف؟<sup>6</sup>

یعنی : نشانه ای می باشد در رمضان . پس ظاهر می شوند گروهی در شوال . پس می باشد آواز دلیران در معرکه و کارزار کردنی در ذی القعده . پس تاراج کرده می شوند حاجیان در ذیحجه . پس هتک می شود حرمت ها در محزم . پس زد و خوردی می شود در صفر . پس نزاع کردن قبیله هاست در دو ماه ربیع ، و عجب و شگفتی آور است همهٔ عجب ها و شگفتی ها میان جمادی و رجب . پس ناقهٔ سبک سریع السیر بهتر است از قصر باشکوهی که اطراف آن خانه ها باشد که ارزش آن صد هزار دینار طلا باشد .

حديث بيست و يكم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۳۵: نعیم بن حمّاد به سند خود از شهر بن حوشب روایت کرده که گفت: به من رسید از پیغمبر خداﷺ که فرمود:

يكون في رمضان صوت، وفي شوّال مهمهة، وفي ذي القعدة تتحارب القبائل، وفي ذي الحجّة تنتهب الحاجّ، وفي المحرّم ينادي المنادي من السماء: [ألا] إنّ صفوة الله من خلقه فلان، فاسمعوا له وأطيعوا.<sup>(</sup>

مهمهة : «مَه، مَه» گفتن و بازداشت كردن.

یعنی : می باشد در ماه رمضان صدایی و در شوّال «مه، مه» گفتن و بازداشت کردنی و در ذی القعده قبیله ها با هم جنگ کنند و در ذیحجه حاجیان تاراج شوند و در محرّم صدای صدا کننده ای از آسمان بلند شود که : برگزیدهٔ خدا از خلقش فلان است . پس بشنوید و اطاعت کنید.

مراد از فلان مهدی آل محمد ﷺ است.

حدیث بیست و دوم ملاحم و فتن، صفحهٔ ۳۷: نعیم بن حمّاد به سند خود از پیغمبر ﷺ روایت کـرده

١. ملاحم و فتن ، ص ١٠٥ \_ ١٠٤ ، ح ٨٠ ، و نيز ر . ك : كتاب الفتن ، ص ١٣١ : كنز العمّال ، ج ١٢ ، ص ٢٧٢ ، ح ٣٨٧٠٥ .



اخبار مأثوره از پيغمبر ع

که فرمود:

لايزال الناس في مدّة حتّى يقرع الرأس، [فإذا أُقرع الرأس] ـيعني: الشام ـ هلك الناس؛ يعنى : هميشه مردم در كشمكش اند تا خراب شود شام ـ يعنى : هلاك شوند مردم . از كعب پرسيدند كه : قرع رأس چيست ؟ گفت : خراب شدن شام است .

GD. 194

حدیث بیست و سوم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۴۲: نعیم به سند خود از عبدالله روایت کرده که گفت: نزد پیغمبر ﷺ بودیم که جوانانی از بنی هاشم آمدند، پس رنگ پیغمبر تغییر کرد. پس عرض کردند: یا رسول الله! چه رو داد بر تو ؟ می بینیم در روی [تو] تغییری پیدا شد که مکروه خاطر ما شد. فرمود:

إنّا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإنّ أهل بيتي هؤلاء يلقون بعدي بلاءً وتطريداً وتشريداً حتّى يأتي قوم من ههنا [من] نحو المشرق، أصحاب رايات سود. يسألون الحقّ، فلا يُعطَونه مرّتين أو ثلاثاً، فيقاتلون فينصرون، فيُعطَون ما سألوا، فلا يقبلونها حتّى يدفعونها إلى رجل من أهل بيتي، فيملأ الأرض عدلاً كما ملؤوها ظلماً. فمن أدرك ذلك منكم، فليأتهم ولو حبواً على الثلج؛ فإنّه المهديّ؛

یعنی : ما خانواده ای هستیم که اختیار کرده است خدا برای ما آخرت را بر دنیا و بدرستی که اهل بیت من ، این گروه ، می بینند بعد از من بلایی و دور شدنی ، و رانده شدنی تا آن که بیاید قومی از آن جا سمت مشرق ، صاحبان پرچم های سیاه . می خواهند حق را

۱.ملاحم و فتن ، ص ۱۰۹ ، ح ۸۹.

۲. ملاحم و فتن، ص ۱۱۸، ح ۱۱۱، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شبیة، ج ۸، ص ۶۹۷، ح ۷۴؛ سنن ابن ماجه، ج ۲، ص ۱۳۶۶ ـ ۱۳۶۷، ح ۲۰۸۲ و ۴۰۸۴؛ کتاب الفتن، ص ۱۸۸؛ مناقب امام امیرالمؤمنین ﷺ، ج ۲، ص ۱۱۰، ح ۵۹۹؛ مسند بزار، ج ۴، ص ۳۱۰، ح ۱۴۹۱ و ص ۳۵۴ ـ ۳۵۵، ح ۱۵۵۶؛ مسند رویانی، ج ۱، ص ۲۱۹، ح ۶۳۷؛ مسند شاشی، ج ۱، ص ۳۲۹، ح ۳۲۹ و ص ۳۵۴، ح ۳۵۱؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۶، ص ۲۹، ح ۲۰۱۴، ح ۲۶۰، مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۳۶۴، ح ۶۲۴ و ص ۲۶۴، ح ۱۸۴، ح ۴۱۴ و ص ۴۲۴، ح ۶۰۴ ایتاع الأسماع، ج ۲۱، ص ۳۰۱، سل الهدی و الرشاد، ج ۱۱، ص ۲۲؛ ینابیع المودة، ج ۲، ص ۱۱۸، ح ۳۴۲، پس به آنها داده نمی شود. دو مرتبه مطالبه می کنند یا سه مرتبه . پس مقاتله کنند . پس یاری کرده شوند . پس به آنها داده می شود آنچه را که خواسته اند و آنها دیگر قبول نکنند آن را تا این که واگذار کنند به مردی از اهل بیت من . پس پر کند زمین را از عدل همچنان که پر شده باشد از ظلم . پس کسی که درک کند آن زمان را از شما ، باید بیاید به سوی ایشان و نزدیک شود نزدیک شدنی ، اگرچه بر روی برف برود ؛ زیرا که اوست مهدی .

حدیث بیست و چهارم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۳ : نعیم به سند خود از حسن روایت کرده که گفت :

إنَّ رسول الله ﷺ ذكر بلاءً يلقاه أهل بيته حتَّى يبعث الله راية من المشرق سوداء. من نصرها نصره الله، ومن خذلها خذله الله، حتَّى يأتوا رجلاً اسمه كاسمي فيولوه أمرهم، فيؤيّده الله وينصره؛ (

یعنی : بدرستی که رسول خدا ﷺ یاد کر د بلایی راکه اهل بیت او می بینند تا این که برانگیزاند خدا پرچمی را از مشرق که رنگ آن سیاه باشد . کسی که یاری کند آن را، یاری کر ده است او را خدا و کسی که خوار کند آن را خوار کر ده است او را خدا ، تا این که می آیند مر دی راکه نام او مانند نام من است . پس او را ولیّ امر خود قرار دهند . پس تأیید می کند او را خدا و یاری می کند او را.

حديث بيست و پنجم ملاحم و فنن، صفحهٔ ۴۴ به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرد كه فرمود: تخرج من المشرق رايات سود لبني العبّاس، ثـمّ يـمكثون مـا شـاء الله، ثـمّ تـخرج رايات سود صغار تقاتل رجلاً من ولد أبي سفيان وأصحابه من قِـبَل المشـرق ويـؤدّون الطاعة للمهديٌ:<sup>٢</sup>

> ۱. ملاحم و فتن، ص ۱۲۱، ح ۱۱۸ و نیز ر.ک :کتاب الفتن، ص ۱۸۹. ۲. ملاحم و فتن، ص ۱۲۲ \_ ۱۲۳، ح ۱۲۰ و نیز ر.ک :کتاب الفتن، ص ۱۹۰.

یعنی : بیرون می آید از مشرق پرچمهای سیاهی که مخصوص بنی عبّاس است . پس مکث می کنند آن چقدر که خدا می خواهد . پس بیرون می آید پرچمهای سیاه که کوچک باشند . مقاتله کنند با مردی از اولاد ابی سفیان و یاران او از طرف مشرق و ادا می کنند و می کشانند فر مانبر داری را برای مهدی ﷺ .

حدیث بیست و ششم

ملاحم و فنن ، صفحة ٢٩: نعيم به سند خود از رسول خدا على [روايت كرده ] كه فرمود: ليهبطن الدجّال حول كرمان ( في ثمانين ألفاً كأن وجوههم المجان المطرقة. يلبسون الطيالسة، وينتعلون الشعر ؟

یعنی : هرآینه فرود می آید البتّه البتّه دجّال در اطراف کرمان با هشتاد هزار نفر که گویا روهایشان مانند سپرهای تو بر تو ساخته شده . می پوشند لباس های مخصوصی و نعلین میکنند از مو .

حديث بيست و هفتم

ملاحم و فنن، صفحة ٧٠: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ [روايت كرده] كه فرمود: لاتقوم الساعة حتّى تقاتلوا الترك، حمر الوجوه، صغار الأعين، فطس الأُنوف، كأنّ وجوههم المجانّ المطرقة؛ ٢

يعنى : قيام نمى كند ساعت \_ يعنى : قيامت صغرا \_ تا اين كه مقاتله كنيد با ترك كه

۱. در مصدر : (خوز و کرمان).
 ۲. ملاحم و فتن ، ص ۳۰۰ ، ذيل حديث ۴۲۱ ، و نيز ر. ک : کتاب الفتن ، ص ۴۱۴ ؛ مسند أبي يعلى ، ج ۱۰ ، ص ۳۸ ـ ۳۸۱ ح ۳۵۷۶.
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۲۳۳
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۳۲
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۳۲
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۲۲
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۲۲
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۲۲
 ۳. ملاحم و فتن ، ص ۱۸۴ ، ح ۲۵۴ ، و نيز ر. ک : مسند احمد ، ج ۲ ، ص ۵۲۰ : صحيح بخارى ، ج ۳ ، ص ۲۳۲ ـ ۳۲۲

صورت هایشان سرخ ، چشم هایشان کو چک ، بینی هایشان پهن و استخوان آن پست شده ، که گویا صورت هاشان مانند سپر های تو بر تو ساخته شده است .

حديث بيست و هشتم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۷۱: نعیم به سند خود از رسول خدا ﷺ [روایت کرده] که فرمود:

و تحشرهم نار من عدن مع القردة والخنازير، تبيت معهم أينما باتوا، وتقيل معهم أينما قالوا، ولها ما سقط منهم؛ <sup>١</sup>

یعنی : محشور می شود ایشان را آتشی از عدن با میمون ها و خوک ها که بخوابد با ایشان هر کجا که بخوابند و گردآید با ایشان هرکجا که گردآیند و برای آن بوزینه ها و خوک هاست آنچه از ایشان می افتد .

## حدیث بیست و نهم

ملاحم و فنن، صفحة ٧٢: نعيم به سند خود از پيغمبر ﷺ روايت كرده كه فرمود: للترك خرجتان. خرجة منها خراب آذريايجان، وخرجة يخرجون في الجزيرة يخفون دواب الحجاز (ذوات الحجال خل)<sup>٢</sup>، فينصر الله المسلمين، فيهم ذبح الله الأعطم، لا ترك بعدها:<sup>٣</sup>

یعنی : برای ترک دو بیرون آمدنی است : یکی از آنها خراب کردن آذربایجان است و بیرون آمدن دیگر بیرون آیند در جزیره که مخفی کرده شوند اسب های حجاز \_یا بنابر نسخهای : دختران و عروس هایی که در حجله ها هستند . پس یاری میکند خدا مسلمانان را . در ایشان است سر بریدن بزرگتر خدا بنحوی که ترک باقی نماند .

٢. در مصدر : ( يحتقبون ذوات الحجال ).

٣. ملاحم و فتن، ص ١٩١، ح ٢٤٨، و نيز ر. ک :کتاب الفتن، ص ٢١٣؛ کنز العمّال، ج ١١، ص ٢٧٥، ح ٣١٥٠۴.

#### Scanned by CamScanner

GDE 194

حديث سيام

ملاحم و فنن، صفحه ٧٣: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: أرض يقال لها البصرة أو البُصيرة. يأتيهم بنو قنطوراء حتّى ينزلوا بنهر يقال له دجلة ذي نخل، فيفترق [الناس] ثلاث فرق. فرقة تلحق بأصلها فهلكوا، وفرقة تأخذ على نفسها فكفروا، وفرقة تجعل عيالاتها خلف ظهورها فيقاتلونهم، يفتح الله على أنفسهم ٢٠

یعنی : زمینی است که آن را بصره یا بصیره گویند . می آید ایشان را پسران قـنطورا -یعنی : ترک ـ تا این که فرود آیند نزد نهری که آن را دجله گویند . نخلستانی است . پس فرقه فرقه شوند به سه فرقه . فرقه ای به اصل خود ملحق شوند ، پس هلاک شوند ، و فرقه ای به خواهش نفس خود است ، پس کافر می شود ، و فرقه ای عیالات خود را پشت سر خود قرار می دهند . پس قتال می کنند با ایشان . خدا گشایش می دهد بر نفس هاشان .

حديث سى و يكم ملاحم و فنن، صفحة ٧٣: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: فيفترقون ثلاث فرق. فرقة تمكث، وفرقة تلحق بآبالها منابت الشيح والقيصوم، وفرقة تلحق بالشام، وهي خير الفرق؟

یعنی: پس فرقهفرقه میشوند. فرقهای میمانند و فرقهای به شتران خود ملحق شوند در جاهایی که محل روییدن درمنهٔ ترکی و برنجاسف است و فرقهای که ملحق به شام میشوند و این فرقه بهترین آنهاست.

- در مصدر: (بقیتهم).
- ۲. ملاحم و فتن، ص ۱۹۲، ح ۲۷۰، و نیز ر. ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۳۰، ح ۲۴۳؛ مسند احمد، ج ۵، ص ۴۰؛ کتاب الفتن، ص ۴۱۳؛ سبل الهدی والر شاد، ج ۱۰، ص ۹۴؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۵۶۴، ح ۳۹۶۰۷.
- ۳. ملاحم و فتن، ص ۱۹۲، ح ۲۷۱، و نیز ر. ک: مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۹۸؛ کتاب الفتن، ص ۴۱۳؛ مجمع الزواند، ج ۱۰، ص ۳۲۸؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۲۵۷.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

حديث سى و دوم ملاحم و فنن، صفحة ٧٣: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: يسوق أُمّتي قوم عراض الوجوه، صغار الأعين، كأنّ وجوههم الحجف، حتّى يلحقوهم بجزيرة العرب ثلاث مرّات. أمّا الساقة الأولى فتنجو من الهرب، والشانية يسهلك بسعض وينجو بعض، وتصطلم الثالثة وهم الترك. والذي نفسي بيده ليربطنّ خيولهم إلى سواري مسجد المسلمين؛

یعنی: سوق می دهد و می راند امّت مراگروهی که روهایشان پهن و چشم هاشان کو چک است ، گویا روهای ایشان پوستش رفته ، تا این که ملحق کنند ایشان را به جزیرة العرب سه مرتبه . امّا راندن اوّل ، پس نجات یابند از جهت فرار کردن ، و دوم هلاک شود بعضی و نجات یابد بعضی ، و سوم ریشه کن شوند ، و ایشان ترکها هستند . قسم به آن کسی که جان من در دست اوست ، هرآینه می بندند اسب های خود را بر دیوارهای مسجد مسلمانان .

#### حدیث سی و سوم

ملاحم و فنن، صفحة ٧٩ به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: للدابّة ثلاث خرجات من الدهر. تخرج خرجة من أقصى اليمن فيفشو ذكرها زماناً طويلاً في أهل البادية، فلايدخل ذكرها القرية \_يعني: مكّة \_، ثمّ تمكث زماناً طويلاً بعد ذلك، ثمّ تخرج خرجة أُخرى قريباً من مكّة فيفشو ذكرها بالبادية، ثمّ تمكث زماناً طويلاً، ثمّ بينما الناس ذات يوم في أعظم المساجد عند الله حرمةً وخيرها وأكرمها على الله مسجداً مسجد الحرام لم يرعهم إلا ناحية المسجد ترسو<sup>٢</sup> بين الركن الأسود إلى باب بني مخزوم عن يمين

۱. ملاحم و فتن، ص ۱۹۳، ح ۲۷۳، و نيز ر.ک: مسند احمد، ج ۵، ص ۳۴۸\_۳۴۹ ؛کتاب الفتن، ص ۴۱۳\_۴۱۴؛ مسند روياني، ج ١، ص ٧٧، ح ٢٤؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ٣٨٩؛ مجمع الزوائد، ج ٧، ص ٣١١؛ عمدة القاري، ج ١٢، ص ٢٠١، ح ٨٢٩١؛ الدرّ المنثور، ج ٤، ص ٥٤؛ سبل الهدى والرشاد، ج ١٠، ص ٩٣؛ كنز العمّال، ج ١١، ص ١٤٨ \_ ١٤٩ ، ح ٣١٠٧٣. ۲. در مصدر: (تربو).

الخارج إلى المسجد، فأنفض الناس لها شتّى دفعاً ، ويثبت لها عصابة من المسلمين حتّى إذا عرفوا أنّهم لن يعجزوا الله خرجت عليهم تنفض عن رأسها التراب ومدّت لهم، فجلت وجوههم حتّى تتركها كأنّها الكواكب الدرّيّة.

ثم ولَت في الأرض لايدركها طالب ولايعجزها هارب، حتّى أنَّ الرجل ليتعوّذ منها بالصلاة، فتأتيه من خلفه فتقول: أي فلان، الآن تصلّي؟ فتُقَبِل عليها بوجهه فتسمه في وجهه، ثم تذهب فيتجاوز الناس في ديارهم، ويصطحبون في أسفارهم، ويشتركون في الأموال، ويعرف الكافر من المؤمن، حتّى أنَّ الكافر ليقول للمؤمن: يا مؤمن، أقضي<sup>3</sup> حتَّي، ويقول المؤمن للكافر: ياكافر، أقضي<sup>6</sup> حقِّي؟

یعنی : از برای دابّة سه خروج هست در روزگار : یک خروج آن وقتی است که بیرون آید از دورترین خاک یمن و آشکار و فاش شود ذکر او زمانی دراز و فاش میکنند آن را بادیه نشینان ، امّا ذکر آن به مکّه نمی رسد . پس زمانی دراز مکث خواهد کرد بعد از آن . پس از آن بیرون می آید یک مرتبهٔ دیگر در نزدیکی مکّه و فاش می شود ذکر او در بادیه . باز زمان درازی مکث میکند . پس در این میان روزی که مردم جمع اند در مسجدی که اعظم مساجد است از حیث حرمت در نزد خدا و بهتر و گرامی تر مسجدی است ؛ مسجدالحرام . نمی تر ساند ایشان را مگر ناحیهٔ مسجد که می ایستد میان رکن

حجرالاسود و باب بنی مخزوم از طرف راست آن که از مسجد بیرون میروند. پس دفعة همه مردمان که در مسجد الحرام اند او را می بینند و خود را به همه آنها می نماید. عدّه ای از مسلمانان بر جای خود ثابت می مانند که او را بشناسند و می شناسند و می فهمند که هرگز نمی توانند خدا را عاجز کنند. بیرون می آید دابّه بر ایشان در حالتی که می تکاند خاک ها را که بر سر اوست. پس دست می کشد بر روهای ایشان تا این که واگذارد آنها را گویا ستاره های در خشنده ای باشند.

پس رو می گرداند در زمین که خواهانی او را درک نکند، و عاجز نکند او را فرار کننده ای تا این که مرد هرآینه پناهنده می شود از او به نماز . پس می آید از عقب او و می گوید : ای فلان ! حال نماز می گزاری ؟ چون روی خود را بر گرداند به سوی او ، نشانی بر روی آن مرد می گذارد و می رود . پس مردمان در خانه های خود مجاور شوند و رفقای یکدیگر می شوند در سفر هاشان و شرکت می کنند با همدیگر در مال هاشان ، و کافر می شناسد که کی مؤمن است ، تا اندازه ای که کافر به مؤمن می گوید : ای مؤمن ! حقّ را می گیرم ، و مؤمن به کافر گوید : ای کافر ! حقّ خود را می گیرم'.

حديث سي و چهارم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۸۱: نعیم بن حمّاد به سند خود از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

خروج الدابّة بعد طلوع الشمس، فإذا خرجت قتلت الدابّة إبليس وهو ساجد، ويتمتّع المؤمنون في الأرض بعد ذلك أربعين سنة، لايتمنّون شيئاً إلّا أُعطَوه ووجدوه، فلا جور ولا ظلم، وقد أسلمت الأشياء لربّ العالمين طوعاً وكرهاً، والمؤمنون طوعاً، والكفّار كرهاً، والسبُع والطير كرهاً، حتّى [أنّ] السبُع لايؤذي دابّة ولا طيراً، ويلد المؤمن فلايموت حتّى يتم أربعين سنة بعد خروج دابّة الأرض.

ثمّ يعود فيهم الموت، فيمكثون بذلك ما شاء الله، ثمّ يُسرِع المـوت فـي المـؤمنين، فلايبتى مؤمن، فيقول الكافر: قد كنّا مرعوبين من المؤمنين، فلم يبق منهم أحد، وليس يفقد منّا ميّت، فما كنّا لانتهارج؟ فيتهارجون في الطريق تهارج البهائم، ثمّ يقوم أحدهم بأُمَّه وأُخته وابنته، فينكحها في وسط الطريق. يقوم عنها واحد وينزو عليها آخر، لاينكر ولايغيّر، فأفضلهم يومئذٍ من يقول: لو تنحّيتم عن الطريق كان أحسن، فيكون بذلك [حتّى] لايبقى أحد من أولاد النكاح، ويكون جميع أهل الأرض أولاد السفاح.

فيمكثون بذلك ما شاء الله، ثمّ يعقم الله أرحام النساء ثلاثين سنة، فلا تبلد امرأة، ولا يكون في الأرض طفل، يكونون كلّهم أولاد الزنا شرار الناس، وعليهم تقوم الساعة؛<sup>٢</sup>

یعنی: خروج دابّه بعد از درآمدن آفتاب است. پس وقتی بیرون آمد، شیطان را میکشد در حالتی که به حال سجده است و بهره می برند مؤمنین در زمین بعد از آن. چهل سال آرزوی چیزی نمیکنند مگر آن که عطاکرده خواهند شد و می یابند آن را. پس هیچ ظلم و جوری نخواهد بود. و بتحقیق اسلام می آورند و منقاد می شوند همه چیزها برای پروردگار جهانیان از روی میل و کراهت و مؤمنین از روی میل و رغبت و کفّار از روی کراهت و مرغان و درندگان از روی کراهت، تا این که درندگان اذیت نمیکنند چارپایی و نه مرغی را و می زاید مؤمن، پس نمی میرد. تا چهل سال ترمام شود بعد از بیرون آمدن دابّة الارض.

پس برمی گردد در ایشان مرگ . پس به همین حال می مانند تا آنچه خدا خواهد . پس شتاب می کند مرگ در میان مؤمنین . پس باقی نمی ماند مؤمنی . پس کافر می گوید : بودیم ماکه می ترسیدیم از مؤمنین . پس باقی نمانده است از ایشان احدی و از ماکسی نابود نشده و نمرده . پس ما دست از کشت و کشتار برنمی داریم . پس همدیگر را در وسط راه می کشند مانند کشتن بهایم . پس برمی خیزد یکی از آنها و با مادر و خواهر و دختر خود زنا می کند در میان راه . یکی از روی آنها برمی خیزد

 در مصدر: (وليس يقبل منّا توبة ، فما لنا). ۲. در مصدر: (فیکونون). ٣. ملاحم و فتن ، ص ٢١٢ \_ ٢١٢ ، ح ٣٠٨ ، و نيز ر . ك : كتاب الفتن ، ص ٢٠٢ ؛ مستدرك حاكم ، ج ٢ ، ص ٥٢١ \_ ٥٢٢ ؛ الدرّ المنثور، ج ٣، ص ۶۲.

و دیگری روی آنها جستن میکند و کسی هم انکار این کار را نمیکند و غیرت نمیکشد. پس صاحب فضیلت ترین ایشان کسی است که میگوید در آن روز : اگر از میان راه دور می شدید، بهتر بود. پس به این جهت باقی نماند یکی از اولادی که از نکاح به وجود آمده و همهٔ روی زمین زنازاده شوند.

پس می مانند به همین حال آنچه که خدا می خواهد . پس عقیم و نازاد می گردانـد خدا رحمهای زنها را تا سی سال . پس نـمیزایـد هـیچ زنـی و نـمی باشد در زمـین کودکی . همه اولاد زنا هستند و بدترین مردم و بر ایشان قیامت قائم می شود .

حديث سى و پنجم ملاحم و فنن، صفحه ٧٧: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: ستؤخذ أُمّتي أخذ الأُمم قبلها شبراً بشبر، فقال رجل: كما فعلت فارس والروم؟ فقال رسول الله: وهل الناس إلا أُولئك؟

یعنی : زود باشد که امّت من روشی را پیش گیرند که امّت های پیش گرفته اند و جب به وجب . پس مردی عرض کرد : همچنان که فارسیان و رومیان میکنند ؟ پس فرمود رسول خدا : و آیا مردمان کسانی هستند غیر از اینها ؟

حديث سى و ششم ملاحم و فنن، صفحهٔ ٧٧: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إذا نزل عيسى بن مريم وقتل الدجّال تمتّعوا [حتّى] تحيوا ليلة طلوع الشمس من مغربها، وحتّى تمتّعوا بعد خروج الدجّال أربعين سنة. لايموت أحد، ولايـمرض أحـد،

ملاحم و فتن، ص ٢٠١، ح ٢٨٩، و نيز ر. ٤: مسند احمد، ج ٢، ص ٣٣۶؛ صحيح بخارى، ج ٨، ص ١٥١؛
 كتاب الفتن، ص ٢٣٢؛ تفسير ثعلبى، ج ٢، ص ٢٧٢؛ العمدة، ص ٢۶٧، ح ٩٧٩؛ طرائف، ص ٣٧٩؛ إمتاع الأسماع،
 ج ٢١، ص ٣٥٤؛ كنز العمّال، ج ٢٢، ص ٢٠٢، ح ٣٨٤١٥؟؛ غاية المرام، ج ٢، ص ٣٣٤؛ بحارالأنوار، ج ٢٨،
 ص ٣٠-٣١؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان، ص ٥٩٤.

ويقول لغنمه ولدوابّه: اذهبوا فارعوا في مكان كذا وكذا، وتعالوا في ساعة كذا وكذا. ويُرى الماشية بين الزرعين، لا تأكل منه سنبلة، ولا تكسر بظلفها عوداً، والحيّات والعقارب ظاهرة لاتؤذي أحداً ولايؤذيها أحد، والسبُع على أبواب الدور يستطعم لايؤذي أحداً، ويأخذ الرجل الصاع أو المدّ من القمح أو الشعير فيبذره على وجه الأرض بلا حراث ولاكرائب، فيدخل المدّ الواحد سبعمائة مُدَ؟

يعنى : چون فرود آيد عيسى بن مريم وكشته شود دجّال ، بهر ، مىبريد . زند ، مىمانيد شبى راكه طلوع مىكند آفتاب از مغرب خود و تا اين كه بهر ، ببريد بعد از خروج دجّال چهل سال كه نمى مير د احدى و بيمار نمى شود و مىگويد مرد به گوسفندها و حيواناتش كه : برويد چراكنيد در چنين مكان و چنان مكان ، و در چنين ساعت و چنان ساعت بياييد .

و دیده می شود حیوانات در میان دو زراعت می روند و از آن خوشه ای نمی خورند و با سُم های خود شاخهٔ چوبی را نمی شکنند و مارها و عقرب ها ظاهر می شوند و احدی را اذیّت نمی کنند و درندگان درب خانه ها می آیند و خوردنی می خواهند و به احدی آزار نمی رسانند و مرد یک صاع یا یک مُد خوردنی (گندم یا جو یا حبوبات) را می گیرد و می افشاند در زمین بدون آن که آن را شخم و شیار کند و رنج ببرد. پس دخل می آورد هر دانه ای -یا مُدی - هفتصد دانه -یا هفتصد مُد.

حديث سى و هفتم ملاحم و فنن، صفحه ٨٠: نعيم به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: تخرج الدابّة ومعها عصا موسى وخاتم سليمان، فتجلو وجه المؤمن بالعصا، وتختم أنف الكافر بالخاتم؛ ٢

۱. در مصدر : (وتمرّ). ۲. ملاحم و فتن، ص ۲۰۳، ح ۲۱۹، و نیز ر.ک:کتاب الفتن، ص ۳۵۴؛ الدرّ المنثور، ج ۳، ص ۶۲. ۳. ملاحم و فتن، ص ۲۱۰، ح ۳۰۲، و نیز ر.ک: مسند ابن راهویه، ج ۱، ص ۴۴۲، ح ۵۱۱؛ مسند احمد، ج ۲، ح يعنى : بيرون مي آيد دابّه و با اوست عصاى موسى و خاتم سليمان . پس روشن كند روى مؤمن را با عصا و مُهر زند بينى كافر را با مُهر سليمانى .

## حدیث سی و هشتم

ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۱۰۶ از کتاب الفنن تألیف سلیلی ابن احمد بن عیسی بن شیخ الحسائی به سند خود از عبدالله بن عمر روایت کرده که گفت : منافقین شبی در مدینه مسجدی را خراب کردند . این عمل به نظر اصحاب پیغمبر تلی بزرگ آمد . پس پیغمبر اکرم تین فرمود :

لاتنكروا ذلك؛ فإنَّ هذا المسجد يعمر، ولكن إذا هدم مسجد بَراثا بطل الحجج . قيل له: وأين مسجد براثا هذا؟ قال: في غربيَّ الزوراء من أرض العراق. صلّى فيه سبعون نبيَّاً ووصيَّاً، و آخر من يصلّى فيه هذا، وأشار بيده إلى مولانا عليّ بن أبي طالب ﷺ؛

یعنی : منکر نشوید این را ؛ زیرا که این مسجد تعمیر می شود ولیکن وقتی مسجد بَراثا خراب شد، حج کردن باطل می شود \_یعنی : رفتن مکّه منع می شود . به آن حضرت عرض کرده شد که : مسجد براثا کجاست ؟ فرمود : در سمت غربی بغداد واقع شده از زمین عراق . هفتاد نفر پیغمبر و وصیّ پیغمبر در آن جا نماز گزار ده اند و آخر کسی که نماز می گزارد در آن این است ، و اشاره فرمود به دست خود به سوی مولای ما علیّ بن ابی طالب الله .

ح ص ۲۹۵ و ۴۹۱؛ سنن ابن ماجة ، ج ۲، ص ۱۳۵۱ \_ ۱۳۵۲، ح ۴۰۶۶؛ غریب الحدیث ابن قتیبه ، ج ۱، ص ۲۲۱؛ حس ۲۲۱؛ تفسیر تعلبی ، ج ۷، ص ۲۲۴؛ می می ۲۳۱؛ کتاب الفتن ، ص ۲۰۰۴ جامع البیان ، ج ۲۰، ص ۱۹، ح ۲۰۶۲۴ تفسیر تعلبی ، ج ۷، ص ۲۲۴؛ تفسیر مجمع البیان ، ج ۷، ص ۲۰۴، ح ۲۰، ص ۲۹، ح ۲۰۶۲۴؛ الجامع تفسیر مجمع البیان ، ج ۷، ص ۲۰۴ جامع البیان ، ج ۲۰، ص ۲۰۱، ح ۲۰، ص ۲۰۱، ح ۲۰۶۰ می ۲۰۴۰ الجامع الصغیر ، ج ۲، ص ۲۰۵، ح ۲۰۶۳؛ بابل الهدی والرشاد ، ج ۰۰، ص ۱۹۲؛ کنز العمال ، ج ۲۰، ص ۳۴۰، می ۲۰۹۰ می ۲۴۰، می ۳۴۰، الجامع می مربع ۲۰، ص ۲۶۰، ح ۲۰، ص ۲۰۱، ح ۲۰، ص ۲۰۱، ح ۲۰، ص ۲۰۴۰ می ۲۰۰۰ می ۲

حدیث سی و نهم ملاحم و فنن، صفحهٔ ۱۰۷: سلیلی به سند خود از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود: لَـتتبعنَّ سـنن مـن کـان قـبلکم شـبراً بشـبر وذراعاً بـذراع، حـتّی لو دخـلوا جُـحر ضبّ لاتبعتموهم. قال: وقلت: یا رسـول الله، مـن الیـهود والنـصاری؟ قـال: فـمَن إلاً الیهود والنصاری؟

GDE. IVO

هرآينه متابعت خواهيد كرد البتّه البتّه روش هاى كسانى راكه پيش از شما بودهاند وجب به وجب و ذراع به ذراع ، تا اين كه اگر داخل شدند در سوراخ سوسمارى ، شما هم متابعت آنها را خواهيد كرد . راوى گفت : عرض كردم : يا رسول الله ! از يهود و نصارا ؟ فرمود : پس كيست مگر يهود و نصارا ؟ به چندين طريق اين حديث روايت شده .

حدیث چهلم ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۰۹: سلیلی به سند خود از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود پس از ذکر کردن ملاحم در آخر آن، فرمود:

ويباع الأحرار للجهد الذي يحلّ بهم، يقرّون بالعبوديّة الرجال والنساء، ويستخدم المشركون المسلمين، ويبيعونهم في الأمصار، لايتحاشى لذلك برّ ولا فاجر. يا حذيفة، لايزال ذلك البلاء على أهل ذلك الزمان حتّى إذا أيسوا وقنطوا وأساؤوا الظنّ أن لايفرج

۱. ملاحم و فتن ، ص ۲۶۲، ح ۳۸۱، و نیز ر . ک: مصنّف صنعانی ، ج ۱۱، ص ۳۶۹، ح ۲۰۷۶؛ مسند احمد، ج ۲، ص ۷۲۷ و ۵۱۱ وج ۳، ص ۹۸ و ۹۹؛ صحیح بخاری ، ج ۴، ص ۱۴۴؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۵۷؛
 کتاب السنّة ، ص ۳۶ ـ ۲۷، ح ۷۲ و ۷۴؛ مسند رویانی ، ج ۲، ص ۱۸۲، ح ۲۰۷۲؛ جامع البیان ، ج ۱۰، ص ۵۷،
 کتاب السنّة ، ص ۳۶ ـ ۲۷، ح ۲۷ و ۷۲؛ مسند رویانی ، ج ۲، ص ۲۱۸، ح ۲۰۷۳؛ جامع البیان ، ج ۱۰، ص ۵۲،
 ح ۳۶۱۶؛ معجم کبیر طبرانی ، ج ۶، ص ۱۸۶؛ صحیح این حبّان ، ج ۵۱، ص ۵۹؛ مستدرک حاکم ، ج ۴، ص ۱۹۶۶
 ص ۱۹۵ ؛ الافصاح ، ص ۵۰؛ التعجّب ، ص ۸۸ ـ ۹۸؛ کنز الفواند ، ص ۶۰؛ تاریخ مدینة دمشق ، ج ۱۴، ص ۱۴۹؛
 طرانف ، ص ۹۷۲ ـ ۲۸۰؛ سعد السعود ، ص ۹۶؛ الجامع الصغیر ، ج ۲، ص ۲۰۴، ح ۲۲۴ ؛ کنز العمّال، طرانف ، ص ۳۰۱ ـ ۲۲۱، ح ۳۲۰ و ۳۲۰ و ۳۰۹ ؛ ۲۰۹۳؛ کنز الفواند ، ص ۶۰؛ تاریخ مدینة دمشق ، ج ۲۱، ص ۲۶۱؛
 وج ۲۸، ص ۳۰۰ ـ ۲۳۰ و ۲۳۰ و ۳۵، ص ۵۰ ، ۱۴۰ ـ ۱۴۰۱؛ نفس الرحمن في فضائل سلمان ، ص ۲۷۹.



عنهم، إذ بعث الله رجلاً من أطائب عترتي وأبرار ذرّيّتي عدلاً مباركاً زكيّاً لايغادر مثقال ذرّة. يعزّ الله به الدين والقرآن والإسلام وأهله، ويذلّ به الشرك وأهله. يكون من الله على حذر، لا يغترّ بقرابته. لا يضع حجراً على حجر، ولا يقرع أحداً في ولايته بسوط إلّا في حدّ. يمحو الله به البدع كلّها، ويميت به الفتن كلّها. يفتح الله به [كلّ] باب حقّ، ويغلق به كلّ باب باطل. يردّ الله به سبي المسلمين حيث كانوا.

قلت: فسمَّ لنا هذا العبد الذي اختاره الله لأُمّتك وذرّيّتك، فقال: اسمه كاسمي واسـم أبيه كاسم أبي. لولم يبق من الدنيا إلاّ يوم واحد لجعل الله مقدار ما يكون فيه [جـميع] ما ذكرت؛<sup>(</sup>

یعنی : فروخته می شوند آزادها به جهت سختیای که بر آنها وارد می شود . اقرار به بندگی کنند مردها و زنها و استخدام می کنند مشرکین مسلمانها را و می فروشند ایشان را در شهرها و ننگ نمی دانند و به یک سو نمی شوند این عمل را نیکوکار و نه بدکار . ای حذیفه! همیشه این بلا هست بر اهل آن زمان ، تا این که مأیوس و ناامید می شوند و بدگمان می شوند که فرجی از ایشان نمی شود که ناگاه بر می انگیزاند خدا مردی از پاکیزگان عترت مرا و نیکان ذریّهٔ مرا که دادخواه و برکت داده شده و پاک مردی از پاکیزگان عترت مرا و نیکان ذریّهٔ مرا که دادخواه و برکت داده شده و پاک است . فرو گذار نمی کند همسنگ ذرّه ای را . غلبه می دهد خدا به او دیس را و قرآن و اسلام و اهل آن را و ذلیل و خوار می گرداند به او شرک و اه ل شرک را . از خدا نمی گذارد و در زمان ولایت و سلطنت خود احدی را تازیانه ای نمی زند مگر برای سنگی بالای سنگی سبب او درِ حق را می گشاید و به سبب او درِ هر باطلی را می بند . خدا به سبب او سبب او درِ حق را می گشاید و به سبب او درِ هر باطلی را می بند . خدا به سبب او

(حذيفه) مي گويد: پس عرض كردم: اين بندهاي كه اختيار كرده است خدا او را

۱. ملاحم و فتن ، ص ۲۶۴\_۲۶۵. ح ۳۸۴.

. 1V9 . Ce

برای امّت تو و ذرّیّهٔ تو نامش چیست ؟ بیان فرما . فرمود : نام او مانند نام من است و نام پدر او نام پدر من است . اگر باقی نماند از دنیا مگر یک روز ، هرآینه قرار میدهد خدا آن روز را بقدر آنچه که ذکر کردم و در آن میباشد .

مؤلّف حقير گويد: بدان كه در بعضی از اخبار اهل سنّت و جماعت نسبت به حضرت رسول خدا ﷺ داده اند كه آن حضرت دربارهٔ ولئ عصر \_أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء \_فرموده : «اسمه كاسمي واسم أبيه كاسم أبي» ؟ يا به عبارت ديگر : «يواطي اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي» . \* اين خبر ظاهراً مخالف است با اخبار بسيارى كه از جميع اهل بيت عصمت و طهارت روايت شده و از احاديث متواتره نزد شيعهٔ دوازده امامى است و بعلاوه بسيارى از علما و محدّثين عامّه هم با خاصّه موافقت دارند كه آن جناب فرزند ارجمند حضرت امام حسن عسكرى يك است و عمّلامهٔ مجلسى \_أعلى الله مقامه \_در مجلّد سيزدهم بحار الانوار از ابى عبدالله محمّد بن يوسف شافعى نقل نموده است كه : اين خبرى كه در اين فقره روايت شده \_ي عاصم در كتاب مناقب شافعى ذكر نموده و گفته است كه : زائد \_كه نام يكى از راوى هاست \_ يا ماسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي \_حافظ الوالحسن محمّد بن حسين بن ابراهيم بن عاصم در كتاب مناقب شافعى ذكر نموده و گفته است كه : زائد \_كه نام يكى از راوى هاست \_ يا مار در روايت خودش زياد كرده \_كه «لولم يبق من الدنيا إلاً يوم» باشد تا

 مناقب خوارزمی، ص ۶۲، ضمن حدیث ۳۱؛ معارج الوصول إلی معرفة فیضل آل الرسول ﷺ، ص ۱۹۸، ونیز ر. ک: امالی شیخ طوسی، ص ۳۵۲، ضمن حدیث ۷۲۶؛ طرائف، ص ۵۲۲؛ العقد النضید والدر الفرید، ص ۷۷: کشف الغمة، ج ۲، ص ۲۵؛ کشف الیقین، ص ۴۶۷؛ غایة المرام، ج ۱، ص ۱۲۳ و ۳۲۰ و ج ۲، ص ۴۰ و ۸۵ و ج ۳، ص ۱۹۱ و ۲۰۲ و ج ۴، ص ۷۸ و ج ۷، ص ۴۹.

 ۲۰ مصنّف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۶۷۸، ح ۱۹۳؛ سنن ابی داود ، ج ۲، ص ۳۰۹، ح ۳۲۸؛ کتاب الفتن ، ص ۲۲۶ ـ ۲۲۷؛ مسند شاشی ، ج ۲، ص ۱۰۹ ـ ۱۱۰۰ ح ۶۳۲ ـ ۶۳۴؛ صحیح ابن حبّان ، ج ۱۵، ص ۲۲۷؛ معجم اوسط طبرانی ، ج ۲، ص ۵۵؛ معجم کبیر ، ج ۱۰، ص ۱۳۲، ح ۱۰۲۱۴ و ص ۱۳۵، ح ۲۰۱۲ و ۲۰۲۴ و ج ۱۹، ص ۳۲ ـ ۳۳۲؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۶۴ و ...، و نیز ر .ک : غیبت شیخ طوسی ، ص ۱۸۰ ـ ۱۸۲، ح ۱۹۰ العددة ، ص ۲۲ ـ ۴۲۳ ، ح ۹۷۷ و ص ۴۳۶، ح ۹۱۹؛ ملاحم و فتن ، ص ۱۵۶ ـ ۲۵۲، ح ۹۲۹ و ۲۵۳. و ۲۰۰ و ص ۲۷۶، ح ۲۰۱ و ص ۲۸۲، ح ۲۰۹ و ص ۲۹۲، ح ۲۱۹ و ص ۳۱۳. ح ۳۶۴ و ص ۳۱۳. ح ۲۵۲ م ۲۵۶ و ص ۲۲۲، ح ۴۶۴ عمدة الطالب ، ص ۱۰۲. «اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي». پس محمّد بن يوسف گنجى شافعى نوشته كه: ترمذى اين حديث را ذكر نموده و اين فقره را ـكه «اسم أبيه اسم أبي» باشد ـ ذكر نكرده، و نيز نوشته است كه: ابى داود اين حديث را از معظم روايات حفّاظ و ناقلين اخبار ذكر كرده كه گفته اند: آن كسى كه «اسم أبيه اسم أبي» را ذكر كرده زائده است و زائده در حديث زياد مى كرده.<sup>۱</sup>

اجمالاً بسيارى از علماى عامّه ذكر كردهاند كه جمله «اسم أبيه اسم أبي» كلام زائده است كه زياد كرده، و علاّمهٔ محدّث خبير و متبحّر بى نظير حاج ميرزا حسين نورى -رضوان الله عليه -در كتاب نجم الثاقب تقريباً به چهل طريق اين حديث را از اهل سنّت و جماعت روايت كرده كه اين كلمهٔ «اسم أبيه» در هيچ يك از آنها نيست، مگر طريق عبدالله بن موسى از زائده از عاصم كه متضمّن اين فقره است.<sup>٢</sup> پس ضعف و بى اعتبارى كلمهٔ «اسم ابيه اسم أبي» يا «كاسم أبي» واضح و ظاهر است، و بر فرض صدور، چنين كلمه برابرى با همهٔ اخبارى كه خالى از آن است نـمىكند، و ممكن است بر فرض تحقّق صدور بگوييم : «اسم أبي» تصحيف اسم «ابني» است كه «آب»

حديث چهل و يكم ملاحم و فتن، صفحه ١١٠ به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: يوشك أن تملأ أيديكم من العجم، ثمّ يجعلهم الله أسداً لايفرّون، فيقتلون مقاتلتكم، ولايأكلون فيئكم؟

۱. بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۵۵ – ۸۶، ونیز ر.ک: صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۲۲.
 ۲. نجم الثاقب، ج ۱، ص ۲۱۸ – ۲۱۹ و ص ۳۶۴ – ۳۷۰.
 ۳. ملاحم و فتن، ص ۲۶۸ – ۲۶۹ و ص ۳۹۶، ح ۴۴۸ و ۴۴۹، و نیز ر.ک: مصنف صنعانی، ج ۱۱، ۳.
 ۳. ملاحم و فتن، ص ۲۶۸ – ۲۶۹، ح ۳۹۰ و ص ۳۱۶، ح ۴۴۸ و ۴۴۹، و نیز ر.ک: مصنف صنعانی، ج ۱۱، ۳.

IVA Ge

یعنی : نزدیک است که پر شود در مقابل شما از عجم . پس قرار میدهد خدا ایشان را شیرهایی که فرار نمیکنند . پس قتال میکنند با شما قـتال کـردنی و نـمیخورند غنیمتهای شما را .

حديث چهل و دوم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۱۲ به سند خود از معاذ بن جبل روایت کرده که گفت: من و ابوعبیدهٔ جرّاح و سلمان در انتظار آمدن پیغمبر ﷺ نشسته بو دیم که ناگاه آن حضرت بر ما وارد شد در هَجیر ۱، در حالتی که مرعوب بود و رنگ او متغیّر بود. پس فرمود: کیست این جا؟ ابوعبیده معاذ سلمان گفتیم: آری، یا رسول الله! پس یاد کرد فتنه ها را و فرمود:

تدخل مدينة الزوراء، فكم من قتيل وقتيلة ومال منتهب وفرج مستحَلَّ. رحم الله من آوى نساء بني هاشم يومئذٍ وهنّ حرمتي، ثمّ ينتهي إلى ذكر السلطان بذي الغريّين<sup>٢</sup>، فيخرج إليهم فتيان من مجالسهم، عليهم رجل يقال له صالح، فتكون الدائرة ٣ على أهل الكوفة، ثمّ تنتهي إلى المدينة فتقتل الرجال وتبقر بطون النساء من بني هاشم.

فإذا أَحضر ذلك، فعليكم بالشواهق وخلف الدروب، وإنّما ذلك حمل امرأة، ثمّ يُـقبِل الرجل التميميّ شعيب بن صالح، \_سقى الله بلاد شعيب\_ بالراية السوداء المهديّة بنصر الله وكلمته حتّى يبايع المهديّ بين الركن والمقام؛<sup>۴</sup>

يعني : داخل مي شود در شهر بغداد . پس چه بسيار از مرد كشته و زن كشته و مال

Scanned by CamScanner

غارت شده و فرج حرامی که حلال شده . رحمت خداکسی راکه مأوا دهد زنان بنی هاشم را در آن روز و آنها حرم مناند . پس منتهی می شود به سوی جایگاه سلطانی که صاحب غریین است . پس بیرون می آیند به طرف ایشان جوانانی که در نشیمنگاه خود باشند بر ضرر و قتل آنها . پس می کشند مردان را و پاره می کنند شکم های زنان را از بنی هاشم .

پس وقتی که این طور پیش آمد، بر شما باد به رفتن بر قلّه های کوه و دنبال حیوانات. و مدّت این استیلا بقدر مدّت حمل یک زن است \_یعنی : نه ماه است . پس بیرون می آید مر د تمیمی ، شعیب بن صالح \_که سیراب کند خدا بلاد شعیب را! \_ با پرچم سیاه هـدایت یافته به یاری خدا و کلمهٔ او تا این که بیعت میکند با مهدی در میان رکن و مقام.

حديث چهل و سوم

14.

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۳۰: زکریا در کتاب فتن به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

يوشك أن تخرج نار حَسيل التضيء بها أعناق الإبل ببُصرى وتسير سير بطيء الإبل، تقيم بالليل وتسير بالنهار حتّى يقول الناس: غدت النار فاغدوا، وراحت النار فروحوا. من أدركته أكلته؛

یعنی : نزدیک است که بیرون آید آتشی شکارکننده که روشن شود به آن گردن های شتر در بصری \_که شهری است در شام \_و سیر کند مانند سیر کردن شتر کندرو . می ایستد در شب و سیر میکند در روز ، تا ایس که مردم گویند : آتش رفت ، پس بروید ، و آتش آمد ، بیایید .کسی راکه درک کند ، می خورد او را .

۱. در مصدر : (من حبس سیل).

۲. ملاحم و فتن، ص ۲۰۹ - ۳۱۰، ح ۴۳۲، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۳، ص ۴۴۳؛ آحاد و مثاني، ج ۳، ص ۹۶ - ۹۷، ح ۱۴۱۴؛ مسند ابی یعلی ، ج ۲، ص ۲۳۲ - ۲۳۴، ح ۹۳۴؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۲۵۴؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲، ص ۴۲؛ اُسد الغابة، ج ۱، ص ۱۸۶؛ مجمع الزوائد، ج ۸، ص ۱۲؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۳۴۶ - ۲۴۷، ح ۳۸۸۹۶. حديث چهل و چهارم ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۱۳۰ : و نيز از آن حضرت روايت كرده كه فرمود : لا تقوم الساعة حتّى يسيل وادٍ من أودية الحجاز بالنار، تضيء لها أعناق الإبل ببُصرى العنوم يعنى : قيام نمى كند قيامت تا اين كه جارى شود وادى اى از وادى هاى حجاز به سبب آتش كه روشنى بيندازد به آن گردن هاى شتر در بُصرى .

حديث چهل و هفتم ملاحم و فنن، صفحه ١٣١: فرمود رسول خدا ﷺ: إنَّ من اقتراب الساعة أن يرى الهلال ليلته فيقال: لليلتين، وأن يمرّ الرجل في المسجد فلا يصلّي فيه ركعتين؟<sup>١</sup> يعنى: بدرستى كه از علامات نزديك شدن قيامت است كه ماه در شب خود

یعنی : بدرستی که از علامات نزدیک شدن قیامت است که ماه در سب خود - یعنی : در شب اوّل - دیده شود، پس گفته شود که : این ماه دو شبه است ، و این که بگذرد مرد در مسجد و در آن دو رکعت نماز نگزارد.

حديث چهل و هشتم

ملاحم و فتن، صفحه ۱۴۰: زکریّا به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

يوشك أن يطوى ملك العرب. قالها ثلاثاً، فقيل: ومن يطويه ؟ قال: بنو قنطوراء. قوم عراض الوجوه، فطس الأُنوف، صغار الأعين، كأنّ وجوههم المجانّ المطرقة، حتّى ينزلوا قرية قريبة من أرض العرب، بل هي من أرض العرب، يقال لها جبانة اللون<sup>٢</sup>، فيقاتلهم العرب قتالاً شديداً، فيقول الترك: ادفعوا إلينا إخواننا من العجم ولانقاتلكم، فيقول العرب للموالى: الحقوا بإخوانكم، فيقول الموالى: ويحكم، إلى الكفر بعد الإسلام؟

قال: فقاتلهم الموالي قتالاً شديداً، فيهزمهم الله حتّى لايبقى منهم مخبر، ويجيء الموالي بالغنائم، فيقول العرب للموالى: احذونا ممّا غنمتم، فيقولون: والله لانحذيكم وقد خذلتمونا؛<sup>٢</sup>

یعنی : نزدیک است پیچیده شود مُلک عرب . سه مرتبه این کلام را فرمود . پس گفته شد که : کی می پیچد آن را؟ فرمود : فرزندان قنطورا \_یعنی : ترکها . گروههایی هستند که روهاشان پهن است و بینیهاشان پهن است و چشمهاشان کوچک است .

گویا روهای ایشان مانند سپرهای دو طبقه است، تا این که فرود آیند در دهی نزدیک زمین عرب \_بلکه آن ده از زمین عرب است \_که آن را جبانة اللون گویند . پس عرب با ایشان قتال کنند قتال سختی . پس ترکها به ایشان گویند : برادرهای ما را به ما رد کنید تا ما با شما قتال نکنیم . پس عرب به مَوالی گویند : ملحق شوید به برادرهاتان . پس موالی به ایشان گویند : رحمت خدا بر شما! بعد از اسلام آوردن برگردیم کافر شویم ؟

(راوی) گفت که: آن حضرت فرمود: پس مَوالی با ترک ها مقاتله میکنند قتال سختی، پس آنها را فرار می دهد خدا تا این که باقی نمی ماند از ایشان خبر دهنده ای و موالی غنیمت هایی از ایشان به دست می آورند. پس عرب ها به موالی گویند: از این غنیمت هایی که به دست آور ده اید سهم ما را بدهید. موالی گویند: نه، به خدا قسم است که ما سهم به شما نمی دهیم. شما ما را خوار کر دید.

حديث چهل و نهم

جزء پنجم مجمع الزوائد و منبع الفوائد، حافظ نورالدین علیّ بن ابی بکر هیتمی، متوفّای سال هشتصد و هفت هجری به تحریر حافظین جلیلین عراقی و ابن حجر، مطبوع سال یک هزار و سیصد و پنجاه و سه، طبع مصر در مکتبهٔ قدسی، در باب کسوة النساء از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

سيكون في آخر أُمّتي رجال يركبون على سروج كأشباه الرجال. ينزلون على أبـواب المساجد. نساؤهم كاسيات عاريات، على رؤوسهنّ كأسنمة البـخت، فـالعنوهنّ؛ فـإنّهنّ ملعونات. لو كانت وراءكم أُمّة من الأُمم، لخدم نساؤكم نساءهم كما خدمتكم نساء الأُمم من قبلكم؛ <sup>(</sup>

 ۱۰. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۱۳۷، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۲، ص ۲۲۳: صحیح ابن حبّان، ج ۱۳، ص ۶۴: معجم صغیر طبرانی، ج ۲، ص ۱۲۷ \_ ۱۲۸؛ معجم اوسط، ج ۹، ص ۱۳۱؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۳۶؛ موارد الظمآن، ج ۴، ص ۴۴۸ \_ ۴۴۹، ح ۱۴۵۴؛ إمتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۲۹؛ سبل الهـدی والرشـاد، ج ۱۰، ص ۱۳۵؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ج ۱۶، ص ۴۰۱، ح ۴۵۱۰۶. یعنی : زود باشد که بوده باشد در آخر امّت من مردانی که سوار شوند بر زین ها که آنها شبیه های مردان اند . زن های ایشان گرچه لباس پوشندگان اند بر هنگان اند . بالای سر هاشان مانند کو هان های شتران خراسانی است . پس آنها را لعنت کنید که ایشان لعنت شدگان اند . اگر بعد از شما امّتی از امّت ها بود ، هرآینه خدمت می کردند زن های شما زن های ایشان را ـ همچنانی که خدمت می کنند شما را زن های امّت هایی که پیش از شما بودند .

حديث پنجاهم مجمع الزوانددر همان باب و همان صفحه به سند طبرانی از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود: سيکون في أُمّتي رجال يرکب نساؤهم علی سروج کأشباه الرجال ا يعنی : زود باشد که در امّت من مردانی باشند که سوار شوند زنانشان بر زين ها مانند شبيه های مردان .

حدیث پنجاه و یکم جمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

إذا رأيتم اللاتي ألقين على رؤوسهنّ مـثل أسـنمة البـعر<sup>٢</sup>، فأعـلموهنّ أنّــه لاتـقبل لهنّ صلاة؛<sup>٢</sup>

یعنی : زمانی که دیدید زنانی را که انداختند بالای سرهاشان را مانند کوهانهای شتران ، پس آنها را اعلام کنید که نمازشان قبول و پذیرفته نمی شود .

### Scanned by CamScanner

GD. 100

حديث پنجاه و دوم

مجع الزواند، همان جزء و همان باب و همان صفحه از اسماء بنت عمیس روایت کرده که : داخل شد رسول خدا ﷺ بر عایشه در روزی که خواهر او ، اسماء ، نزد او بود و جامه های گشادی پوشیده بود که آستین های آن گشاد بود . چون پیغمبر خدا ﷺ به او نظر کرد ، برخاست و بیرون رفت . پس عایشه به خواهر خود گفت : دور شو . پیغمبر خدا ﷺ از تو چیزی دید که مکروه خاطر او شد . پس دور شد و پیغمبر تشریف آورد . پس عایشه از آن جناب علّت برخاستن و بیرون رفتن را پرسید .

فقال: ألم ترّي إلى هناتها؟ إنّه ليس للمراة المسلمة أن يبدو منها إلّا هكذا، وأخذ كمّيه فغطّى بهما ظهر كفّيه حتّى لم يبد من كفّيه إلّا أصابعه، ثمّ نصب كفّيه على صدغيه حتّى لم يبد إلّا وجهه؛ (

یعنی: پس فرمود: آیا ندیدی جامههای او را؟ بدرستی که برای زن مسلمان جایز نیست که ظاهر کند از اعضایش مگر اینچنین، و گرفت دو آستین خود را و با آن پوشید پشت دستهای خود را تا اندازهای که پیدا نبود از دو کف او مگر انگشتانش. پس گذارد دو کف خود را بر دو شقیقهٔ خود، تا آن که پیدا نبود از آن مگر روی او.

## حديث پنجاه و سوم

مجمع الزواند، جزء پنجم، باب عمّال السوء، صفحهٔ ۲۳۳ از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود:

يكون في آخر الزمان أمراء ظلمة ووزراء فسقة وقضاة خونة وفقهاء كذبة. فمن أدرك ذلك الزمان منكم، فلا يكوننّ [لهم] جابياً ولا عَريفاً ولا شرطيّاً؛<sup>٢</sup>

۱. مجمع الزواند، ج ۵. ص ۱۳۷، و نیز ر. ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۸، ص ۱۹۹؛ معجم کبیر، ج ۲۴.
 ص ۱۴۲ ـ ۱۴۳، ح ۳۷۸؛ سنن کبرای بیهتی، ج ۷، ص ۸۶.
 ۲. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۳۳، و نیز ر. ک: معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۲۰۴؛ معجم اوسط، ج ۴.

یعنی : می باشد در آخر زمان فرمانفرمایان ستمکار و وزیران فاسق و قاضی های خیانتکار و دانشمندان دروغگو . پس کسی که درک کند آن زمان را از شما ، پس نباشد خراج گیرنده و نه کارگزار و نه سر هنگ لشکری .

حدیث پنجاه و چهارم

مجمع الزوائد، همان جزء و همان باب و همان صفحه به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

لا تقوم الساعة حتّى يبعث الله أمراء كذبة ووزراء فجرة وأُمناء خونة وقـرّاء فسـقة، سمتهم سمة الرهبان، وليس لهم رغبة \_أو قال رعيّة، أو قال: رعة\_، فيلبسهم الله فـتنة غبراء مظلمة، يتهوّكون فيها تهوّك اليهود في الظلم؛<sup>١</sup>

یعنی : بر پا نمی شود قیامت صغرا تا این که برانگیزاند خدا فر مانفر مایان دروغگو و وزیران فاجر بدکار و امین های خیانتکار و خوانندگان فاسق . نشانهٔ ایشان نشانهٔ اهل زهد و تارکین دنیاست و حال آن که رغبت و میلی به زهد ندارند \_یا رعیّتی ندارند ، یا دست از روش خود برنمی دارند . پس می پوشاند ایشان را خدا لباس فتنهٔ غبارآلو د تاریک کننده ای را که متهوّرانه و بی باکانه در آن فتنه داخل شوند مانند تهوّر و بی باکی یهو دیان در ستمگری و ستم پیشه ای .

حديث پنجاه و پنجم

مجمع الزوائد، در همان جزء و همان باب و همان صفحه به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود :

يكون في هذه الأُمَّة في آخر الزمان \_أو قال: يخرج رجال من هذه الأُمَّـة فـي آخـر

-> ص ۲۷۷ : تاریخ بغداد ، ج ۱۰ ، ص ۲۸۲ – ۲۸۳ ، ح ۵۴۰۵ و ج ۱۲ ، ص ۶۳ ، ح ۶۴۵۳ : سبل الهدی والرشاد ، ج ۱۰ ، ص ۱۳۸ : کنز العتال ، ج ۶ ، ص ۷۷ ، ح ۱۴۹۰۹ . ۱۰ ، مجمع الزواند ، ج ۵ ، ص ۲۳۳ ، و نیز ر . ک : مسند بزار ، ج ۷ ، ص ۸۰ – ۸۱ ، ح ۲۶۳۰ : سبل الهدی والرشاد ، ج ۱۰ ، ص ۱۳۸ . الزمان - معهم سياط كأنّها أذناب البقر . يغدون في سخط الله ، ويروحون في غضبه ؛ يعنى : مى باشد در اين امّت در آخر زمان - يا فرمود : بيرون مى آيند مردانى از اين امّت در آخر زمان - كه با ايشان است تازيانه هايى مانند دُم هاى گاو . صبح مى كنند در خشم خدا و شام مى كنند در غضب خدا .

حديث پنجاه و ششم

مجمع الزوائد، همان جزء، در باب ائمة ظلم و جور و ائمة ضلال صفحة ۲۳۶ به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود در خطبهای : آگاه باشيد! بدرستی که نزديک است دعوت کرده شوم، پس اجابت میکنم.

ألا، إنّي أُوشك فأُدعى فأُجيب، فيليكم عمّال من بعدي يعملون بما تعلمون، ويعلمون ويعملون ما تعرفون، وطاعة أُولئك طاعة، فتلبثون كذلك زماناً، فيليكم عمّال من بعدهم يعملون بما لاتعلمون ويعملون بما لاتعرفون. فمن قادهم وناصحهم، فأُولئك قـد هـلكوا وأهلكوا، وخالِطوهم بأجسادكم، وزايلوهم بأعمالكم، واشهدوا على المحسن أنّه محسن؛

یعنی : پس والی می شود شما را کارگزارانی بعد از من به آنچه که می دانند و شما هم می دانید و عمل می کنند به آنچه که شما می شناسید و فر مانبر داری از ایشان فر مانبر داری است . پس به همین حال می مانید زمانی را . پس از آن والی می شوند شما را کارگزارانی بعد از ایشان که عمل می کنند به آنچه که نمی دانید و عمل می کنند به آنچه که نمی شناسید . پس کسی که قائد ایشان شود و نصیحت کند ایشان را ، هلاک می شوند و هلاک کر ده

- ۱. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۳۳ ـ ۲۳۴، و نیز ر. ک: مصنّف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۷۰۰. ح ۸۹؛ مسند احمد، ج ۵، ص ۲۵۰؛ معجم اوسط طبرانی ، ج ۵، ص ۲۵۷؛ معجم کبیر ، ج ۸، ص ۲۵۷؛ مستدرک حاکم ، ج ۴، ص ۴۳۶؛ إمتاع الأسماع ، ج ۱۲، ص ۳۲۹؛ الدرّ المنثور ، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال ، ج ۶، ص ۸۷، ح ۱۴۹۶ وج ۱۱، ص ۱۹۴، ح ۳۱۱۹۶.
- ۲. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۳۶ \_ ۲۳۷ با اندکی اختلاف، و نیز ر.ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۷، ص ۱۰۵؛ الزهد الکبیر، ص ۱۱۰ \_ ۱۱۱، ح ۱۹۱؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۳۷.

#### Scanned by CamScanner

می شوند. با آنها خلطه و آمیزش کنید به جسدهای خود و کناره گیرید از ایشان به عمل های خود و دربارهٔ نیکوکار گواهی دهید به نیکوکاری او که نیکوکار است.

مجمع الزوائددر همان جزء و همان باب ، صفحهٔ ۲۳۸ به سند خود از رسول خدا ﷺ

سيكون بعدي أئمّة يُعطون الحكمة على منابرهم. فإذا نزلوا نزعت منهم، وأجسادهم شرّ من الجيف؛

يعني : زود باشد بعد از من پيشواياني باشند كه عطاكنند حكمت را بالاي منبر هاشان و چون فرود آيند حكمت از آنهاكنده مي شود و بدن هاشان بدتر است از مردار .

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

خذوا العطاء مادام عطاءً. فإذا صار رشوة على الدين فلا تأخذوه، ولستم بتاركيه. يمنعكم الفقر والحاجة. ألا، إنَّ رحى الإسلام دائرة، فدوروا مع الكتاب حيث دار. ألا، إنَّ الكتاب والسلطان سيفترقان، فلا تفارقوا الكتاب. ألا، إنَّه سيكون عليكم أُمراء يقضون لأنفسهم ما لايقضون لكم. فإن عصيتموهم قتلوكم، وإن أطعتموهم أضلُّوكم.

قالوا: يا رسول الله، كيف نصنع؟ قال: كما صنع أصحاب عيسى بــن مـريم. نشـروا بالمناشير، وحملوا على الخشب. موت في طاعة الله خير من حياة في معصية الله.

۱. مجمع الزوائد ، ج ۵، ص ۲۳۷ \_ ۲۳۸ ، و نیز ر . ک: معجم اوسط طبرانی ، ج ۷، ص ۸۰؛ سبل الهدی والرشاد ، ج ۱۰، ص ۱۲۷.

۲. مجمع الزواند، ج ۵. ص ۲۳۸، و نیز ر.ک: معجم صغیر طبرانی، ج ۱. ص ۲۶۴ \_۲۶۵؛ معجم کبیر، ج ۲۰، ص ۹۰؛ سبل الهدي والرشاد، ج ١٠، ص ١٣٤؛ الدرّ المنثور، ج ٢، ص ٣٠٦؛ كنز العمّال، ج ١، ص ٣١٤، ح ١٠٨٠ و ١٠٨١.

## حديث ينجاه و هشتم

حديث ينجاه و هفتم

روايت کر ده که فر مود:

و نيز روايت کرده در همان جزء در باب اطاعت در معصيت ۱

یعنی: بگیرید عطا را مادامی که بخشش است. پس زمانی که رشوه باشد برای دادن دین، نگیرید آن را، و نیستید شماکه ترکِ گرفتن آن کنید. فقر و احتیاج شما مانع می شود شما را از این که نگیرید. آگاه باشید که آسیای اسلام دور می زند. پس دور بزنید با قرآن هر کجا که دور می زند. آگاه باشید که قرآن و سلطان زود باشد که از هـمدیگر جـدا شوند. پس جدا نشوید از قرآن. آگاه باشید که زود باشد فرمانفر مایانی برای شما باشند که حکم کنند بر خودهاشان آنچه را که برای شماها حکم نکنند. پس اگر نافر مانی کنید ایشان را می کشند شما را، و اگر فرمانبرداری کنید ایشان را گمراه می کنند شما را.

گفتند : یا رسول الله ! چکار کنیم ؟ فرمود : همچنان که یاران عیسی بن مریم کردند . با از ها بریده شدند و بالای دار ها رفتند . مردن در فر مانبر داری خدا بهتر است از زنده بودن در نافر مانی خدا .

این خبر در مختصر تذکره نیز روایت شده.۲

## حديث پنجاه و نهم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب صفحهٔ ۲۳۹ به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

إِنِّي أَخَافَ على أُمَّتي من بعدي من أعمال ثلاثة . قالوا : ما هنَّ ، يا رسول إلله ؟ قال : زلَّة العالم ، و حكم الجائر ، وهويَّ متَّبَع ؛ <sup>٣</sup>

يعنى : بدرستى كه مى ترسم بر امّتم بعد از من از سه چيز و سه كار . گفتند : چيست آنها ، يا رسول الله ؟ فرمود : لغز ش عالم و حكم كردن ستمگر و خواهش هاى پيروى شده .

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

حديث شصتم

مجمع الزرائد، جزء هفتم، باب «النهي عن المنكر عند فساد الناس» صفحهٔ ۲۷۰ از معاذ بن جبل از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود :

إنّكم على بيّنة من ربّكم ما لم تظهر فيكم سكرتان: سكرة الجهل وسكرة حبّ العيش، وأنتم تأمرون بالمعروف، وتنهون عن المنكر، وتجاهدون في سبيل الله. فإذا ظهر فيكم حبّ الدنيا فلا تأمرون بالمعروف، ولاتنهون عن المنكر، ولاتجاهدون في سبيل الله. القائلون يومئذٍ بالكتاب والسنّة كالسابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار؛

یعنی: بدرستی که شما حجّت هستید و بر طریق واضح از جانب پروردگارتان، مادامی که نشده باشد در میان شما دو مستی: یکی مستی جهل و نادانی، یکی مستی محبّت زندگانی، و شماها امر به معروف و نهی از منکر و جهاد در راه خدا میکنید تا وقتی که ظاهر نشده باشد در شما محبّت دنیا. در آن وقت امر به معروف و نهی از منکر و مجاهده در راه خدا نمیکنید. کسانی که در آن روز قائل به کتاب و سنّت باشند، مانند پیشینیان و مسلمان صدر اوّل اسلاماند از مهاجرین و انصار.

حديث شصت و يكم

مجمع الزواند، همان جزء و همان باب، صفحهٔ ۲۷۱ به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

إنّ لهذا الدين إقبالاً وإدباراً. ألا، وإنّ من إقبال هذا الدين أن تفقّه القبيلة بأسرها حتّى لا يبتى فيها إلا الفاسق أو الفاسقان ذليلان. فهما إن تكلّما قهرا واضطهدا، وإنّ من إدبار هذا الدين أن تجفو القبيلة بأسرها حتّى لايبقى فيها إلا الفقيه أو الفقيهان، فهما ذليلان. إن تكلّما قهرا واضطهدا، ويلعن آخر هذه الأُمّة أوّلها.

 ۱. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۲۷۰ - ۲۷۱، ونیز ر. ک: مسند بزار، ج ۷، ص ۸۰، ح ۲۶۳۱؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۱۹۹. ح ۵۷۶۷؛ کنز العمال، ج ۳، ص ۶۶، ح ۵۵۱۹.



ألا، وعليهم حلّت اللعنة حتّى يشربوا الخمر علانية، حتّى تمرّ المرأة بالقوم، فيقوم إليها بعضهم، فيرفع بذيلهاكما يرفع بذنب النعجة (الخبر)؛٢

یعنی : بدرستی که از برای این دین رو آوردنی است و پشت کردنی . آگاه باشید که از اقبال و رو آوردن این دین وقتی است که همهٔ قبیله تماماً فقیه و دانا شوند تا این که نماند در میانشان مگر یک نفر فاسق یا دو نفر فاسق در حالتی که ذلیل و خوار باشند ، و بدرستی که از ادبار و پشت کردن این دین وقتی است که همهٔ قبیله جفاکار شوند تا این که نماند در میان ایشان مگر یک نفر فقیه یا دو نفر فقیه . پس ایشان در حالت ذلّت و خواری باشند . اگر سخنی گویند ، قهر کرده و ستم کرده شوند ، و لعن میکند آخر این امّت اوّل خود را.

آگاه باشید که لعنت بر خودشان وارد شود، تا این که می آشامند شرابها و مسکرات را آشکارا، تا این که می گذرد زن بر گروهی، پس بعضی از آنها برمی خیزد دامن جامهٔ او را بالا می برد همچنان که دست به زیر دنبهٔ گوسفند می زنند و آن را بلند می کنند ( تا آخر ).

# حدیث شصت و دوم

مجمع الزوائددر همان جزء، باب «أمارات الساعة»، صفحة ١٣٢٥ز ابي ذر غفاري از پيغمبر اكرم ﷺ روايت كرده كه فرمود :

إذا اقترب الزمان كثر لبس الطيالسة، وكثرت التجارة، وكثر المال، وعظم ربّ المال، وكثرت الفاحشة، وكانت إمرة الصبيان، وكثر النساء، وجار السلطان، وطفّف في المكيال والميزان. يربّي الرجل جرو كلب خير له من أن يربّي ولداً، ولا يوقَّر كبير، ولا يرحم صغير، ويكثر أولاد الزنا حتّى إنّ الرجل ليغشى المرأة على قارعة الطريق، فيقول أمثلهم في ذلك

۱. در مصدر : (بذیل).

۲. مجمع الزواند، ج ۷، ص ۲۶۱ \_ ۲۲۴ و ۲۷۱، و نیز ر.ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۸، ص ۱۹۸؛ کنز العـمّال. ج ۱۰، ص ۱۷۷ \_ ۱۷۸، ح ۲۸۹۲۶؛ کشف الخفاء، ج ۲، ص ۱۴۷.

197 .00

الزمان: لو اعتزلتم عن الطريق ! يلبسون جلود الضآن على قلوب الذئاب. أمثلهم في ذلك الزمان المداهن؛ <sup>(</sup>

یعنی : چون زمان نزدیک شد \_یعنی : زمان قیامت صغرا \_، بسیار می شود پوشیدن طیلسان ها (طیلسان جامه ای است که بافته می شود و درز و فصلی ندارد و آن محیط به بدن \_یعنی : چسبیده به بدن است \_و از لباس های عجم است ، و لفظ طیلسان معرّب طالشان است \_یا تالشان \_و در عصر ما در این زمان بسیار متداول است به اندازه ای که در ممالک عربی هم پوشیدن آن متداول شده ).

و بسیار می شود تجارت و بازرگانی و بسیار می شود مال و بزرگ شناخته می شود صاحب مال و بسیار می شود ف احشه ها - یعنی : عمل های زشت منافی عفّت - ، و فرمانفر مایی باکو دکان شود و زنها زیاد شوند و سلطان جائر و ستمکار شود و کم فروختن و زیاد گرفتن در کیل و وزن ظاهر شود . در چنین زمانی مرد بچّهٔ سگ را تربیت کند بهتر است از این که پسر را تربیت کند . به بزرگ تر احترام گذارده نمی شود و به کو چک تر رحم کرده نمی شود و زیاد می شوند فرزندان زناتا این که بی شر می به جایی رسد که بازن در و سط راه جمع شوند . پس نیکو ترین آنها در آن زمان می گوید در و سط راه : اگر این عمل را نکنی و گوشه ای بروی ، بهتر است . لب س گو سفندان را بر دل ه ای گرگ خود می پو شند . نیکو ترین ای شان در آن زمان کسی است که خلاف آنچه در باطن دارد ظاهر کند .

## حديث شصت و سوم

مجمع الزوانددر همان جزء و در همان باب، صفحهٔ ۳۳۱ از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

لاتقوم الساعة حتّى تظهر معادن كثيرة لايسكنها إلّا أراذل الناس ٢٠

اخبار مأثوره از پيغمبر عظيم

یعنی : برپا نمی شود قیامت صغرا تا این که ظاهر شود معدن های بسیاری که جای نگیرد در آن جاها مگر رذل تر و پست ترین مردمان .

حدیث شصت و چهارم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب، صفحهٔ ۳۲۶ از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

سيجيء في آخر الزمان أقوام تكون وجوههم وجوه الآدميين وقلوبهم قلوب الشياطين أمثال الذئاب الضواري. ليس في قلوبهم شيء من الرحمة، سفًاكين للـدماء، لايـرعون عن قبيح. إن تابعتهم واروك، وإن تواريت عـنهم اغـتابوك، وإن حـدَّثوك كـذبوك، وإن ائتمنتهم خانوك.

صبيّهم عارم، وشابّهم شاطر، وشيخهم لا يأمر بمعروف ولا ينهى عن منكر. الاعتزاز بهم ذلّ، وطلب ما في أيديهم فقر. الحليم فيهم غاوٍ، والآمر فيهم بالمعروف متّهم. [و]المؤمن فيهم مستضعف، والفاسق فيهم مشرّف. السنّة فيهم بدعة، والبدعة فيهم سنّة. فعند ذلك يسلّط الله عليهم شرارهم، ويدعو خيارهم فلا يستجاب لهم؛

یعنی : زود باشد بیاید در آخر زمان گروه هایی که روهایشان روهای آدمیان است و دل هاشان دل های شیاطین است \_مانند گرگ های در نده . در دل هاشان چیزی از . رحمت نیست . ریزندگان خون هایند . رعایت نمی کنند تجاوز از کار های زشت را . اگر تابع ایشان شوی تو را دور کنند ، و اگر دور شدی از ایشان عیبگویی از تو کنند ، و اگر تو را حدیث کنند دروغ گویند ، و اگر امین دانستی ایشان را با تو خیانت کنند .

کو دکانشان با ناز و نخوت باشند و جوان هاشان شوخ و بیباک، بنحوی که از خبایث

 مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۲۸۶ ـ ۲۸۷ با اندکی اختلاف و ص ۳۲۶، و نیز ر. ک: معجم صغیر طبرانی، ج ۲، ص ۳۹: معجم اوسط، ج ۶، ص ۲۲۷ ـ ۲۲۸ ؛ معجم کبیر، ج ۱۱، ص ۸۱ ـ ۸۲؛ تاریخ بغداد، ج ۳، ص ۲۰۴ ـ ۲۰۵، ح ۱۲۳۷؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۹۰ ـ ۱۹۱، ح ۳۱۱۷۵ و ص ۲۵۰، ح ۳۱۴۱۳ و ص ۲۸۵، ح ۳۱۵۳۹ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۶۱ ـ ۱۶۲. خود مردمان را عاجز کنند، و پیرانشان امر به معروف و نهی از منکر نکنند. مؤمن در میانشان ضعیف و ناتوان باشد و فاسق در میانشان با شرافت شمرده شود. سنّت در میانشان بدعت و بدعت در میانشان سنّت باشد. پس در آن زمان مسلّط میگرداند خدا بر ایشان بدان و شریران ایشان را و دعا میکنند نیکانشان و مستجاب نمی شود برای ایشان.

#### حديث شصت و پنجم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود:

من اقتراب الساعة أن ترفع الأشرار، وتوضع الأخيار، ويقبح القول، ويحسن العمل، وتفرى في القوم المساءة. قلت: وما المساءة؟ قال: ما كتب سوى كتاب الله؛ \

یعنی : از علامات نزدیک [شدن]قیامت صغرا این است [که] شریرها و بدکنندگان بلندمر تبه شوند و نیکان پست و خوار شوند و گفتارها زشت شود و کار نیکو شود و به سرگردانی و حیرت اندازد در میان قوم مساءت. (راوی گفت :) گفتم : مساءت چیست ؟ فرمود : چیزهایی است که نوشته می شود غیر از کتاب خدا.

## حدیث شصت و ششم

مجمع الزوائد در همان جزء و در همان باب و در همان صفحه از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

لاتقوم الساعة حتّى تزول الجبال عـن أمـاكـنها، وتـرون الأُمـور العـظام التـي لم تكونوا ترونها؛<sup>٢</sup>

 ۱. مجمع الزواند، ج ۷، ص ۳۲۶، و نیز ر. ک: مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۵۴؛ کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۴۲، ح ۳۸۵۶۴.
 ۲۸۵۶۴.
 ۲۰ مجمع الزواند، ج ۷، ص ۳۲۶، و نیز ر. ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۷، ص ۲۰۷؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۵. ص ۸۳. ح ۷۵۳۰؛ کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۴۳، ح ۳۸۵۷۱؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۶۸.



GD. 190

یعنی : بر پا نمی شود قیامت صغرا تا این که زایل شود کوه ها از جاهای خود و ببینید کارهای بزرگی را که نیستید ببینید آنها را .

حديث شصت و هفتم

مجمع الزوانددر همان جزء و در همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود:

سترون قبل أن تقوم الساعة أشياء ستنكرونها عظاماً. تقولون: هل كنّا حدِّثنا بهذا؟ فإذا رأيتم فاذكروا الله تعالى، واعلموا أنّها أوائل الساعة.

حتّى قال: سوف ترون جبالاً تزول قبل حقّ الصيحة، وكان يقول لنا: لاتقوم الساعة حتّى يدلّ الحجر على اليهوديّ مختبئاً، كان يطرده رجل مسلم، فأطلع قدّامه فاختبأ فيقول الحجر: يا عبد الله، هذا ما تبغى؛ (

یعنی : زود باشد که ببینید پیش از برپاشدن قیامت صغرا چیزهایی را که زود باشد انکار کنید آن را از حیث عظمت و بزرگی . می گویید : آیا باشیم از کسانی که حدیث کنیم آن را ؟ پس هرگاه دیدید این آیات را ، یاد کنید خدای تعالی را ، و بدانید که این علامت ها در او ایل قیامت صغرا و اقع می شود .

تا این که فرمود: بسیار زود باشد که ببینید کو هایی را که کنده می شود پیش از صدای آسمانی ، و بود که می فرمود برای ما که: بر پا نمی شود قیامت تا این که راهنمایی کند سنگ بر یهودی که از ترس مرد مسلمان فرار کرده و پشت او پنهان شده پیش از آن که مسلمان بیاید در مقابلش . پس سنگ می گوید: ای بندهٔ خدا! این است آن که تو او را می خواهی و در طلب اویی .

مؤلّف حقیر گوید: دور نیست این دو حدیث اشعار داشته باشد بر کندن تونل ها در کوهها و راه خط آهن در آنها احداث کردن و یاکندن و پایهها و آلتهای جنگی

۱. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۳۲۶ ـ ۳۲۷، و نیز ر.ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۷، ص ۲۶۵؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۴۵، ح ۲۸۵۷۸.

و غیره در آنها بنا کردن و امثال اینها، و مراد از چیزها و کارهای بزرگ اشاره به اختراعات مهمهٔ جدیده \_از قبیل سیّارات و طیّارات و موشکها و زیر دریایی ها و مانند اینها \_باشد و تصریح نکردن حضرت به اسامی آنها برای حفظ عقاید شنوندگان و جلوگیری از انکار و تکذیب آنها بوده ؛ زیرا پایهٔ استعدادات آنها ضعیف بوده و گوش ها و ادراکاتشان طاقت تحمّل آنها را نداشته و بسا حمل به دروغ می کردند فر مایشات آن حضرت [را] و به سیر قهقرایی به جاهلیّت بر می گشتند.

حديث شصت و هشتم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب، صفحهٔ ۳۲۷ از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

من أشراط الساعة أن يظهر الشحّ والفحش، ويؤتمن الخائن، ويخون الأمين، وتظهر ثياب تلبسها نساء كاسيات عاريات، ويعلو التُّحُوت الوُعُول؛<sup>١</sup>

یعنی : از شرطهای قیامت صغراست این که ظاهر شود بخل کردن و فحش و امین گرفته شود خیانتکار و خیانتکار شمرده شود امین و آشکار شود جامههایی که بپوشند آن را زنهای لباس پوشیدهای که برهنگان باشند ، و اشخاص پست مقامشان بالا رود و اشخاص شریف و نجیب مرتبههاشان پست شود .

## حديث شصت و نهم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روايت کرده که فرمود:

لاتقوم الساعة حتّى ينشأ تمدّ في الطروب مدّ الحمير ٢٠



یعنی : برپا نشود قیامت تا وقتی که بلند و کشیده شود در طربها ـ یعنی : آوازه و سرود خوانی ها ـ صداها مانند کشیده شدن صدای خرها .

حديث هفتادم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب، صفحهٔ ۳۲۹ از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

لاتقوم الساعة حتّى يكون السلام على المعرفة، وإنّ هذا عرفني من بينكم فسلّم عليّ، وحتّى تتّخذ المساجد طرقاً، فلا يسجد لله فيها وحتّى يبعث الغلام الشيخ بريداً بين الأُفقين، وحتّى يبلغ التاجر بين الأُفقين فلا يجد ربحاً؛

یعنی : برپا نمی شود قیامت تا این که سلام کردن به یک دیگر از روی شناسایی باشد ، و بدرستی که این شخص در میان شما مرا شناخت ، پس سلام کرد بر من ، و تا این که مساجد راه رفت و آمد مردم شود و برای خدا در آن سجده کرده نشود ، و تا این که بچه به پیر مرد حکم کند که مسافرت میان مشرق و مغرب کند و تا این که تاجر برای تجارت میان مشرق و مغرب را طی کند و سود و منفعتی نبرد.

## حدیث هفتاد و یکم

مجمع الزوائد، جزء پنجم، باب ملك النساء صفحهٔ ۲۰۹ از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

لن يفلح قوم يملك رأيهم امرأة ؛ ٢

 ۱. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۳۲۹، و نیز ر. ک: مصنف صنعانی، ج ۳، ص ۱۵۵ – ۱۵۶، ح ۵۱۴۰ مسند شاشی، ج ۱، ص ۴۰۰، ح ۴۰۰ شرح مشکل الآثار، ج ۴، ص ۲۶۶ معجم کبیر طبرانی، ج ۹، ص ۲۷۹ ؛ الدر المنثور، ج ۶، ص ۵۳؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۴۶، ح ۳۸۵۸۴.
 ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۰۹، و نیز ر. ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۵، ص ۱۲۳؛ سبل الهـدی والرشاد،

ج ۱۱، ص ۳۳۶.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

یعنی : هرگز رستگار نمی شوند گروهی که زن مالک رأی ایشان شود ـ یـعنی : از ایشان زن رأی بگیرد و زمامدار امورشان شود.

#### حديث هفتاد و دوم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه از عبدالله بن هجنع روایت کرده که گفت : چون وارد شدم بر پیغمبر ﷺ، ابابکره هم با ما آمد . پس به او گفتیم : این است عایشه . همی می گویی : عایشه . عایشه این است آن . عایشه آمد . پس بیرون آمد با ما . پس گفت : بدرستی که من ذکر کردم حدیثی را که شنیدم آن را از پیغمبر ﷺ . شنیدم که ذکر بلقیس ، ملکهٔ سبا را بیان کرد و فرمود : لایقد س الله أُمّة قادتهم امرأة ؛ ا

يعنى : تقديس نمى كند خدا امتى راكه پيشرو ايشان زن باشد.

## حديث هفتاد و سوم

مجمع الزوائد در همان جزء، باب إطاعة في المعصية، صفحة ٢٢٨ از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

سيكون عليكم أئمّة يملكون أرزاقكم، يحدّثونكم فيكذبون، ويعملون ويسيؤون العمل. لايرضون منكم حتّى تحسَّنوا قبيحهم وتصدُّقواكذبهم، فأعطوهم الحقّ ما رضوا به. فإذا تجاوزوا فمن قُتِلَ على ذلك فهو شَهيد؟

یعنی : زود باشد که بر شما پیشوایانی باشند که مالك روزی های شما شوند.

- ۱. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۱۰، و نیز ر.ک: سبل الهدی والرشاد، ج ۱۱، ص ۳۳۶؛ کنز العمّال، ج ۶، ص ۴۰، - ۱۴۷۶۳.
- ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۲۸، و نیز ر. ک: آحاد ومثانی، ج ۳، ص ۱۰۴، ح ۱۴۲۱؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲۲، ص ۳۶۲ و ۳۷۳؛ أُسد الغابة، ج ۵، ص ۲۱۷؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۴۹، ح ۴۶۸۰؛ کنز العمّال، ج ۶، ص ۶۷، ح ۱۴۸۷۶.

حدیث می گویند شما را پس دروغ می گویند، وعمل می کنند و بد عمل می کنند. خشنود نمی شوند از شما تا کارهای زشت ایشان را تحسین کنید و دروغ ایشان را تصدیق کنید و حق به آنها داده شود تا راضی شوند. پس اگر تجاوز کردند، پس [هر کس] به این سبب کشته شود شهید خواهد بود.

حدیث هفتاد و چهارم

مجمع الزوائد، همان جزء، باب إمارة السفهاء والصبيان، صفحة ٢۴۵ از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

بادروا بالموت ستًاً: إمرة السفهاء، وبيع الحكم، واستخفاف بالدم، وقطيعة الرحم، ونشو يتّخذون القرآن مزامير. يقدّمون الرجل يغنّيهم، وإن كان أقلّ منهم فقهاً؛ \

یعنی : شتاب کنید به مردن از شش چیز : فرمانفرما شدن مردمان سفیه \_یعنی : نادان \_و فروختن حکم و سبک شمردن خونریزی و قطع رحم کردن و این که مردمان مست قرآن را با ساز و نواز بگیرند و مقدّم بدارند مردی را که برای ایشان غنا و خوانندگی کند، هرچند از حیث دانش کمتر از آنها باشد.

حديث هفتاد و پنجم

مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه از عابس غفاری روایت کر ده که گفت:

سمعت رسول الله ﷺ يتخوّف على أُمّته ستّ خصال: إمرة الصبيان، وكـثرة الشـرط، والرشوة في الحكم، وقطيعة الرحم، واستخفاف بالدم، ونشو يتّخذون القـرآن مـزامـير،

۱. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۵، و نیز ر. ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۹۹، ح ۸۳؛ مسند احمد، ج ۳، ص ۴۹۴؛ شرح مشکل الآثار، ج ۴، ص ۵؛ اُسد الغابة، ج ۳، ص ۷۲ و ۳۳۸؛ فتح الباری، ج ۱۰، ص ۱۰۸؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۴۹ - ۲۵، ح ۳۱۴۱۲.

یعنی: شنیدم از رسول خدا ﷺ که می ترسید بر امّت خود از شش خصلت : فرمانفرمایی کودکان و زیاد شدن سر هنگان و لشکریان و رشوه گرفتن در حکم و قطع رحم کردن و خون ناحق ریختن را سبک شمردن و در حال مستی قرآن را با ساز و نواز ها گرفتن و مقدّم داشتن مردی که از ایشان داناتر و برتر نیست ، تغنّی و آوازه خوانی کند برایشان .

### حديث هفتاد وششم

مجمع الزوائد در همان جزء در باب «في من يؤيد بهم الإسلام من الأشرار»، صفحة ٣٠٢ چند حديث روايت كرده كه مضامين آنها قريب به يكديگر است از رسول خدا ﷺ، كه از جملة آنهاست كه فرمود:

سيؤيّد هذا الدين، وإن الله سيؤيّد هذا الدين بأقوام لا خلاق لهم؛ ٢

یعنی : زود باشد که تأیید کند خدا این دین را به گرو مهایی که هیچ بهر مای از دین ندارند.

## حديث هفتاد و هفتم

مجمع الزواند، جزء هشتم، در باب متشبّهین از رجال به نساء و متشبّهات از نساء به رجال، صفحهٔ ۱۰۳ از ابن عبّاس روایت کرده که: زنی گذشت بر رسول خدا ﷺ، کمانی حمایل انداخته بود. پس پیغمبر ﷺ فرمود:

لعن الله المتشبِّهات من النساء بالرجال والمتشبِّهين من الرجال بالنساء ؛ "

۱. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۴۵، و نیز ر. ک: مجمع الزوائد، ج ۲، ص ۳۱۶؛ آحاد و مثانی، ج ۲، ص ۲۶۹، ح ۲۶۰، ص ۲۶۹.
 ح ۲۰۱۴: معجم اوسط طبرانی، ج ۱، ص ۲۱۲؛ معجم کبیر، ج ۱۸، ص ۳۴-۳۷.
 ۲. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۰۲، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۵، ص ۴۵؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۳، ص ۱۴۲.
 ۳. مجمع الزواند، ج ۸، ص ۲۰۲، و نیز ر. ک: سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۶۹، ح ۲۰۹۷؛ سنن ترمذی، ج ۴، ص ۱۹۲۰ مرانی، ج ۲، ص ۲۶۹، ح ۱۹۲۰ مرانی، ج ۲۰ کار.

العمّال، ج ١٢، ص ٢٨٥، ح ٢٥٠٢٠؛ كشف الخفاء، ج ٢، ص ١۴۴.

یعنی : خدا لعنت کند زن هایی را که خو د را شبیه به مر دان میکنند و مر دانی که خو د را شبیه به زنان میکنند .

# حديث هفتاد و هشتم

منتخب کنز العمّال، تألیف شیخ علاءالدین علیّ بن حسام الدین، شهیر به متّقی هندی، تقریباً در حدود سال نهصد و چهل هجری قمری، مطبوع در حاشیهٔ کتاب مسند احمد بن حنبل در سال یک هزار و سیصد و سیزده هجری قمری در مطبعهٔ میمنیّه در مصر، صفحهٔ ۱۱، از رسول خداﷺ:

سياتي على أمّتي زمان يكثر فيه القرّاء، ويقلّ الفقهاء، ويقبض العلماء ، ويكثر الهرج، ثمّ يأتي [من]بعد ذلك زمان يقرأ القرآن رجال من أُمّتي لايجاوز تراقيهم، ثمّ يأتي من بعد ذلك زمان يجادل المشرك بالله المؤمن في مثل ما يقول؛

یعنی : زود باشد بیاید بر امّت من زمانی که قرّاء و خوانندگان زیاد شوند و فقها کم شوند و علما گرفته شوند و کشتن و خونریزی زیاد شود . پس بیاید بعد از آن زمانی که مردانی از امّت من قرائت کنند قرآن را ، ولی از گلوی آنها تجاوزنکند . پس بعد از آن بیاید زمانی که مشرکین به خدا مجادله کنند با مؤمن در مانند آنچه که می گوید .

## حديث هفتاد و نهم

مجمع الزوائد، جزء ششم، كتاب قتال أهل البغي، باب «ما جاء في الخوارج»، صفحة ٣٢٩ از ابي برزه از رسول خدا ﷺ حديث طويلي نقل كرده كه از أن جمله فرمود :

يخرج من قِبَل المشرق رجال كأنَّ هذا منهم. هداهم هكذا. يقرؤون القرآن لا يجاوز

۱. در کنز العمّال: (العلم).
 ۲. کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۱۷، ح ۳۸۴۵۷، و نیز ر.ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۳، ص ۳۱۹؛ مستدرک حاکم،
 ج ۴، ص ۴۵۷؛ الفردوس بمأ ثور الخطاب، ج ۵، ص ۴۴۸، ح ۸۷۰۰؛ مجمع الزوائد، ج ۱، ص ۱۸۷؛ الجامع
 الصغیر، ج ۲، ص ۵۷، ح ۴۷۳۵؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۶؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۴۶.

تراقيهم. يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية. لايرجعون إليه، ووضع يده على صدره. سيماهم التحليق. لايزالون يخرجون حتّى يخرج آخرهم. فإذا رأيتموهم فاقتلوهم. قالها ثلاثاً. شرّ الخلق والخليقة. قالها ثلاثاً؛

Y.Y. C.

یعنی : بیرون می آیند از سمت مشرق مردانی که گویا این از ایشان است .

(مشار الیه حضرت مرد سیاهی است که در صدر خبر ذکر شده که دو جامهٔ سفید پوشیده بود و اثر سجده در پیشانی داشت و به پیغمبر ﷺ تعرّض می کرد و از حضرت چیزی می خواست . آمد مقابل روی حضرت . آن بزرگوار چیزی به او نداد . آمد به طرف راست حضرت . آن جناب چیزی به او نداد . باز آمد عقب سر حضرت . باز حضرت چیزی به او نداد . پس گفت : والله یا محمّد ! امروز در تقسیم به عدالت رفتار نکر دی . حضرت غضبناک شد غضب شدیدی . بعد از آن حدیثی که ذکر شد [را] نقل فر مو د ، تا آن جایی که به او اشاره کرد و فر مود که : گویا این از ایشان است . پس فر مود : )

مدایتشان اینچنین است . می خوانند قرآن را در حالی که از استخوان های گردن آنها بالانمی رود . از دین خارج می شوند همچنانی که تیر از کمان خارج شود . بازگشت به دین نمی کنند .

و دست خود را گذارد بر سینهٔ او و فرمود: سیمای ایشان تـراشـیدن ریش است. همیشه از دین بیرون میروند تا این که بیرون آید آخر ایشان. پس چون ببینید آنها را، بکشید ایشان را. سه مرتبه فرمود. بدترین خلق و مخلوقاتاند. سه مرتبه فرمود.

حديث هشتادم مجمع الزوائد در همان جزء و همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود : يخرج من أُمّتى قوم يسيؤون الأعمال . يقرؤون القرآن لايجاوز حناجرهم . (قال يزيد :

. . مجمع الزواند، ج ٢، ص ٢٢٩، و نيز ر. ک: مسند احمد، ج ٢، ص ٢٢٢؛ مستدرک حاکم، ج ٢، ص ١٤٧.

GD. T.T

لا أعلمه إلاّ قال:) يحقّر أحدكم عمله مع عملهم. يقتلون أهل الإسلام. فإذا خرجوا فاقتلوهم. إذا خرجوا فاقتلوهم، ثمّ إذا خرجوا فاقتلوهم. فطوبي لمن قتلهم، وطوبي لمن قتلوه. كلّما قطع منهم قرن قطعه الله \_عزّ وجلّ. فردّد ذلك عشرين مرّة وأنا أسمع؛

یعنی: بیرون می آید از امّت من گروهی که کارهایشان بد است. قرآن می خوانند و از حنجره های ایشان بالا نمی رود. (راوی که یزید نام داشت گفت: نمی دانم آن را مگر این که فرمود: ) کوچک است عمل یکی از شما یعنی: کوچک می شمار د یکی از شما عمل خود را با عمل های ایشان. می کشند اهل اسلام را. پس چون بیرون آمدند، بکشید ایشان را. پس چون بیرون آمدند، بکشید ایشان را. پس چون بیرون مدند، بکشید ایشان را. بهشت طوبی مخصوص کسی است که آنها را بکشد و مخصوص کسی است که آنها بکشند او را. پس هر شاخی که از ایشان بریده شود، خدای ـ عزوجل ـ آن را بریده است. (راوی گفت:) پس بیست مرتبه حضرت این جمله را تکرار کرد و من می شنیدم.

## حدیث هشتاد و یکم

مختصر تذکرهٔ ابی عبدالله قرطبی، تألیف شیخ عبدالو هاب شعرانی \_که فراغ از تألیف آن روز شنبه هفدهم ربیع الاوّل سال نهصد و هشت هجری قمری بوده در مصر و در مکتبهٔ سعیدیّه به جوار الازهر مصر طبع شده به ضمیمهٔ قرّهٔ العیون ابی لیث سمرقندی \_ در باب «کیف التثبّت أیّام الفتنه و ذهاب الصالحین ؟» به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که:

كيف بكم وبزمان يوشك أن يأتي فيغربل الناس فيه غربلة يبقى حثالة من الناس، قد مرجت عهودهم وأماناتهم واختلفوا فكانوا هكذا، وشبّك بين أصابعه ﷺ، فقالوا: كيف بنا

۱. مجمع الزوائد، ج ۶، ص ۲۲۹، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۲، ص ۸۴؛ کتاب السنة، ص ۴۴۲، ح ۹۳۶؛
 تاریخ مدینة دمشق، ج ۱، ص ۱۶۲؛ تفسیر ابن کثیر، ج ۳، ص ۴۲۱؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۰۶، ح ۳۱۲۴۸.

\_يا رسول الله \_ إذا كان ذلك الزمان؟ قال: تأخذون ما تعرفون، وتـدعون مـا تـنكرون. وتُقبِلون على خاصّتكم، وتذرون عامّتكم؛

یعنی : چگونه اید شما با زمانی که نزدیک است بیاید ، پس غربال کند مردم را در آن زمان غربال کردنی که باقی می ماند نخاله هایی از مردم که مشتبه و مختلط و فاسد شود پیمان ها و امانت هایشان و مختلف شوند ، پس اینچنین شوند (و مشبّک فرمود حضرت میان انگشت های خود را). پس اصحاب عرض کردند : چه کنیم در آن زمان ؟ فرمود : بگیرید آنچه را که می شناسید و واگذارید آنچه را که نمی شناسید و رو بیاورید به خاصّه های خو دتان و بگذارید عامّهٔ مردمان را.

حدیث هشتاد و دوم

مختصر تذکره در همان باب و همان صفحه به روایت نسایی از رسول خدا ﷺ روایت کرده که آن حضرت به عبدالله بن عمرو بن العاص فرمود:

إذا رأيت الناس مرجت عـهودهم \_أي: اخـتلطت\_ وخـفّت أمـاناتهم فـالزم بـيتك، واملك عليك لسانك، وخذ ما تعرف، ودع ما تنكر، وعليك بأمر خاصّة نفسك، ودع عنك أمر العامّة؛<sup>٢</sup>

یعنی : وقتی که دیدی مردم عهد و پیمان هاشان در هم بر هم و مختلط شد و سبک شمر ده شد امانت هایشان ، پس ملازم خانهٔ خود باش و مالک زبان خود باش و بگیر

۱. مختصر تذکر اقرطبی، ص ۱۱۶، و نیز ر. ک: مصنف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۵۹، ح ۲۰۷۴۱؛ مسند احمد، ج ۲، ص ۳۲۴، ح ۲۰ ما ۳۲۰، ح ۳۵۵؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۲۴، ح ۳ ما ۳۲۰، ح ۳۵ ما ۳۰، ح ۳۵ ما ۳۰، ح ۳۰ ما ۳۲۰، ح ۲۰ ما ۳۲۰، ح ۳۰ ما ۳۰۰، ح ۳۰ ما ۳۰۰، ح ۳

۲. مختصر تذکر: قرطبی، ص ۱۱۶، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۵۹۲، ح ۷؛ سنن کبرای نسایی، ج ۶. ص ۵۹. ح ۱۰۰۳۳؛ معجم اوسط طبرانی ، ج ۶. ص ۲۲۵؛ کنز العمّال ، ج ۱۱، ص ۲۱۲، ح ۳۱۲۶۸.

اخبار مأثوره از پيغمبر بيني

آنچه را که می شناسی و واگذار آنچه را که نمی شناسی و به کار مخصوص شخصی خود بپرداز و در امر عامّه دخالت مکن .

حدیث هشتاد و سوم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در همان جزء و باب و صفحه در حدیث ترمذی از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

إنَّكم في زمان من ترك منكم عُشر ما أُمِر به هلك، وسيأتي زمان على الناس من عمل منهم بعُشر ما أُمِر به نجا؛ <sup>(</sup>

یعنی : بدرستی که شما در زمانی هستید که کسی که ترک کند از شما ده یک آنچه که به آن امر شده هلاک می شود ، و زود باشد که بیاید بر مردم زمانی که هر که از ایشان عمل کند به ده یک آنچه که به آن امر شده نجات می یابد.

# حدیث هشتاد و چهارم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در همان باب، صفحهٔ ۲۰۴ به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

[إنّ الله] زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإنّ أُمّتي سيبلغ ملكها ما زوي لي منها، وأُعطيت الكنزين الأحمرين<sup>٢</sup> ـ يعني : الذهب والفضّة كما قاله ابن ماجة ـ، وإنّي سألت ربّي لأُمّتي أن لايُهلكها بسنّة عامّة، وأن لايسلّط عليهم عدوّاً من سوى أنـفسهم فيستبيح بيضتهم، وإنّ ربّي قال : يا محمّد، إنّي إذا قضيت قضاءً فـإنّه لايـردٌ، وإنّـي قـد أعطيتك لأُمّتك أن لا أُهلِكهم بسنّة عامّة، وأن لا أُسلّط عليهم عدوّاً من سوى أنـفسهم

 ۱۰ مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۱۶، و نیز ر. ک: سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۶۱ ـ ۳۶۲، ح ۲۳۶۹؛ حلیة الأولیاء، ج ۷، ص ۳۱۶؛ تفسیر قرطبی، ج ۶، ص ۳۴۳؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۳۸۹، ح ۲۵۴۲؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۵۴، ح ۳۸۶۲۶؛ کشف الخفاء، ج ۱، ص ۶۶۰.
 ۲۵۴، ح ۲۸۶۲۶؛ کشف الخفاء، ج ۱، ص ۶۶۰. زاد في رواية أبي داود : وإنّما أخاف على أُمّتي الأئمّة المضلّين ، وإذا وُضِع السيف في أُمّتي لم يرفع عنها إلى يوم القيامة ، ولا تقوم الساعة حتّى تلحق قبائل من أُمّتي بالمشركين ، وإنّه سيكون في أُمّتي ثلاثون كذّابون كلّهم يزعم أنّه نبيّ ، وأنا خاتم النبيّين ، لانبيّ بعدي ، ولا تزال طائفة من أُمّتي على الحقّ ظاهرين ، لا يضرّهم من خالفهَم حتّى يأتي أمر الله ب<sup>ت</sup>

یعنی: بلند کرده شد برای من زمین، پس دیدم مشرقها و مغربهای آن را، و بدرستی که امّت من زود باشد مالک شود زمین را آنچه را که من دیدم از آن، و عطاکرده شدم دو گنج سرخ را \_یعنی: طلا و نقره را؛ چنان که ابن ماجه گفته است ـ، و من خواستم از پرور دگار خود برای امّتم که آنها را به روش عامّه هلاک نکند و این که مسلّط نکند بر ایشان دشمنی را غیر از نفسهای خودشان که منقلب کند جماعت ایشان را، و بدرستی که پرور دگار من فرمود: ای محمّد! بدرستی که من وقتی که حکم کردم حکمی را، رد کرده نمی شود، و من عطاکردم تو را برای امّتت این که نگیرم آنها را به روش عامّه و مسلّط نکنم بر ایشان دشمنی را به غیر از نفسهای خودشان که منقلب کند جماعت ایشان را، و بدرستی که زیری شود، و من عطاکردم تو را برای امّتت این که نگیرم آنها را به روش عامّه و مسلّط نکنم بر ایشان دشمنی را به غیر از نفسهای خودشان که منقلب کند جماعت ایشان را، و هرچند جمع شوند همهٔ کسانی که در اقطار زمین اند ـیا فرمود: میان اقطار زمین اند ـ، تا این که بعضی از ایشان هلاک کند بعضی را و اسیر کند بعضی از ایشان بعضی را.

(و زیاد کرده است در روایت ابی داود :) و جز این نیست که می ترسم بر امّت خود

 ۸. مختصر تذکر، قرطبی، ص ۱۱۷ – ۱۱۸، باب «ما جاء أنَّ الله تعالی جعل بأس هذه الأمة بینها»، و نیز ر. ک: سنن ترمذی، ج ۲، ص ۳۱۹ – ۲۲۰، ح ۲۲۶۶؛ کتاب السنّة، ص ۱۲۵، ح ۲۸۷؛ تفسیر قرطبی، ج ۵، ص ۴۲۰ وج ۷، ص ۱۰؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۳۶۳.
 می ۴۲۰ وج ۷، ص ۱۰؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۳۶۳.
 ۲. ر. ک: آحاد و مثانی، ج ۱، ص ۲۳۲ – ۳۳۳، ح ۴۵۶؛ مسند بزّار، ج ۸، ص ۴۱۳ – ۴۱۴، ح ۳۴۸۷؛ مسند رویانی، ج ۱، ص ۴۱۰، ح ۶۲۹ و ص ۴۲۱ – ۴۲۱، ح ۶۳۵؛ صحیح این حبّان، ج ۱۵، ص ۱۰۹ – ۱۱۰، ر. ۲۰ بسند وج ۱۶، ص ۲۲۰ – ۲۲۱، ح ۲۲۳۷؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۴۹؛ حلیة الأولیاء، ج ۲، ص ۳۸۹ – ۲۱۰، ح ۳۳۷۶؛ سنن وج ۲۶، ص ۲۲۰ – ۲۲۱، ح ۲۷۳۷؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۴۹؛ حلیة الأولیاء، ج ۲، ص ۳۸۹؛ سنن وص ۲۶۶ – ۲۶۰، می ۱۰۲، دلائل النبوّة، ج ۶، ص ۱۵۷؛ کنز العتال، ج ۱۱، ص ۲۳۹ – ۲۰۱، ح ۱۹۷۶. از پیشوایانی گمراه کنندگان، و چون شمشیر در امّت من گذارده شود، برداشته نشود از میانشان تا روز قیامت \_یعنی: ظهور مهدی ﷺ \_، و قیامت بر پانشود تا ایـن کـه قبیله هایی از امّت من به مشرکین ملحق شوند، و زود باشد که در امّت من سی نفر بدروغ ادَعای پیغمبری کنند و چنین گمان کنند که پیغمبرند و حال آن که من خاتم پیغمبرانم و بعد از من پیغمبری نیست، و همیشه طایفه ای از امّت من منظاهر بر حقّاند و ضرری به آنها نمی رساند کسی که مخالف ایشان باشد تا این که امر خدا بیاید.

## حديث هشتاد و پنجم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در همان باب و همان صفحه از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود :

إنّي صلّيت صلاة رغبة ورهبة، سألت الله فيها لأُمّتي ثلاثاً فأعطاني اثنتين وردّ عليّ واحدة. سألته أن لايسلّط عليهم عدوّاً من غيرهم فأعطانيها، وسألته أن لا يُهلِكهم غرقاً فأعطانيها، وسألته أن لايجعل بأسهم بينهم فردّها على ظاهرها؛

یعنی: بدرستی که نماز گزاردم نماز رغبت و رهبت <sup>۲</sup> را و از خدا خواستم در آن برای امّتم سه چیز را، پس عطا فرمود مرا دو چیز از آن را و یکی را رد فرمود. خواستم از او که مسلّط نکند بر ایشان دشمنی را غیر از خودشان، پس عطا فرمود به من، و خواستم از او که به غرق شدن آنها را هلاک نکند، به من عطا فرمود آن را، و خواستم از او که قرارندهد عذاب و سختی ایشان را در میان خودشان، پس رد فرمود آن را بر ظاهرش.

#### حدیث هشتاد و ششم

مختصر تذکر ، قرطبی در باب « جواز دعا به مردن نزد فتنه ها» ، صفحهٔ ۲۱۰ در حدیث

 مختصر تذکر، قرطبی، ص ۱۱۸، و نیز ر.ک: مصنف ابن ابی شیبة، ج ۷، ص ۸۰، ح ۲؛ سنن ابین ماجة، ج ۲، ص ۱۳۰۲، ح ۳۹۵۱؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲۰، ص ۱۴۸ \_ ۱۴۹؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۱، ص ۱۹۸، ح ۲۱۱؛ کنز العتّال، ج ۱۱، ص ۱۲۱، ح ۳۰۸۶۲ و ج ۱۴، ص ۴۲ \_ ۴۴، ح ۳۷۸۸۶؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۷۰. ۲. رهبت: خوف، ترس. ترمذي از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

إذا كان أمراؤكم خياركم، وأغنياؤكم سمحاءكم، وأمركم شورى بينكم، فـظهر الأرض خير لكم من بطنها. وإذا كان أمراؤكم شراركم، وأغنياؤكم بخلاءكم، وأمركم إلى نسائكم، فبطن الأرض خير لكم من ظهرها؛<sup>(</sup>

یعنی : وقتی که فرمانفر مایان شما نیکانتان باشند و ثروتمندان شما صاحبان بخشش از شما باشند و کار شما به مشورت همدیگرتان باشد، پس ماندن روی زمین برایتان بهتر است، و وقتی که فرمانفر مایان شما بدترین شما باشند و ثروتمندان شما از بخیلان شما باشند و کار شما با زنانتان باشد ، زیر زمین رفتن برای شما بهتر است از ماندنتان به روی زمین .

حديث هشتاد و هفتم

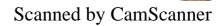
مختصر تذکره قرطبی در همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

ليأتينَ على الناس زمان يأتي الرجل القبر فيقول: يا ليتني مكان هذا! ليس به حبَّ الله تعالى، ولكن من شدَّة ما يرى من البلاء؛<sup>٢</sup>

یعنی : هرآینه می آید البتّه البتّه زمانی که می آید مرد کنار قبر ، پس می گوید : کاش من به جای این مرده بودم ! این حرف را نه از باب دوستی با خدا می گوید ، بـلکه از شدّت بلایی است که می بیند .

 ۱۰ مختصر تذکر: قرطبی، ص ۱۲۱، و نیز ر. ک: سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۶۱، ح ۲۳۶۸؛ تحف العقول، ص ۳۶؛ تفسیر ثعلبی، ج ۳، ص ۱۹۲؛ حلیة الأولیاء، ج ۶، ص ۱۷۶؛ تاریخ بغداد، ج ۲، ص ۱۸۷، ح ۶۱۱؛ تفسیر سمعانی، ج ۵. ص ۸۱؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۶، ص ۳۸؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۱۲۷، ح ۸۲۵؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۲۳، ح ۲۰۷۶، تفسیر آلوسی، ج ۲۵، ص ۴۶، ص ۴۶\_۲۹.

۲. مختصر تذکر: قرطبی، ص ۱۲۱، و نیز ر.ک: مسند ابن راهویه، ج ۱، ص ۴۱۸، ح ۴۷۴؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۸۳؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۰، ح ۴۰۳۷، کتاب الفتن، ص ۳۸؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۹، ص ۳۵۲؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۵۴؛ فتح الباری، ج ۱۳، ص ۶۵؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۴۴؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۵۵، ح ۳۱۴۳۴ و ج ۱۴، ص ۲۱۲، ح ۳۸۴۳۵؛ کشف الخفاء، ج ۲، ص ۲۹۴، ح ۲۹۴۵.



حدیث هشتاد و هشتم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در باب «اسباب فتن و محن و بلا»، صفحهٔ ۲۲۰ [از ] حافظ ابونعیم روایت کرده که:

Con-

2.4

إنَّ جبرئيل أتى النبيَ ﷺ فقال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، فقال النبيَ ﷺ : إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، فمم ذلك؟ فقال: إنَّ أُمَّتك ستفتن بعدك بقليل زمان من دهرك غير كثير، فقلت: راجعون، فمم ذلك؟ فقال: إنَّ أُمَّتك ستفتن بعدك بقليل زمان من دهرك غير كثير، فقلت: فتنة كفر، أو فتنة ضلال؟ فقال: كلُّ سيكون، فقلت: ومن أين، وإنّما فيهم كتاب الله تعالى؟ فقال: بكتاب الله تعالى أمرائهم وقرّائهم. يمنع الأُمراء القرّاء الحقوق فقال: بكتاب الله تعالى؟ من يعمل من وإنّما فيهم كتاب الله تعالى؟ فقال: بكتاب الله تعالى يُفتئون وذلك من قِبَل أُمرائهم وقرّائهم. يمنع الأُمراء القرّاء الحقوق فقال: بكتاب الله تعالى يُفتئون وذلك من قِبَل أُمرائهم وقرّائهم. يمنع الأُمراء القرّاء الحقوق فيظلمون حقوقهم ولا يعطونها، فيقتتلون ويفتتنون ويتبع القرآن أهواء الأُمراء فيمدونهم في أعظلمون حقوقهم ولا يعطونها، فيقتتلون ويفتتنون ويتبع القرآن أهواء الأُمراء فيمدونهم في أعظلمون حقوقهم ولا يعطونها، فيقتلون ويفتتنون أو يتبع القرآن أهواء الأُمراء فيمدونهم في أعطوا الذي لهم أخذوه، وإن مُنعوا تركوه؟

یعنی : بدرستی که جبرئیل آمد خدمت پیغمبر ﷺ، پس گفت : إنّا لله وإنّا إليه راجعون. پس پيغمبر اکرم متابعت او راکرد در گفتن اين آيه و فرمود : ايـن اسـترجاع<sup>٦</sup> بـرای چيست ؟ پس عرض کرد : بدرستی که امّت تو زود باشد که امتحان کرده می شوند بعد از تو به زمان کمی از روزگار تو که زياد نيست . پس گفتم : فتنه و امتحان کافر شدن ، يا گمراه شدن ؟ گفت : به همهٔ اينها می باشد . پس گفتم : و از کجا و حال آن که جز ايـن نيست که در ميان ايشان است کتاب خدای تعالی ؟ پس عرض کرد : به کتاب خدای تعالی آزموده می شوند و اين از جانب امرا و قرای ايشان خواهد شد . امرا منع می کنند مقوق ايشان را . پس بواسطهٔ منع حقوقشان از ايشان ظلم کرده می شوند و امرا قرآن را نمی دهند . پس مقاتله می کنند با هم و آزمايش و امتحان کرده می شوند و امرا قرآن را تابع هواها و خواهش های نفسانی خود قرار می دهند . پس می کشانند قـراء را در

۱. در مصدر : (ويفتنون ). ٢. مختصر تذكرة قرطبي، ص ١٢٧، ونيز ر. ي: حلية الاولياء، ج ٥. ص ١١٩. ٣. استرجاع: ﴿ إِنَّا لَتُهُ وَإِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ ﴾ گفتن هنگام شنيدن خبر مرگ كسي.

گمراهی. پس کو تاهی نمیکنند. پس گفتم: ای جبرئیل! پس چگونه سالم می مانند کسانی که سالم می مانند؟ گفت: به گرفتن جلو نفس خود و دستبر داشتن از حقّ خود و صبر کردن. اگر حقوقشان را به ایشان دادند بگیرند و اگر منعشان کردند ترک کنند. ظاهراً « فیظلمون حقوقهم » غلط است و صحیح « فیطلبون حقوقهم » است.

## حديث هشتاد و نهم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در همان باب و در همان صفحه از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

إذا مشت أُمّتي المطيطا وخدمتهم أبناء فارس والروم، سلّط شرارهم عـلى خـيارهم، والمطيطا: التبختر في المشي؛<sup>١</sup>

یعنی : وقتی که امّت متکبّرانه و با تبختر راه رفتند و فارسی ها و رومی ها خدمتگزار ایشان شدند و مسلّط شدند بدان و شریران ایشان بر نیکانشان ( در ۱۵ بحار ، ص ۱۲۵ ).

#### حديث نودم

عقد الدرر في أخبار المنتظر، تأليف يوسف بن على مقدسى شافعى. اين كتاب در كتابخانه مقدّسه آستان قدس رضوى، شماره رديف عمومى آن در مكتبه مباركه ١٧٥٢ و شماره آن در رديف كتب اخبار ١٨٥، عدد اوراق كتاب ١٥٣ و آن كتابى است خطّى مختلفة السطور. در فصل اوّل از باب چهارم، «في ما يظهر من الفتن»، از

 مختصر تذکر: قرطبی، ص ۱۲۷، و نیز ر. ک: سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۵۹، ح ۳۳۶۳؛ صحیح ابسن حبّان، چ ۱۵. ص ۱۱۲: معجم اوسط طبرانی، ج ۱، ص ۴۸ وج ۴، ص ۵۳؛ معانی الأخبار، ص ۳۰۱، ح ۱؛ تفسیر ثعلبی، ج ۱، ص ۹۱؛ دلائل النبوّة، ج ۶، ص ۵۲۵؛ تخریج الأحادیث والآثار، ج ۴، ص ۱۲۷ ـ ۱۲۸؛ إمتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۱۸ ـ ۳۱۹ و ج ۱۴، ص ۲۶۹؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۱۳۳، ح ۶۹۶؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۲۷ و ۱۴۱؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۲۳، ح ۳۹۶۹؛ وسائل الشیعة، ج ۸، ص ۳۳۵ ـ ۳۳۶، ح ۲؛ بحارالأنوار، ج ۱۸، ص ۱۴۵، ح ۳ وج ۷۰، ص ۲۳۴، ح ۳۵۶.



رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

قال الله تعالى: إذا هتكوا عبادي حرمتي، واستحلّوا محارمي، وخالفوا أمري، سلّطتُ عليهم جيشاً من المشرق يقال لهم الترك، هم فرساني. أنتقم بهم ممّن عصاني. نـزعتُ الرحمة من قلوبهم. لايرحمون من بكى [و] لايجيبون من شكى. يقتلون الآباء والأُمّهات والبنين والبنات. يُهلِكون بلاد العجم ويفتحون العراق، فيفترق جيش العراق بثلاث فرق: فرقة يلحقون بأذناب الإبل، وفرقة يتركون عيالهم وراء ظهورهم، وفرقة يقاتلون فيقتلون. أُولئك هم الشهداء وتغبطهم الملائكة. فإذا رأيتم ذلك فاستعدّوا للقيامة.

قالوا: يا رسول الله، إذا أدركنا ذلك الزمان، أين تأمرنا نستكن ؟ فقال رسول الله ﷺ: عليكم بالغوطة بالشام إلى جانب بلد يقال له دمشق، خير بلاد الشام. طوبى لمن كان له فيها مسكن، ولو مَربِط شاة؛ فإنّ الله تعالى تكفّل بالشام وأهله؛

یعنی: فرمود خدای تعالی: زمانی که بندگان من هتک حرمت مرا نمودند و حلال کردند حرام مرا و مخالفت کردند فرمان مرا، مسلّط گردانم بر ایشان لشکری را از سمت مشرق که به آنها ترک گفته شود. ایشان سواران من اند. انتقام می کشم به ایشان از کسانی که نافرمانی کنند مرا. کنده ام رحمت خود را از دل های ایشان. رحم نمی کنند بر کسی که گریه کند و اجابت نمی کنند کسی را که شکایت کند. می کشند پدران و مادران و پسران و دختران را. نابود می کنند بلاد عجم را و فتح می کنند عراق را. پس لشکر عراق سه فرقه شوند. فرقه ای دنبال شتران ملحق شوند و فرقه ای اهل و عیال خود را ترک کنند و پشت به ایشان کنند و فرقه ای قتال می کنند تا کشته شوند. ایس گروه شهیدان اند و ملائکه غبطهٔ آنها را می خورند. وقتی که این فتنه به شما رو آورد،

۱. در مصدر : (ویأتون).

۲. در مصدر : (نسکن).

٢. عقد الدرر ، ص ٧٨ ـ ٧٩ ضمن «الباب الرابع في ما يظهر من الفتن الدالّـة عـلى ولايـته ، الفـصل الأوّل فـي أحاديث متفرّقة ».

GD. TII

گفتند : یا رسول الله ! اگر آن زمان را درک کنیم ، کجا را امر می فرماین ساکن شویم ؟ فرمود : بر شما باد که به غوطهٔ دمشق روید که بهترین بلاد شام است . خوشا به حال کسی که در آن جا ساکن شود و منزل داشته باشد ولو بقدر جایگاه گوسفندی باشد ؛ زیرا که خدای تعالی کفیل شام و اهل آن است .

حدیث نود و یکم

محاضرة الأبرار و مسامرة الأخيار، تأليف محيى الدين عبربي، جـزء دوم، صفحة ١٥٥، طبع مصر، به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

يأتي على أُمّتي زمان تكثر فيه الآراء، وتتبع فيه الأهواء، ويُتَّخذ القرآن مزامير، ويوضع على ألحان الأغاني، يقرأ بغير خشية. لايأجرهم الله على قراءته، بل يـلعنهم. فـعند ذلك تهشّ النفوس إلى طيب الألحان، فتذهب حلاوة القرآن. أُولئك لانصيب لهم في الآخرة.

ويكثر الهرج والمرج، وتخلع العرب أعنّتها، وتكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ويتّخذون ضرب القضيب في ما بينهم، فلاينكره منكر، بل يتراضون، به وهو من إحدى الكبائر الخفيّة. فويل لهم من ديّان يوم الدين. لاتنالهم شفاعتي.

فمن رضي بذلك منهم ولم ينههم، ندم بذلك يوم القيامة وأنا منه بريء، وعندها تتّخذ النساء مجالس، وتكون الجموع الكثيرة، حتّى إنّ المرأة لتتكلّم فيها مثل الرجال، ويكون جموعهن لهواً ولعباً وفي غير مرضاة الله، وهي من عجائب ذلك الزمان. فإذا رأيتموهم فباينوهم، واحذروهم في الله؛ فإنّهم حرب لله ولرسوله، والله ورسوله منهم بريء؛

یعنی : می آید بر امّت من زمانی که بسیار می شود در آن رأی ها و پیروی کرده می شود در آن رأی ها و خواهش های نفسانیّه و گرفته می شود قرآن با سازها و نوازها و گذارده می شود بالای آوازهای سرود و خوانندگی های غنا : خوانده می شود بدون ترس داشتن . مزد نمی دهد خدا ایشان را بر خواندن آن ، بلکه لعنت می کند ایشان را .

١. محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار، ج ٢، ص ٢٥٩.

پس نزد چنین زمانی به وجد و طرب آید نفس ها به خوبی آوازها ، پس می رود شیرینی قرآن.این جماعت هیچ بهر های از ثواب برای ایشان نیست در عالم آخرت .

و بسیار می شود آدم کشتن بی گناه و قلق و اضطراب، و سرخود و مطلق العنان می شود عرب و مردها به مردها اکتفاکنند در فجور و زنها به زنها و می گیرند زدن سازها و نوازها را در میانشان. پس انکار کننده ای انکار نکند ایشان را، بلکه خشنود می شوند به این گرفتن سازها و نوازها و حال آن که آن یکی از گناهان کبیرهٔ پنهان است. پس کلمهٔ عذاب مخصوص ایشان است از جزا دهندهٔ روز جزا. نمی رسد ایشان را شفاعت من.

پس کسی که خشنود شد به این کارها و کردارها و بازنداشت ایشان را از آن، پشیمان شود در روز قیامت و من از او بیزارم، و نزد چنین زمان و ظهور چنین خصالی می گیرند زنها مجلسهایی و جمعیّتها و دستهبندی ها زیاد شود، تا این اندازه که زن در مجالس سخنرانی کند مانند مردها، و اجتماعاتشان برای سرگرمی و بازی است در غیرآنچه خشنودی خدا در آن است، و این از عجایب آن زمان است. پس چون دیدید ایشان را، از آنها جدایی گیرید و بترسید از ایشان -یا بترسانید ایشان را - در راه خدا؛ زیرا که ایشان جنگ کنندگان با خدا و پیغمبر اویند و خدا و رسول او از ایشان بیزارند.

مؤلّف حقیر گوید: از این خبر غیبی که از معجزات کلامیّهٔ حضرت خاتم الانبیاء ﷺ است علامات چندی از علائم آخر زمان استفاده می شود که در عصر حاضر صورت وقوع به خود گرفته و خود دلیل واضح و بر هان ساطعی است بر اثبات حقّانیّت و نبوّت آن جناب.

اول : زیاد شدن رأی ها که آن کاشف از پشت پا زدن و بی اعتنایی به احکام قرآن و سنت خاتم پیغمبران ﷺ و عمل کردن به رأی های خود است .

دوم: تابع شدن و پیروی کردن از هواها و خواهش های نفسانیّه و شهو ترانی های مردم و لاابالی شدن مردم است از پیروی کردن از دستورات اسلامی.

سوم: گرفتن قرآن در ساز و نوازها و آن را بازیچهٔ خود قرار دادن ـچنان که در این زمان متداول شده .

TIT Ce

و «مزامير» جمع «مزمار» است -به معناى ناى - و «زَمَر» در لغت به معناى دميدن در ناى و مانند آن است و مزمار آن آلتى است كه در آن دميده مى شود، اعم از اين كه ناى متعارف باشد يا نحو آن - از قبيل بلندگو و امثال آن كه گيرندهٔ صدا باشد و فرستندهٔ آن ؛ از قبيل مركز پخش صدا كه راديو و جعبهٔ حبس الصوت (گرامافون) و نوار گيرنده و فرستنده و امثال اينها. پس مزمار منحصر در ناى تنها نيست . در المنجد گفته : زَمَرَ زَمْراً : غَنَى بالنفخ في القصب و نحوه ، و نيز گفته : المزمار : الآلة التي يزمر فيها. ا در منتهى الإدب گفته : مزمار -بالكسر ـ: ناى ، مزامير جمع ، و دف يا هر آلت سرود و آواز نيكو ، ۲ و از كلمهٔ « يتخذ القرآن مزامير» گرفتن صوت خوانندهٔ قرآن مراد است در هر يك از اين آلات باشد، و از لطايف كلمهٔ « يُتَخَذُ » اين است كه در عرف اهل راديو و نوار و امثال اينها گفته مى شود : قرآن را بگير ، يا اخبار را بگير ، يا فلان شهر يا فلان مملكت را بگير ، كه به همان لفظ گرفتن كه معناى «اخذ» است گفته مى شود و اين نيز اعجاز ديگرى از اعجاز كلامى آن حضرت است كه از آن مى توان تعبير به اعجاز در اعجاز كرد.

چهارم: علاوه از گرفتن قرآن در سازها و نوازها آن که خوانندهٔ آن نیز بر لحن های غنا و ترجیع صوت به انواع آوازهای غنا بخواند که خود خواندن غنا یکی از گناهان کبیره شمرده شده و بخصوص قرآن را به آواز غنا خواندن گناهش بزرگتر است و عذاب آن شدیدتر است.

پنجم: خواندن قرآن بنحوی باید باشد که در خواننده و شنونده آنچنان تأثیر کند که در قلب آنها ایجاد ترس از خدا شود. حضرت می فرماید: در آن زمان خوانده می شود بدون ترس از خدا.

> ۱. المنجد، بخش لغات، ص ۳۰۵. ۲. منتهى الارب، ج ۱ ـ ۲، ص ۵۱۴، ذيل مادة «ز م ر».

ششم آن که : قاری قرآن را خداوند اجر بسیار میدهد در آخرت ، و اخبار بسیار و احادیث بی شمار در مدح قاری قرآن واقع و وارد شده . با چنین وصفی نسبت به این نحو اتّخاذ و خواندن قرآن می فرماید : به قاری آن مزد داده نخواهد شد ، بلکه خدا لعنت میکند چنین قاری قرآنی را .

هفتم: به وجد و طرب آمدن نفس های مردم آن زمان به خوشی آوازها و خود را مشغول کردن به شنیدن صداهای غنا و لذّت بردن روح حیوانی ایشان از ایس گونه آوازهاست که نتیجهٔ آن محروم شدن نفس ناطقهٔ انسانی از لذّت بردن از کلام رحمانی است بطوری که چنان مستغرق خواندن آوازهای تغنّی و شنیدن آن می شوند که از لذّت شیرینی کلمات الهیّه محروم می مانند و ایس محرومی سبب می شود که از افاضاتی که به قاری قرآن می شود و ثواب های زیادی که در آن جهان به قاری قرآن داده می شود به هیچ وجه بهرهمند نگر دند.

هشتم : زیاد شدن ریختن خون ناحق و آدمکشی و ایجاد قلق و اضطراب در مردم آن زمان .

نهم: مطلق العنان و افسار گسیخته شدن عرب است. کنایه از این که خودسر و خودمختار شوند و از قید دین و دیانت و تابعیّت شرع و قرآن بیرون روند و به جان همدیگر بیفتند و برادرکشی و جنایات و افساد در میانشان رایج و شایع شود، یا آن که پس از آن که به قید استعمار و استثمار کفّار و خارجین از دین اسلام درآمده باشند خود را از قید و بند آنها خارج کنند و بر آنها حمله نمایند ـچنان که از بعض از اخبار علائم مستفاد می شود و در این کتاب ذکر کرده خواهد شد.

دهم: زیاد شدن فسق و فجور بنحوی که روش حیوان صفتی و خوک طبیعتی و وحشی گری پیش گیرند، بطوری که مردها به مردها اکتفاکنند در فسق و فجور و زن ها به زن ها.

یازدهم: گرفتن سازها و نوازها را در میان خود و از آن لذّت بردن و کسی که می تواند ایشان را منع کند منع نکند، بلکه به عمل ایشان راضی و خشنو د باشد.

۱. افساد : فساد کردن .

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

درازدهم آن که : این گرفتن سازها و آوازها از گناهان کبیرهٔ خفیّهای است که خدا وعدة عذاب به مرتكبين أنها داده. سیزدهم آن که : کسانی که می دانند شیوع این عمل را در میانشان و می تو انند ممانعت و جلو گیری کنند و نمیکنند، آنها هم در روز قیامت پشیمان خواهند شد و پیغمبر اکرم ﷺ از ایشان بیزار خواهد بود و مرتکبین هم به شفاعت پیغمبر نائل نخواهند شد. چهاردهم آن که: در آن زمان زنها برای خودشان اجتماع میکنند و مجلسها می گیرند \_ همچنان که مردها برای خود مجلس ها گیرند. بانزدهم: مجلس ها و دستهبندی و حزببازی در میانشان آراسته و زیاد خواهد شد. شانزدهم: زنهای آن زمان مانند مردها در مجالس سخنرانی کنند. هفدهم: اجتماعات زنها برای لهو و لعب و شهو ترانی ها باشد. هیجدهم آن که : بروز و شیوع این اعمال در زن ها و از ایشان از عجایب آن زمان است . نوزدهم : وظيفة اهل ايمان است در أن زمان كه از ايشان دوري كنند و با ايشان خلطه و آمیزش نکنند و بترسند از فتنهٔ ایشان \_یا بترسانند ایشان را \_اگر می توانند برای خدا. بيستم أن كه: مرتكبين اين اعمال جنگ كنندگان با خدا و رسول خدا و خدا و رسول خدا از ایشان بیزارند. دانسته باد تمام علاماتی که این حدیث متضمّن آنهاست ظاهر شده است و چیزی

دانسته باد تمام علاماتی که این حدیث متصمن انهاست طاهر سده است و چیری از آنها نمانده است که ظاهر نشده باشد، الا مطلق العنان شدن عربها و حملهٔ به غربی ها و شکست دادن ایشان را، و این علامت در سال قبل از ظهور و مقارن با ظهور واقع خواهد شد و امید است به همین نزدیکی ها این علامت هم ظاهر و آشکار گردد.

حديث نود و دوم

118 de

تفسير على بن ابراهيم قمى، طبع حاج ميرزا محمود وزير ، صفحهٔ ۶۲۷، سورهٔ محمّد ﷺ در تفسير ﴿ فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ ابه سند خود از ابن عبّاس روايت كرده كه

۱. .... ( ف محتد على أيذ ١٨.

گفت: حج گزاردیم با پیغمبر ﷺ در سفر حجّةالوداع . پس حضرت حلقهٔ در کعبه را گرفته و رو کرد به جانب ما و فرمود:

ألا أُخبركم بأشراط الساعة؟ وكان أدنى الناس يومئذٍ منه سلمان \_رحمه الله\_، فقال: بلى، يا رسول الله، فقال ﷺ: إنّ من أشراط القيامة إضاعة الصلوات واتّـباع الشــهوات، والميل مع الأهواء، وتعظيم أصحاب المال، وبيع الدين بالدنيا. فعندها يذوب قلب المؤمن في جوفه كما يذوب المِلح في الماء ممّا يرى من المنكر، فلا يستطيع أن يغيّره.

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يـا سـلمان. إنَّ عندها يليهم أُمراء جورة، ووزراء فسقة، وعرفاء ظلمة، وأُمناء خونة، فـقال سـلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. إنَّ عـندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً، ويؤتمن الخائن، ويخون الأمين، ويـصدّق الكاذب، ويكذّب الصادق.

قال: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. فعندها إمارة النساء، ومشاورة الإماء، وقعود الصبيان على المنابر، ويكون الكذب طرفاً، والزكاة مغرماً، والفيء مغنماً، ويجفو الرجل والديه، ويبرّ صديقه، ويطلع الكوكب المذنب. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله؟ قال: إي والذي نفسي بيده. وعندها تشارك المرأة زوجها في التجارة، ويكون المطر قيظاً، ويغيظ الكرام غيظاً، ويحتقر الرجل المحسر، فعندها تقارب الأسواق. إذ قال هذا: لم أبع شيئاً، قال هذا: لم أربح شيئاً. فلا ترى إلّا ذامّاً لله.

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: أي والذي نفسي بيده، يا سلمان. فعندها يليهم أقوام إن تكلّموا قتلوهم، وإن سكتوا استباحوهم'، ليستأثرنً' بفيئهم، وليطؤنّ حرمتهم، وليسفكنّ دماءهم، ولتملأنّ قلوبهم دغلاً ورعباً، فلا تراهم إلّا وجلين خائفين مرعوبين مرهوبين. قال سلمان: [و] إنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي

۱. در مصدر : (استباحوا حقیم). ٢. در مصدر : (ليستأثر ون أنفسهم).

بيده، يا سلمان. عندها يؤتى بشيء من المشرق وبشيء من المغرب يلوّن أُمّتي. فالويل لضعفاء أُمّتي منهم، فالويل لهم من الله. لايرحمون صغيراً، ولايوقّرون كبيراً، ولا يتجافون عن شيء. <sup>(</sup> جثثهم جثث الآدميّين وقلوبهم قلوب الشياطين.

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. وعندها يكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ويغار على الغلمان كما يغار على الجارية [في بيت أهلها]، ويشبه الرجال بالنساء والنساء بالرجال، ويركبن ذواتُ الفروج السروجَ، فعليهم من أُمّتي لعنة الله. قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. إنَّ عندها تزخرف المساجد كما تزخرف البِيَع والكنائس، وتحلّى بالمصاحف، وتطوّل المنارات، وتكثر الصفوف بقلوب متباغضة وألسُن مختلفة.

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. وعندها تحلّى ذكور أُمَّتي بالذهب، ويلبسون الحرير والديباج، ويتّخذون جلود النمور صفاقاً ؟. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. فعندها يظهر الربا، ويتعاملون بالعينة والرشا، ويوضع الدين، وترفع الدنيا. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. وعندها يكثر الطلاق، فلا يقام لله حدّ، ولن يضرّوا الله شيئاً.

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده. وعندها تظهر القينات والمعازف، ويليهم أشرار أُمَّتي. قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. وعندها يحجَّ أغنياء أُمَّتي للنزهة، ويحجَّ أوساطها للتجارة، ويحجَّ فقراؤهم للرياء والسمعة، ويكون أقواماً يتعلّمون القرآن ويتّخذونها مزامير، ويكون أقواماً يتفقّهون لغير الله، ويكثر أولاد الزنا، يتغنّون بالقرآن، ويتهافتون بالدنيا.

 در مصدر : (ولا يتجاوزون من مسىء). ۲. در مصدر: (فعليهن). ٢. در مصدر : (وتحلّي المصاحف). ۲. در مصدر: (صفافاً).

قال سلمان: إنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. ذلك إذا انتهك المحارم واكتسبت المآثم، وتسلَّط الأشرار على الأخيار، ويفشو الكذب، وتظهر اللجاجة، وتغشو الفاقة، ويتباهون في اللباس، ويُمطَرون في غير أوان المطر، ويستحسنون الكوبة والمعازف، وينكرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتَّى يكون المؤمن في ذلك الزمان أذلَّ من في الأُمَة<sup>1</sup>، ويُظْهِر قرّاؤهم وعبَّادهم في ما بسينهم التـلاوم، فأُولئك يدعون في ملكوت السماوات الأرجاس الأنجاس.

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. فعندها لا يخشى الغنيّ إلاّ الفقر ٢، حتّى إنّ السائل يسأل في ما بين الجمعتين، لا يصيب أحداً يضع في كفّه شيئاً. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟ قال: إي والذي نفسي بيده، يا سلمان. وعندها يتكلّم الرُّوَيبِضة. قال سلمان: و ما الرُّوَيبِضة، يا رسول الله ؟ فداك أبي وأُمِّي. قال: يتكلّم في أمر العامّة من لم يكن يتكلّم، فلم يلبثوا إلاّ قليلاً حتّى تخور الأرض خورة، فلا يظنّ كلّ قوم إلاّ أنّها خارت في ناحيتهم، فيمكثون ما شاء الله، ثمّ يمكثون ٣ في مكثهم، فتُلقي لهم الأرض أفلاذ كبدها. قال: ذهب وفضّة، ثمّ أومى بيده إلى الأساطين وقال: مثل هذا، فيومئذٍ لا ينفع ذهب ولا فضّة. هذا معنى قوله: ﴿ فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ ؟

یعنی : آیا خبر ندهم شما را به شرطهای قیامت صغرا ؟ و نزدیک ترین مردم در آن روز به حضر تش سلمان بود که رحمت کند خدا او را، عرض کرد : چرا، یا رسول الله ! پس فرمود : از شرطهای قیامت ضایع کردن نمازها و پیروی کردن از شهوتها و میل ها

و خواهش های نفسانی و بزرگ شمر دن صاحبان مال و فروختن دین به دنیاست. پس در آن وقت آب کرده می شود دل مؤمن در درون او همچنان که آب کرده شود نمک در آب؛ از جهت آنچه که از منکرات و زشتی ها می بیند و نمی تواند تغییر دهد. سلمان گفت: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی، به حقّ آن کسی که جان من در دست قدرت اوست، ای سلمان!

بدرستی که در آن وقت والی و حاکم می شوند بر امّت من فرمانفرمایان جور و وزیران فاسق و رئیس ها و کارگزارهای ستمکار و امین های خیانتکار . پس سلمان عرض کرد : اینها شدنی است ، یا رسول الله ؟ فرمود : بلی ، به حقّ آن خدایی که جان مین در دست اوست ، ای سلمان ! در آن وقت منکر معروف و معروف منکر و خیانتکار امین و امین خیانتکار و راستگو دروغگو و دروغگو راستگو شوند.

عرض کرد: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی، به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! در آن وقت امارت و فرماندهی با زنان می شود و طرف مشورت در کارها کنیزان شوند و کودکان بر منابر و کرسی ها نشینند و دروغ گفتن خوش کلامی و زکات دادن ضرر، و حقوق خدا و رسول و امام و سادات را غنیمت خود شمرند و مرد به پدر و مادر خود جفا کند و با رفیقش نیکویی کند و ستارهٔ دنباله دار ظاهر شود.

سلمان عرض کرد: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی، به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! در آن وقت مرد بازن خود شریک در تجارت شود و باران باریده نشود و صاحبان کرامت مغضوب اهل آن زمان واقع شوند مغضوب شدنی و مردمان تنگدست کوچک شمرده شوند. در آن زمان بازارها به همدیگر نزدیک شود. یکی به دیگری گوید که: چیزی نفروختم، و دیگری گوید: منفعت و سودی نبرده ام. پس نبینی آنها را مگر این که از خدا مذمّت کنند. سلمان عرض کرد که: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی به حقّ آن

خدایی که جان من در دست اوست ، ای سلمان! در آن زمان حکومت کنند بر آنها

کسانی که اگر سخن گویند بکشند ایشان را، و اگر ساکت باشند ریشهٔ آنها را بکنند، و هرچه دارند از آنها بگیرند، و مستأثر و بیچاره شوند، و حرمت آنها را پامال کنند، و خونهای آنها را بریزند، و دلهای ایشان را پر از اضطراب و ترس کنند. پس نبینی ایشان را مگر هراسان و ترسناک و دهشت و و حشت زدگان. سلمان عرض کرد: یا رسول الله! اینها شدنی است ؟ فرمود: بلی به حق آن خدایی که جان من به دست اوست، ای سلمان! بدرستی که در آن زمان آورده می شود چیزی از مشرق و چیزی از مغرب که آلوده و متلوّن کند امّت مرا. پس وای بر ضعیفان امّت من از ایشان! پس وای برای ایشان از خدا! رحم نمی کنند کو چک را و احترام نمی کنند بزرگان را و شانه تهی نمی کنند از هر گونه ستم و ظلمی. جنّههای ایشان جنّهٔ آدمی است و دله ایشان

سلمان عرض کرد: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی قسم به آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! و در آن زمان اکتفا می کنند مردها به مردها در فجور و زنها به زنها و غیرت کشیده شود بر سر پسران همچنان که غیرت کشیده شود بر دختر در خانهٔ کسانش و شبیه گردند مردان به زنان و زنان به مردان و سوار شوند زنها بر زینها. پس بر ایشان است از امّت من لعنت خدا. سلمان گفت : اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود : بلی به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! در آن زمان مسجدها زینت کرده شود همچنان که بیّع و کلیساهای یه و و نصارا زینت کرده شود و قرآنها و کتابها زینت کرده شود و منارهها طولانی شود و یا منبرها، بنا بر نسخهٔ دیگر و صفهای جماعات زیادشود با دل هایی که بغض و کینهٔ یکدیگر را دارد و با زبان های مختلفه.

سلمان عرض کرد: آیا اینها شدنی است ، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی قسم به آن خدایی که جان من در دست اوست ، ای سلمان ! و در آن وقت زیور میکنند مردان امّت من به طلا و می پوشند حریر و دیبا را و می گیرند پوست های پلنگ دبّاغی کردهٔ نازک را. سلمان عرض کرد: آیا شدنی است اینها ، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی قسم به آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! و در آن وقت ظاهر می شود ربا و معامله میکنند به سلف - یعنی : پیش فروش \_ و رشوه دادن ، و دین پست و خوار شود و دنیا بالا رود .

سلمان عرض کرد: اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی قسم به آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان! و در آن زمان طلاق بسیار می شود و حدود خدا برپا نمی شود، و هرگز ضرر نمی رساند خدا را چیزی . سلمان گفت : آیا اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان! و در آن وقت ظاهر می شود زنهای مغنّیه \_ یعنی : خواننده \_ و نوازنده و رقاصه و ساز و نوازهای کو چک و بزرگ گوناگون و آلات لهو، و حکومت می کنند و والی می شوند بر ایشان شریر ترین امت من.

سلمان عرض کرد: و اینها شدنی است، یا رسول الله ؟ فرمود: بلی به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! و در آن زمان حج می کنند ثرو تمندهای امّت من برای گردش و تماشا و استراحت و میانه حال ها برای بازرگانی و تجارت، و حج می کنند فقرای ایشان برای نمایش دادن و گوشزد کردن، و یاد می گیرند گروهی قرآن را و آن را با ساز ها می گیرند، و گروهی فقه و احکام را یاد می گیرند برای غیر خدا، و زنازادگان بسیار می شوند، و مردم به روی دنیا می افتند ـ یعنی : همّتشان مصروف دنیا و دنیاداری می شود. سلمان عرض کرد: یا رسول الله، آیا اینها شدنی است ؟ فرمود : بلی به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست، ای سلمان ! و اینها وقتی است که حرمت ها هتک شود و گناهان کسب کرده شود و اشرار بر اخیار مسلط شوند و دروغ گفتن آشکار شود و خیانت ظاهر گردد و لجاجت در مردم زیاد شود و فقر و پریشانی در مردم فاش شود و مردم به را و انکار کنند امر به معروف و نهی از منکر را، تا این که مؤمن در آن زمان ذلیل تر و خوار تر لباس ها فخر کنند و باران در غیر وقت ببارد و نیکو یاد گیرند طبل و ساز زدن و نوانخن کس باشد در میان امّت، و در میان خوانندگان و عبادت کنندگان توبیخ و سرزنش زیاد شود. کس باشد در میان امّت، و در میان خوانندگان و عبادت کنندگان توبیخ و سرز نش زیاد شود. سر این جماعت در ملکوت آسمان ها نجاست ها و پلیدی ها خوانده شوند. که جان من در دست اوست ، ای سلمان ! در چنین زمانی ثرو تمند نتر سد مگر از فقر ، تا این اندازه که سائل در میان دو جمعه سؤال می کند و احدی چیزی در دست او نمی گذارد. سلمان عرض کرد : و اینها شدنی است ، یا رسول الله ؟ فرمود : بلی به حقّ آن خدایی که جان من در دست اوست ، ای سلمان ! و در آن زمان سخن گوید رویبضه . سلمان عرض کرد : رویبضه چیست ، یا رسول الله ؟ پدر و مادرم فدای تو باد ! فرمود : سخن می گوید در امر عامّه مردم کسی که سابقهٔ سخن گفتن نداشته ـ یعنی : شخص پست خسیس نالایق زمامدار امور عامّه شود . پس بعد از آن درنگ نکنند مگر مدّت کمی تا این که زمین فریاد کند فریاد کردنی ـ که یا مراد صدای خود زمین باشد ، یا صدای به کار بردن اسلحه های فریاد کند فریاد کردنی ـ که یا مراد صدای خود زمین باشد ، یا صدای به کار بردن اسلحه های میکند هر گروهی مگر این که چنان پندارند که صدا از ناحیهٔ ایشان بلند شده . پس گمان میکند در درنگ کردنشان . پس زمین پارههای جگر خود را ـ که طلا و نقره است - بیرون میکند در درنگ کردنشان . پس زمین پارههای جگر خود دا ـ که طلا و نقره است - بیرون میکند در در زمین و زلزله ستونهای طلا و نقره ظاهر شود . پس در آن وقت نفع نمی دهد در اثر صدای زمین و زلزله ستونهای طلا و نقره ظاهر شود . پس در آن وقت نفع نمی دو در اثر صدای زمین و زلزله ستونهای گفتهٔ خدای تعالی : ﴿ فَقَدْ جَاء آشراطُهًا ﴾.

مؤلّف فقیر گوید: تمام این علاماتی که حضرت فرموده تا این زمان همهٔ آنها ظاهر شده، مگر صدای زمین و ظاهر شدن ستونهای طلا و نقره، و امید است بزودی آن هم ظاهر گردد \_إن شاء الله تعالی.

## حدیث نود و سوم

هفدهم بحارالأنوار، طبع امین الضرب، صفحهٔ ۲۹، در باب وصایای پیغمبر ﷺ از کتاب مکارم الأخلاق طبرسی نقل فرموده. محلّ حاجت از آن آنچه مربوط به علائم آخرالزمان است این است که فرمود:

يابن مسعود، سيأتي من بعدي أقوام يأكلون طيّب الطعام وألوانها، ويركبون الدوابّ، ويتزيّنون بزينة المرأة لزوجها، و [يتبرّجون] تـبرّج النسـاء، وزيّـهن مـثل زيّ المـلوك الجبابرة، وهم منافقو هذه الأُمَّة في آخر الزمان. شاربون القهوات، لاعبون الكعاب، تاركون الجماعات، راقدون عن العتمات، مفرطون في الغدوات. يقول الله تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾. <sup>(</sup>

يابن مسعود، مثلهم مثل الدِّفلي، زهرتها حسنة وطعمها مرّ، كلامهم الحكمة، وأعمالهم الداء، لا يقبل الدواء. ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾. ٢

يابن مسعود، ما يغني من يتنعم في الدنيا إذا أخلد في النار؟ ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾. ٣ يبنون الدور، ويشيدون القصور، ويرخرفون الساجد، وليست همتهم إلاّ الدنيا. عاكفون عليها، معتمدون فيها. [آلهتهم بطونهم] قال الله تعالى: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ ۞ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ۞ فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾. ٣ قال الله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَصَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِدِ وَقَلْبِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾، ٥ وما هو إلاّ منافق جعل دينه هواه وإلهه بطنه. كلّ ما اشتهى من الحلال والحرام لم يمتنع منه. قال الله تعالى: ﴿ وَقَرِحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنيَا وَمَا الْحَيَاةُ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَقَلْهِ عَلَمُ مَنَائِعَ لَعَلَيْ مَنِ

يابن مستود، محادثتهم<sup>٧</sup> نساؤهم، وشرفهم الدراهم والدنانير، وهمّتهم بطونهم. أُولئك شرّ الأشرار، الفتنة منهم (معهم خ ل) وإليهم تعود.

يابن مسعود، قول الله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ سِنِينَ \* ثُمَّ جَاءَهُمْ مَاكَانُوا يُوعَدُونَ \* مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَاكَانُوا يُمَتَّعُونَ ﴾.^

> ۱. سورة مريم . آيهٔ ۵۹. ۲. سورة محمّد . آيهٔ ۲۲. ۳. سورة روم . آيهٔ ۷ ۲. سورة شعراء . آيهٔ ۱۲۹\_۱۲۱. ۵. سورة جاثيه . آيهٔ ۱۲۹. ۶. سورة رعد . آيهٔ ۲۶. ۷. در مصادر : (محاريبهم). ۸. سورة شعراء . آيهٔ ۲۰۵\_۲۰۷.



يابن مسعود، أجسادهم لاتشبع، وقلوبهم لاتخشع.

يابن مسعود، الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ، فطوبى للغرباء. فمن أدرك ذلك الزمان من أعقابكم، فلا تسلّموا في ناديهم، ولا تشيّعوا جنائزهم، ولا تعودوا مرضاهم؛ فإنّهم يستنّون بسنّتكم، ويظهرون بدعواكم، ويخالفون أفعالكم، فيموتون على غير ملّتكم. أُولئك ليسوا منّي ولا أنا منهم، فلا تخافُنَ أحداً غير الله؛ فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدُرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ ﴾ ويقول: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَغَرَّ كُمْ بِاللَهِ الْغَرُورُ « فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلَا مِنَ الْمَوْتُ الْمُوا الْعُرُونَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَغَرَّ كُمْ بِاللَهِ الْغَرُورُ » فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا الْظُرُونَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَغَرَّ كُمْ بِاللَهِ الْغَرُورُ » فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ

يابن مسعود، عليهم لعنة الله منّي ومن جميع المرسلين والملائكة المقرّبين، وعـليهم غضب الله و سوء الحساب في الدنيا والآخرة، وقال الله تعالى: ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ] مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ."

يابن مسعود، [أُولئك] يُظهِرون الحرص الفاحش والحسد الظاهر، ويقطعون الأرحام، ويزهدون في الخير. قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ به أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُوْلَئِكَ لهُمُ اللَّغْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّار ﴾. <sup>٢</sup>

يـقول الله تـعالى: ﴿ مَثْلُ الَّذِينَ حُمَّلُوا التَّوْرَاةَ [ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ] كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾.<sup>٥</sup>

يابن مسعود! يأتي على الناس زمان الصابر على دينه مثل القابض على الجمرة بكفّه. يقول (يقوّى خ ل) لذلك الزمان: إن كان [في ذلك الزمان] ذئباً، وإلاّ أكلته الذئاب.

> ۱. سورهٔ نساء , آیهٔ ۲۸. ۲. سورهٔ حدید ، آیهٔ ۱۲\_۱۵. ۳. سورهٔ مانده ، آیهٔ ۷۸\_۸۱. ۲. سورهٔ رعد ، آیهٔ ۲۵.

يابن مسعود، علماؤهم وفقهاؤهم خونة [فجرة]. ألا، إنّهم فجرة أشرار خلق الله، و[كذلك] أتباعهم ومن يأتيهم ويأخذ منهم ويحبّهم ويجالسهم ويشاورهم أشرار خلق الله. يدخلهم نار جهنّم. ﴿ صُمَّ بُكُمُ عُمْيُ [فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُماً وَصُمَاً] مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِذْنَاهُمْ سَعِيراً ﴾ ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾.

﴿ إِذَا أَلَقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً وَهِيَ تَقُورُ \* تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ \*، \* ﴿ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمٍّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ \* . \* ﴿ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرُ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴾ . \* يدّعون أنّهم على ديني وسنّتي ومنهاجي وشرائعي . إنّهم منّي براء، وأنا منهم بريء.

يابن مسعود، لاتجالسوهم في الملأ، ولا تبايعوهم في الأسواق، ولا تهدوهم الطريق، ولا تسقوهم الماء. قال الله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفً إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ [فِيهَا] وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴾ الآية. يقول الله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾.^

يابن مسعود، تمايلوا؟ أُمّتي بينهم العداوة والبغضاء والجدال. أُولئك أذلًاء هذه الأُمّة في دنياهم، والذي بعثني بالحقّ ليخسفنّ الله بهم، ويمسخهم قردة وخنازير.

قال: فبكي رسول الله ﷺ وبكينا لبكائه وقلنا: يا رسول الله، ما يبكيك؟ قال: رحمة

119 .

اخبار مأثوره از پيغمبر ﷺ

للأشقياء. يقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ \ \_يعني: العلماء والفقهاء.

يابن مسعود، من تعلّم العلم يريد به الدنيا وآثر عليه حبّ الدنيا وزينتها استوجب سخط الله عليه، وكان في الدرك الأسفل من النار مع اليهود والنصارى الذين نـبذوا كـتاب الله تعالى، [قال الله تعالى:] ﴿ فَلَمًا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ .

[يابن مسعود، من تعلُّم القرآن للدنيا وزينتها حرَّم الله عليه الجنَّة].

يابن مسعود، من تعلّم العلم ولم يعمل بما فيه حشره الله يوم القيامة أعمى، وما تعلّم العلم رياءً وسمعة يريد به الدنيا إلا نزع الله بركته، وضيّق عليه معيشته، ووكّـله الله إلى نفسه، ومن وكّله الله إلى نفسه فقد هلك. قال الله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾."

يابن مسعود، فليكن جلساؤك الأبرار وإخوانك الأتقياء والزهّاد؛ لأنّ الله تعالى قال في كتابه: ﴿ الْأَخِلَاءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ .<sup>٢</sup>

يابن مسعود، اعلم أنَّهم يرون المعروف منكراً والمنكر معروفاً، ففي ذلك يطبع الله على قلوبهم، فلا يكون فيهم الشاهد بالحقّ ولا القوّامون بالقسط. قال الله تعالى: ﴿كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ .<sup>٥</sup>

يابن مسعود، يتفاضلون بأحسابهم وأموالهم. يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى \* إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبَّهِ الْأَعْلَى \* وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ (الخبر)؛ ٧

یعنی : زود باشد بیایند بعد از من گروههایی که بخورند خوردنی های پاکیزه را با رنگهای گوناگون آن و سوار شوند مراکب جنبندگان را و زینت کنند بنحو زینت کردن زنهابرای شوهرهاشان و زینت خود را به مردم بنمایانند و زنها هم زینت خود را به مردان بنمایند و زی آنها مانند زی پادشاهان ستمکار باشد و ایشان منافقین و دورویان و دوزبانان امت مناند در آخر زمان . می آشامند مشروبات مست کننده را. بازی می کنند با تخته های نرد و شطرنج و امثال آنها . ترک کنندگان اند جماعت ها را و از ثلث اوّل شب تجاوز کرده می خوابند و زیاده روی می کنند در خوابیدن صبحها.

خدای تعالی می فرماید: پس باقی می ماند بعد از ایشان باقی ماندگانی که ضایع می کنند نماز ها را و پیروی می کنند شهوات نفسانیّه و خواهش های دل خود را. پس زود باشد که در گمراهی بیفتند.

ای پسر مسعود! مثل ایشان مانند خرزهر است که برگهای آن سبز و خرّم و گلهای آن خوش منظره است و طعم آن تلخ است. سخنانشان حکمت است و کار هاشان دردی است که دوایی برای آن نیست. ﴿ آیا نمی فهمند قرآن را یا بر دل های ایشان قفل ها زده شده ﴾.

ای پسر مسعود! بی نیاز نمی شود کسی که متنعّم در دنیاست، وقتی که جاویدان بماند در آتش. می دانند ظاهری از زندگانی دنیا را و ایشان از آخرت غافلان اند. خانه ها بنا می کنند و قصر ها را محکم می سازند و مسجدها را زینت می کنند و نیست همّی ایشان را مگر دنیا. خود را باز می دارند در دنیا \_ یعنی : فقط دنیا را جای زندگانی می دانند و بس \_ و اعتماد و تکیه گاه ایشان در دنیاست . خدایان آنها شکم های ایشان است .

خدای تعالی می فرماید : ﴿برای خود می گیرید ساختمان هایی را که گویا همیشه در آنها جاوید می مانید . پس چون سخت گیری کنید ، سخت گیری می کنید جبّارانه در حالتی که جبر و ستم کنندگانید . پس بتر سید از خدا و فرمانبر داری کنید مرا ﴾ . خدا می فر ماید : ﴿ آیا پس دیده ای کسی خدای خود را هوا و خواهش خود گیرد ؟ و خداوند هلاک کند او رابنا به علمی که به حال او دارد و مهر می زند بر گوش و دل او ﴾ تا آن جایی که می فرماید : ﴿ آیا متذکر نمی شوند ؟ ﴾ و چنین کسی که خدای خود را هوای خود گیرد نیست مگر منافق . قرار می دهد دین خود را هوای خود و خدای خود را شکم خود ، هرچه را می خواهد و میل دارد \_از حلال ، یا حرام ـ مانع او نمی شود . فرمود خدای تعالی : ﴿ شاد می شوند به زندگانی دنیا و نیست زندگانی دنیا در مقابل آخرت مگر چیز کمی ﴾.

ای پسر مسعود! حدیث کردنشان با زن هایشان است و شرافتشان نقر ها و طلاهایشان است و همتشان شکم هایشان است این گروه شریر ترین شریران اند . فتنه از ایشان - یا با ایشان - است و برگشت فتنه هم به خود ایشان است .

ای پسر مسعود، فرمودهٔ خدای تعالی است: ﴿ آیا دانسته ای سال هایی آنها را بهر مند میکنیم ؟ پس می آید ایشان را آنچه که وعده داده می شوند و بی نیاز نمیکند ایشان را آن متاع هایی که دارند ﴾.

ای پسر مسعود! جسدهاشان سیر نمی شود و دل هاشان نمی ترسد.

ای پسر مسعود، اسلام در اوّل غریب بود و زود باشد که برگردد به حالت غریت. پس بهشت طوبی مخصوص غریبان است. پس کسی که درک کند آن زمان را از پسینیان شما، پس سلام نکنید در مجلس هاشان و تشییع نکنید جناز هاشان را و عیادت نکنید مریض هاشان را ؛ زیرا که آنها به سنّت من عمل میکنند و اظهار میکنند دعوای شما را ـ یعنی : اظهار مسلمانی میکنند و مخالفت میکنند کار های شما را ـ پس می میرند بر غیر ملّت شما . این گروه از من نیستند و من هم از ایشان نیستم . پس می میرند بر غیر ملّت شما . این گروه از من نیستند و من هم از ایشان نیستم . پس می میرند بر می ملّت شما . این گروه از من نیستند و من هم از ایشان نیستم . پس می یابد شما را مرگ ، هرچند در قلعه های محکم باشید که و می فرماید : ﴿ موزی که می یابد شما را مرگ ، هرچند در قلعه های محکم باشید که و می فرماید : ﴿ موزی که می ویند منافقین مردها و زن هاشان به آن کسانی که ایمان آور دهاند : ببینید ما را که . تا آن جایی که فر ماید : ﴿ و فریب داد شما را به مخالفت امر خدا فریب دهـنده . پس ای پسر مسعود! بر ایشان است لعنت خدا از من و از همهٔ پیغمبران و فرستادگان خدا و فرشتگان مقرّب و بر ایشان است غضب خدا و بدی حساب در دنیا و آخرت.

و فرمود خدای تعالی : ﴿لعنت کرده شدند کسانی که کافر شدند از بنی اسرائیل ﴾ ، تا قول خدای تعالی : ﴿ ولکن بسیاری از ایشان فاسقان اند ﴾ .

ای پسر مسعود! آشکار میکنند حرص زیاد و حسد آشکار را و قطع میکنند رجم ها را و از خوبی کناره گیری کنند . خدای تعالی می فر ماید : ﴿ آن کسانی که می شکنند پیمان خدا را بعد از آن که پیمان بستند و قطع میکنند آنچه را که خدا امر فرموده است به وصل آن و فساد میکنند در روی زمین ، این گروه مر ایشان راست لعنت خدا و از برای ایشان است بد خانه ای در آخرت ﴾ . می فر ماید خدای تعالی : ﴿ مثل آن کسانی که حمل کرده شده اند تورات را مانند خری است که بار او کتاب ها باشد ﴾ .

ای پسر مسعود! می آید بر مردم زمانی که صبر و شکیبایی کننده بر دینش مانند گیرندهٔ آتش سرخ شده است در دست خود. می گوید \_یا قوی است در آن زمان شخص \_: اگر صفت گرگی در او باشد و اگرنه اهل آن زمان که مانند گرگان اند او را می خورند.

ای پسر مسعود! علما و فقهای ایشان در آن زمان خیانتکاران اند. آگاه باش که ایشان فاجرهایی هستند که بدترین خلق خدایند و کسی هم که به نزد آنها آید و از ایشان فراگیرد و آنها را دوست بدارد و با آنها بنشیند و با آنها مشورت کند بدترین خلق خدایند . داخل می کند خدا ایشان را در آتش جهنّم . کران و گنگان و کوران اند . جای ایشان در جهنّم است . فرهرچه آن آتش فرو نشیند ، زیاد می کنیم آتش ایشان را . هرچند پخته شود پوست های ایشان ، تبدیل می کنیم ایشان را پوست هایی غیر از آنها تا بچشند عذاب را ، و چون در آتش انداخته شدند ، می شنوند از برای آن صدایی مهیب و آن می جوشد و نزدیک است بریده شود از خشم . هرچه می خواهند بیرون روند از آتش ، برگردانده می شوند در آن و گفته می شود به ایشان که : بچشید عذاب سوزاننده را . از برای ایشان است فریادها مریاد می شوند در آتش و حال آن که ایشان نمی شنوند آن می بواند می شوند در ای پسر مسعود! مجالست مکن با ایشان در آشکارا و خرید و فروش با ایشان مکن در بازارها و راه را به ایشان نشان مده و آب به آنها نده. خدای تعالی می فرماید: (کسی که می خواهد زندگانی دنیا و زینت آن را، تمام می دهیم به ایشان مزد اعمالشان را و کم داده نمی شوند در آن )، تا آخر آیه، و می فرماید خدای تعالی : (کسی که می خواهد متاع دنیا را، می دهیم او را از آن و نیست برای او در آخرت بهرهای ).

ای پسر مسعود ! علمای امّت من در میانشان دشمنی و کینه توزی و جدال واقع شود . این گروه راهنمایان امّتاند در دنیاشان . قسم به آن خدایی که برانگیخت مرا به حقّ و راستی ، هرآینه خدا ایشان را به زمین فرو بر د و مسخ کند ایشان را به صورت بوزینه ها و خوک ها .

گفت: پس گریه کرد رسول خداﷺ و ماهم به گریهٔ او گریه کردیم و عرض کردیم: یا رسول الله! چه چیز تو را به گریه درآورد؟ فرمود: ترخم بر اشقیا. پس می فرماید خدای تعالی: ﴿و اگر ببینی زمانی که به فزع درآیند که هیچ گذشتی در آن نیست و گرفته می شوند از جایی نزدیک ﴾ \_یعنی: علما و فقها.

ای پسر مسعود! کسی که یاد بگیرد علم را و از آن اراده کند دنیا را و میل به آن کند برای محبّت دنیا و زینت آن، مستوجب خشم و غضب خدا می شود بر او و می باشد در درکهٔ پایین تر از آتش با یهود و نصارا؛ آنهایی که کتاب خدا را انداخته اند. فرمود خدای تعالی : ﴿ پس چون آمد ایشان را چیزی که شناختند آن را، کافر شدند به آن. پس لعنت خدا بر کافران باد ﴾.

ای پسر مسعود! کسی که یاد بگیرد علم را و عمل نکند به آنچه در آن است، خدا در روز قیامت او راکور محشور فرماید، و تعلیم نمی گیرد علم را برای نمایش دادن و گوشزد کردن که از آن ارادهٔ دنیا کند مگر این که خدا برکت را از او می گیرد و تنگ می گیرد بر او زندگانی او را و او را به خود وامی گذارد، پس هلاک می شود. فرمود خدای تعالی : ﴿ پس کسی که امیدوار است ملاقات رحمت خدا را که پروردگار اوست، باید عمل شایسته کند و شریک و انباز بر خدای خود قرار ندهد احدی را ﴾.

۰. درکه : ته، نشیب، طبقه و پلّهٔ رو به سرازیری و نشیب، طبقهٔ دوزخ.

ای پسر مسعود! پس باید همنشین های تو نیکان باشند و برادران تو پر هیزکاران و ز هَاد باشند ؛ زیرا که خدای تعالی فرموده در کتاب خود که : ﴿دوستان در آن روز -یعنی : روز قیامت -بعضی از آنها دشمن بعض دیگرند مگر پر هیزکاران ﴾ .

ای پسر مسعود ! بدان که ایشان می بینند معروف را منکر و منکر را معروف . پس در آن وقت مُهر می زند خدا بر دل هاشان . پس در میان ایشان گو اهی دهنده به حق نیست و نیستند کسانی که به عدالت قیام کنند . خدا می فر ماید : ﴿ باشید قیام کنندگان به عدالت ، گو اهی دهندگان برای خدا ، هرچند به ضرر خو دتان یا پدر و مادر و خویشانتان باشد ﴾ .

ای پسر مسعود! فضیلت و برتری می خواهند به نیکی ها و مال هاشان . خدای تعالی می فرماید : ﴿ نیست برای احدی نعمتی که جزا داده شود مگر این که خالص برای پرور دگار خود بدهد که بلندتر است شأن او از هر صاحب شأنی ، و هرآینه زود باشد که خشنود شود خدا ﴾.

مؤلّف ناچيز گويد که : اين حديث شريف را تماماً مرحوم فيض کاشاني ٢ هم در کتاب واڼي در مجلّد سوم در کتاب روضه در باب «مواعظ النبيّ »، صفحهٔ ٥٩، نقل فرموده. علاماتي که در اين خبر شريف ذکر شده همهٔ آنها واقع شده الا مسخ شدن به صورت بوزينه ها و خوکها که آن در زمان خيلي نزديک ظهور واقع خواهد شد.

## حديث نود و چهارم

مجمع الزوائد، جزء هفتم، باب «أمارات الساعة»، از ابن مسعود روایت کرده که گفت : گفتم به پیغمبر ﷺ که : یا رسول الله ! آیا برای ساعت ـ یعنی : قیامت صغرا ـ علّمی ۲ هست که به آن شناخته شود ؟

قال: نعم، يابن مسعود. إنّ للساعة أعلاماً وإنّ للساعة أشراطاً. ألا، وإنّ من أعـلام الساعة وأشراطها أن يكون الولد غيظاً، وأن يكون المطر قيظاً، وأن تفيض الأشرار فيضاً.

۱. وافی، ج ۲۶، ص ۲۰۷ ـ ۲۱۱. ۲. علّم: علامت، نشانه.

يابن مسعود، إنّ من أعلام الساعة وأشراطها أن يؤتمن الخائن، وأن يخون الأمين. يابن مسعود، إنّ من أعلام الساعة وأشراطها أن تواصل الأطباق، وأن تقطع الأرحام. يابن مسعود، إنّ من أعلام الساعة وأشراطها أن يسود كلّ قبيلة منافقوها، وكلّ سوق فجّارها.

يابن مسعود، إنَّ من أعلام الساعة وأشراطها أن تزخرف المحاريب، وأن تخرب القلوب. يابن مسعود، إنَّ من أعلام الساعة وأشراطها أن يكون المؤمن في القبيلة أذلَّ من النقد. يابن مسعود، إنَّ من أعلام الساعة وأشراطها أن يكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء. يابن مسعود، إنَّ من أعلام الساعة وأشراطها ملك الصبيان وإمارة النساء (ومؤامرة النساء خل).

يابن مسعود، إنّ من أشراط الساعة وأعلامها أن يعمر خراب الدنيا، ويخرب عمرانها. يابن مسعود، إنّ من أعلام الساعة وأشراطها أن تظهر المعازف والكبر وشرب الخمور. يابن مسعود، إنّ من أعلام الساعة وأشراطها أن يكثر أولاد الزنا.

قلت : يا أبا عبد الرحمن ، وهم مسلمون ؟ قال : نعم . قلت : أبا عبد الرحمن ، والقرآن بين ظهرانيّهم ؟ قال : نعم . قلت : أبا عبد الرحمن ، وأنّى ذلك ؟ قال : يأتي على الناس زمان يطلّق الرجل المرأة طلاقها ، فتقيم على طلاقها ، فهما زانيان ؛ <sup>(</sup>

یعنی : فرمود : بلی ، ای پسر مسعود ! برای ساعت علامات و شروطی است . از علائم ساعت و شروط آن این است که پسر خشمناک بر پدر و مادر شود و زمستان باران نبارد . مانند تابستان باشد . و بسیار شوند اشرار بسیار شدنی .

ای پسر مسعود! از علامات و اشراط ساعت است که امین خیانتکار و خیانتکار امین شود.

ای پسر مسعود! از علامات و اشراط ساعت است که بیگانگان و دوران وصل به

۱. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۲۲۲ \_ ۳۲۳، و نیز ر.ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۵، ص ۱۲۷ \_ ۱۲۸؛ معجم کبیر، ج ۱۰، ص ۲۲۹ \_ ۲۲۰؛ فتح الباری، ج ۱۳، ص ۷۳؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۲۴ \_ ۲۲۵، ح ۳۸۴۹۵. مسلمانان شوند ـ یا بیگانگان و دوران که نسبتی و خویشاوندی ندارند نزدیک شوند ـ و رحِمها قطع شود.

ای پسر مسعود! از نشانه ها و شرط های ساعت است که منافقین هر قبیله ای سیادت و ریاست و بزرگی کنند و فجّار بازاری بر اهل بازار ریاست کنند.

ای پسر مسعود! از نشانه های ساعت و شرط های آن است که محراب هاشان زینت کرده شود و دل هاشان خراب باشد.

ای پسر مسعود! از نشانههای ساعت و شرایط آن است که مؤمن در هـر قـبیله پست تر و خوار تر از هر پست و حقیری شود.

ای پسر مسعود! از نشانه های ساعت و شرایط آن است که مردها به مردها اکتفا کنند در فجور و زنان به زنان.

ای پسر مسعود! از نشانههای آخرالزمان و شرطهای آن است سلطنت بچّهها و فرمانفرمایی زنان.

ای پسر مسعود! از علائم و اشراط آخرالزمان است معمور و آباد شدن خرابه های جهان و خراب شدن آبادی های آن.

ای پسر مسعود! و از علائم و اشراط ساعت است ظاهر شدن سازها و نوازهای کوچک و بزرگ و آشامیدن مسکرات.

ای پسر مسعود! از نشانه ها و شرط های ساعت است که زیاد شوند زنازادگان.

(عتی سعدی که راوی حدیث است از ابن مسعود گوید:) گفتم: ابا عبدالرحمن! و ایشان مسلمانان اند؟ گفت: آری. گفتم: ابا عبدالرحمن! با این که قرآن در میانشان است؟ گفت: آری. گفتم: ابا عبدالرحمن! کی خواهد بود؟ گفت: می آید بر مردم زمانی که مرد طلاق می دهد زن خود را و پس از طلاق گفتن با او می ایستد و تا زمانی که با هم اند زنا می کنند.

مؤلّف ناچیز گوید: این علامات و شروط تماماً واقع شده و خصوصاً در این زمان شدّت دارد و خواهد داشت تا قیام قائم \_عجّل الله تعالی فرجه. GDE. TTO

حديث نود و پنجم

جامع الأخبار، باب چهاردهم، فصل سی و چهارم در ملاحم، جابر بن عبدالله انصاری از رسول خدا ﷺ روایت کرده که گفت: حج کردم با پیغمبر خدا ﷺ در حجّةالوداع . پس چون بجا آورد آنچه واجب شده بودبر او از حج ، آمد که وداع کند کعبه را . پس گرفت حلقهٔ در را و به آواز بلند ندا کرد که : ای گروه مردمان ! پس اهل مسجد و اهل بازار جمع شدند . پس فرمود :

اسمعوا، إنّي قائل ما هو بعدي كائن، فليبلّغ شاهدكم غائبكم، ثمّ بكى رسول الله عليه حتّى بكى الناس لبكائه أجمعون ( أجمعين خل). فلمّا سكت من بكائه قال: اعلموا -رحمكم الله - أنّ مثلكم في هذا اليوم كمثّل ورق لا شوك فيه إلى أربعين ومائة سنة، ثمّ يأتي من بعد ذلك شوك لا ورق فيه، حتّى لايرى بعد ذلك شوك لا ورق فيه، حتّى لايرى فيه إلا سلطان جائر، أو غنيّ بخيل، أو عالم راغب في المال، أو فقير كذّاب، أو شيخ فاجر، أو صبيّ وقح، أو امرأة رعناء.

ثم بكى رسول الله ﷺ، فقام إليه سلمان الفارسي، فقال: يا رسول الله، أخبرني متى يكون ذلك؟ فقال: يا سلمان، إذا قلّت علماؤكم، وذهبت قرّاؤكم، وقطعت زكاتكم، وأظهرتم منكراتكم، وعلت أصواتكم في مساجدكم، وجعلتم الدنيا فوق رؤوسكم، والعلم تحت أقدامكم، والكذب حديثكم، والغيبة فاكهتكم، والحرام غنيمتكم، ولا يرحم كبيركم صغيركم، ولايوقر صغيركم كبيركم، فعند ذلك تنزل اللعنة عليكم، ويجعل بأسكم بينكم، وبقى الدين بينكم لفظاً بألسنتكم.

فإذا رأيتم (أُوتيتم خل) هذه الخصال توقع (توقّعوا خل) الريح الحمراء أو مسخاً أو قذفاً بالحجارة، و تصديق ذلك في كتاب الله حزّ وجلّ-: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ

> ۱. در بحار : (أخبرنا). ۲. در بحار : (وقطعتم).

انظُرْ كَيْفَ نُصَرّفُ الآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ . ا

فقام إليه جماعة من الصحابة، فقالوا: يا رسول الله، أخبرنا متى يكون ذلك ؟ فقال عند تأخير الصلوات، واتباع الشهوات، وشرب القهوات، وشتم الآباء والأُمَّهات، حتى عند تأخير الصلوات، واتباع الشهوات، وشرب القهوات، وشتم الآباء والأُمَّهات، حتى يرون الحرام مغنماً والزكاة مغرماً، وأطاع الرجل زوجته، وجفا جاره، وقطع رحمه، وذهبت رحمة الأكابر، وقلَّ حياء الأصاغر، وشيّدوا البنيان، وظلموا العبيد والإماء، وشهدوا بالهوى، وحكموا بالجور، ويسبّ الرجل أباه، ويحسد الرجل أخاه، ويعامل الشركاء بالهوى، وحكموا بالجور، ويسبّ الرجل أباه، ويحسد الرجل أخاه، ويعامل الشركاء بالهوى، وحكموا بالجور، ويسبّ الرجل أباه، ويحسد الرجل أخاه، ويعامل الشركاء وسلبت (ذهبت خل) عنهن قناع الزنا، وتزيّن الرجال بثياب النساء والنساء بشياب الرجال، وقلّ المحياء، وألمان الحياء، ودبّ الكبر في القلوب كدبيب السمّ في الأبدان، وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ العناء، وأسغوا الربان، وقلّ المعروف، وألميون الحياء، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، ولهوت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا الموج بالمال، وأنفقوا المال وقل المان وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ المعروف، وظهرت الجرائم، وهوّنت العظائم، وطلبوا المدح بالمال، وأنفقوا المال وقلّ ألمون، وشلو والمان مال، وأنفقوا المال وقلّ المان، وشرّ القون، وكبر الطمع والهرج والمرج، وأصبح وألمومن ذليلاً والمنافق عزيزاً. مساجدهم معمورة بالأذان، وقلوبهم خالية من الإيمان بما المؤمن ذليلاً والمنافق عزيزاً. مساجدهم معمورة بالأذان، وقلوبهم خالية من الإيمان بما المؤمن ذليلاً والمنافق عزيزاً. مساجدهم معمورة بالأذان، وقلوبهم خالية من الإيمان بما المؤمن.

فعند ذلك ترى وجوههم وجوه الآدميّين وقلوبهم قـلوب الشـياطين. كـلامهم أحـلى من العـل، وقلوبهم أمرّ من الحنظل، فهم ذئاب وعليهم ثياب. ما من يوم إلّا يـقول الله \_تبارك وتعالى\_: أفبي تفترون، أم عليّ تجأرون؟ ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾.<sup>٢</sup>

فوعزّتي وجلالي، لولا من يعبدوني مخلصاً ما أمهلت من يعصيني طرفة عين، ولولا ورع الورعين من عبادي لما أنزلت من السماء قطرة ولا أنبتُّ ورقة خضراء. فوا عجباً لقوم آلهتهم أموالهم، وطالت آمالهم، وقصرت آجالهم، ويطمعون مجاورة مولاهم، ولايصلون إلى ذلك إلاّ بالعمل (ولا يتمّ العمل إلاّ بالعقل)؛<sup>1</sup>

۱. سورة انعام. آية ۶۵. ٣. سورة مؤمنون . آية ١١٥. ۲. در بحار: (تجترؤون). ٢. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٩٥-٣٩٧، ح ١١٠٠، و نيز ر.ك: بحارالأنوار، ج ٥٢. ص ٢٦٢ - ٢٢٢، ح ١٢٨؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١١٩ - ١٢١.

GD. TTV

یعنی : بشنوید . من گوینده ام آنچه را که بعد از من واقع شود . پس باید حاضر شما به غایب شما بر ساند . پس گریه کرد رسول خدا ﷺ تا این که همهٔ حاضرین به گریهٔ حضرت گریستند . پس چون از گریهٔ خود ساکت شد ، فرمود : بدانید رحمت کند خدا شما را ! بدرستی که مثّل شما در این روز مانند برگی است که خاری نداشته باشد تا صد و چهل سال . پس بعد از آن خار و برگ با هم است تا دویست سال . پس می آید بعد از آن خار تنها که هیچ برگی در آن نباشد ، تا دیده نشود در آن مگر پادشاه جابر \_یا جور کننده \_، یا ثرو تمند بخیل ، یا عالمی که راغب در مال باشد ، یا محتاج بسیار درو غگو ، یا پیرمرد فجور کننده ، یا کودک بی شرم ، یا زن ناز و غمزه دار .

پس گریه کرد رسول خدا ﷺ، پس برخاست به سوی او سلمان فارسی، پس عرض کرد: یا رسول الله ! خبر ده مرا که چه وقت می باشد اینها ؟ فرمود: ای سلمان ! وقتی که کم شدند دانشمندان شما و رفتند خوانندگان شما و بریده شد زکات دادن شما و آشکار کردید کارهای زشت را و صداهای شما در مسجدهاتان بلند شد و دنیا را بالای سرهای خود قرار دادید و علم را زیر پاهای خود گذاردید و دروغ گفتن تازه شما شد و عیبگویی در عقب سر همدیگر کردن سبب لذّت بردن و خوش طبعی شما شد و حرام خوردن غنیمت شما شد و رحم نکرد بزرگ شما بر کوچک شما و احترام شد و حرام خوردن غنیمت شما شد و رحم نکرد بزرگ شما بر کوچک شما و احترام سختی شما در خود شما قرار داده خواهد شد و از دین لفظی در میان شما باقی خواهد ماند به زبان هاتان . پس چون دیدید این خصلتها را، انتظار بکشید باد سرخ یا مسخ شدن یا باریدن سنگ را، و تصدیق آنها در کتاب خدای ـ عزو جل ـ است که فرموده: پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما، یا بپوشاند شما را لباس تفرقه و دسته دسته و حزب حزب شدن و بچشاند پاهای شما را امید است که ایشان بغهمند که.

پس برخاستند به سوی او جمعی از اصحاب و عرض کردند : یا رسول الله ! خبر ده

ما را، کی می باشد اینها؟ پس فرمود : وقت عقب انداختن نمازها از وقت آن و پیر وی کردن شهوت ها و آشامیدن مسکرات و دشنام دادن به پدران و مادران تا این که حرام ۱٫ برای خود غنیمت دانند و زکات دادن را ضرر یندارند و اطاعت کند مرد زن خود را و با همسایهٔ خود جفاکند و رحِم خود را قطع کند و رحم از دل بزرگان برود و حیای کو چک ها کم شود و بناها را محکم بسازند و ظلم در حقّ غلامان و کنیزان کنند و به خواهش دل ها گواهی دهند و از روی جور و ستم حکم کنند و دشنام دهد مرد پدر خود را و حسد بر د مرد از برادر خود و شریک ها در معامله به همدیگر خیانت کنند و وفاكم شود و زنا شايع شود و مردها به لباس زنها زينت كنند و زنها لباس مردها پوشند و از زنها مقنعهٔ حیا بر داشته و کنده شود و به جنبش آید تکبر در دل ها مانند به جنبش آمدن سَم در بدن ها و کار های خوب کم شود و جریمه ها گرفتن آشکار شود و کارهای بزرگ آسان شود و طلب مدح به دادن مال کنند و مال را برای غنا و آواز هخوانی صرف کنند و به مشغول شدن به دنیا از آخرت بازمانند و پر هیزکاری کم شود و طمع زیاد شود و آدم کشتن بناحق و قلق و اضطراب در مردم زیاد شود و مؤمن صبح کند در حالتي که ذليل و خوار باشد و منافق عزيز و غالب باشد. مسجدهاشان به اذان آباد باشد و دل هاشان از ايمان خالي باشد بواسطهٔ استخفاف كردنشان به قرآن، و مؤمن از ایشان همه جور خواری بیند.

در چنین زمانی روهاشان روی آدمیان است و دلهاشان دلهای شیاطین . سخنانشان از عسل شیرین تر و دلهاشان از حنظل تلخ تر است . پس ایشان گرگهایی باشند در لباس آدمی . نمی گذرد روزی مگر این که خدای \_ تبارک و تعالی \_ می فر ماید : ﴿ آیا پس به من دروغ می بندید ، یا بر من جرأت می کنید ؟ آیا پس گمان کر ده اید که ما شما را برای بازیگری آفریده ایم و بدرستی که شما به سوی ما بازگشت نمی کنید ؟ ﴾

قسم به عزّت و جلال خودم که اگر نبودند کسانی که مرا از روی خلوص بندگی کنند ، مهلت نمی دادم به کسانی که نافرمانی مراکنند بقدر یک چشم به هم زدنی ، و اگر نبود پر هیزکاری پر هیزکاران از بندگان منن ، هر آینه قطرهٔ بارانی از جهت بالا بر ایشان نمی بارانیدم و برگ سبزی برایشان نمی رویانیدم . پس چقدر عجب است بر گروهی که خداهایشان مال هایشان است و آرزو هایشان دراز و عمر هاشان کو تاه است و با این حال ها طمع دارند که در جوار مولایشان باشند و حال آن که به این نمی رسند مگر به کار کردن و کار کردن هم تمام نمی شود مگر به خردمندی و عاقل بودن . مؤلّف ناچیز گوید: تمام این علامات ظاهر شده مگر باد سرخ هلای کننده و مسخ و قذف .

GD. TT9

حدیث نود و ششم

جامع الأخبار ، در همان باب و همان فصل از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود :

إنَّ في العشرة بعد ستّمائة الخروج والقتل وتمتلي الأرض ظلماً وجوراً، وفي العشرين بعدها يقع موت العلماء. لايبقى الرجل (بعد الرجل خل)، وفي الثلاثين ينقص النيل والفرات حتَّى لايزرع الناس على شطَّهما<sup>،</sup>، وفي الأربعين بعدها تمطر السماء الحجر كأمثال البيض فهلك البهائم فيها، وفي الخمسين بعدها يسلَّط عليهم السباع، وفي الستيّن تـنكسف الشمس، فيموت نصف الجنّ والإنس، وفي السبعين بعدها لايولد المؤمن من المؤمن، وفي الثمانين بعدها تصير النساء كالبُهم، وفي التسعين بعدها تخرج دابّة في الأرض ومعها عصا آدم وخاتم سليمان، وفي التسعمائة<sup>٢</sup> تطلع الشمس سوداء مظلمة، ولاتسألوا عمّا وراءها؛<sup>٢</sup>

یعنی: بدرستی که در ده سال بعد از ششصد بیرون آمدنی و کشتنی است که زمین پرشود از ظلم و جور، و در بیست سال بعد از آن واقع می شود مرگ در علما که باقی نمی ماند مردی ( بعد از مردی خل)، و در سی کم می شود آب رود نیل و فرات تا این که زراعت نشو دبر شط آن دو نهر، و در چهل بعد از آن سنگ از آسمان بارد مانند تخم مرغ، پس هلاک می شوند حیوانات در آن، و در پنجاه بعد از آن مسلط شو دبر ایشان جانورهای درنده و در شصت بعد از آن می گیرد آفتاب، پس نصف جنّ و انس می میرند،

 در مصدر: (حتّى يرزع الناس شطّهما). ۲. در مصدر : (وفي السبعمائة ). ۳. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٩٧، ح ١١٠١.

و در هفتاد بعد از آن زاییده نشو د مؤمنی از مؤمنی ، و در هشتاد بعد از آن زن ها مانند چهارپایان شوند ، و در نو د بعد از آن دابَةالارض بیرون آید که با اوست عصای موسی و خاتم سلیمان ، و در نهصد آفتاب طالع شو دسیاه و تاریک کننده ، و از بعد از آن نپر سید .

حديث نود و هفتم

14. ....

جامع الأخبار، در همان باب و همان فصل نيز ار آن حضرت روايت كرده كه فرمود: في سنة ثمانين وسبعمائة ا تظهر امرأة يقال لها سعيدة، مع لحية وسبال مثل الرجال من باتي الصعيد، وفي ألف ومائتين عنان تسير إلى العراق ، وهذه قصّة طويلة عظيمة ما ذكرتها، وفي سنة سبع [وثمانين وستّمائة يظهر من الروم رجل يقال له المزيد، في سبعمائة قنطارية وهي ] علَم على كلّ علَم قنطارية صليب، تحت كلّ صليب ألف فارس إفرنجيّ ونصرانيّ، وهذه قصّة عظيمة طويلة، وفي زمانه يخرج إليهم رجل في مكّة يقال له سفيان بن حرب.

وفي خبر آخر: من وقت خروجه إلى ظهور قائم آل محمّد ﷺ ثمان أشهر لايكون زيادة يوم ولانقصان؟<sup>٢</sup>

مؤلّف حقیر گوید: چون متن حدیث تزلزل داشت و خالی از استیحاش نبود و بعلاوه نسخهٔ آن مغلوط بود و نسخهٔ دیگری که بااین نسخه موافق باشد و این خبر در او باشد در دسترس داعی نبود، لذا از ترجمهٔ آن صرفنظر نمودم.

چون نسخه های کتاب جامع الأخبار مختلف به نظر رسیده و نگارنده سه نسخهٔ این کتاب را دارم که استنساخ یکی از آن در تاریخ سوم ربیع الثانی سال یک هزار و هفتاد و یک هجری قمری نوشته شده و آن را مبوّب بر هفده باب و هر بابی را دارای فصولی نموده و مفتتح آن بعد از بسمله چنین نوشته است: الحمد لله الذي خلق السماوات

۱. در مصدر : ( ثمانين وستّمانة ). ٢. در مصدر : ( تأتي من الصعيد في مائتي ألف عنان، وتسير إلى العراق ). ٣. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٩٧-٣٩٨، ح ١١٠٢.

والأرض، وجعل الظلمات والنور، وخلق الإنسان من صلصال كالفخّار، وخلق الجانّ من مارج من نار، تا آخر خطبه كه تفاوت زيادي دارد بانسخهٔ ديگر، تا مي رساند كلام را به اين جمله كه: سمّيتُه بضياء القلوب، ورتّبته على مقدّمة وسبعة عشر باباً وخاتمة.

و نسخهٔ دیگر تاریخ کتابت آن شعبان یک هزار و صد و هفتاد هجری بوده و آن را مشتمل نموده بر چهارده باب و هر بابی دارای فصولی است و مفتتح آن بعد از بسمله این است : الحمد لله الأول بلا أول کان قبله ، والآخر بلا آخر یکون بعده ، و دیباچهٔ آن مغایرت زیادی دارد و در ضمن آن گفته است که : سمّیته بکتاب جامع الأخبار.

و نسخهٔ دیگر چاپی طبع تبریز توأم باکتاب مصبح الشریعة منسوب به حضرت صادق علی که در سال یک هزار و سیصد و شانزده قمری طبع شده و آن کتاب مبوّب نیست و مشتمل بر یکصد و چهل و دو فصل است و در دیباچه اسم کتاب را ذکر نکرده .

به هر تقدیر هر سه نسخه با هم در موارد عدیده مخالفت و بعضی بر بعض دیگر اضافات دارد و بعضی در ترتیب ابواب و فصول مخالف یکدیگر است، ولی قدر مسلّم آن است که مؤلّف هر سه نسخه یک نفر بوده و در نسخهٔ اوّل بعضی از ابواب اضافاتی دارد و نسخهٔ دوم باب ملاحم را اضافه دارد که دو حدیث قبل از آن نقل شد.

و اطالهٔ كلام در اين مقام براى اين است كه اگر اين دو حديث در بعضى از نسخ جامع الأخبار ديده نشد، حمل بر جعل نكنند و در مقام تخطئه و انكار برنيايند، والله الهادي إلى طريق الصواب . عصمنا الله وإيّاكم عن الخطأ والزلل، بجاه محمّد وآل محمّد.

# حدیث نود و هشتم

جامع الأخبار، در فصل «ذكر زمان سوء» از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: يأتي على الناس زمان وجوههم وجوه الآدميّين، وقلوبهم قلوب الشـياطين، كأمـثال الذئاب الضرار'، سفّاكون للدماء، لايتناهون عن منكر فعلوه. إن تـابعتهم ارتـابوك، وإن

۱.در مصدر:(الضواري).

حدَّثتهم كذبوك، وإن تواريت عنهم اغتابوك، والسنَّة فيهم بدعة، والبحعة فيهم سنَّة، والحليم بينهم غادر، والغادر بينهم حليم، والمؤمن في ما بينهم مستضعف، والفاسق في ما بينهم مشرَّف. صبيانهم عارم، ونساؤهم شاطر، وشيخهم لايأمر بالمعروف ولا ينهى عن المنكر. الالتجاء إليهم خزي، والاعتزاز بهم ذلَّ، وطلب ما في أيديهم فقر.

عند ذلك يحرّمهم الله تعالى قطر السماء في أوانه و ينزله في غير أوانه، ويسلّط عليهم شرارهم، فيسومونهم سوء العذاب. يذبّحون أبناءهم، ويستحيون نساءهم، فيدعو خيارهم فلا يستجاب لهم؛

یعنی : می آید بر مردم زمانی که روهایشان روهای آدمیان است و دلهاشان دلهای شیاطین است - مانند گرگهای ضرر زنندهٔ درنده . ریزندگان خونهایند . بازداشته نمی شوند از کارهای زشتی که می کنند . اگر متابعت کنی ایشان را به شک می افتند از تو ، و اگر حدیث کنی ایشان را تکذیب کنند تو را، و اگر پنهان شوی ایشان عیبگویی کنند تو را. سنّت در میانشان بدعت و بدعت در میانشان سنّت باشد ، و بر دبار در میانشان فریبنده و فریبنده در میانشان بر دبار باشد . مؤمن در میانشان ضعیف و ناتوان و فاسق در میانشان شرافتمند باشد . کو دکانشان با ناز و غمزه و زنانشان شوخ و بی باک و از خبائث خود مردم را عاجز کنند و پیر مر دهاشان امر به معروف و نهی از منکر نکنند . پناهنده شدن به ایشان ذلّت و خواری و عزّت خواستن از ایشان ذلّت است و چیزی از ایشان خواستن گدایی و مذلّت است .

پس در چنین زمانی محروم میکند [خدا]ایشان را از بارانیدن باران به وقت خود از برایشان و میباراند در غیر وقت خود و مسلّط میگرداند بر ایشان بدترین ایشان را و تکلیف میکنند ایشان را به شکنجههای بد و سرمیبرند پسران ایشان را و زنده میگذارند زنهایشان را. پس نیکانشان دعاکنند و برایشان اجابت نشود. بیشتر این علامات ظاهر شده.

١. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٥٥، ح ٩٩٢، و نيز ر.ك: بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ۲۵۲، ح۱۱.

GDE THE

حديث نود و نهم

جامع الأخبار ، در همان فصل از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود :

يأتي على الناس زمان بطونهم آلهتهم، ونساؤهم قبلتهم، ودنانيرهم دينهم، وشرفهم متاعهم. لايبقى من الإيمان إلاّ اسمه، ولا من الإسلام إلاّ رسمه، ولا من القرآن إلاّ درسه. مساجدهم معمورة، وقلوبهم خراب عن الهدى. علماؤهم شرّ خلق الله على وجه الأرض. حينئذٍ ابتلاهم الله بأربع خصال: جور من السلطان، وقحط من الزمان، وظلم من الولاة والحكّام.

فتعجّب الصحابة وقالوا: يا رسول الله، أ يعبدون الأصنام؟ قـال: نـعم، كـلّ درهـم عندهم صنم؛

یعنی: می آید بر مردم زمانی که شکم هایشان خدایانشان است ـ یعنی: شکم پر ستاند ، و زن هاشان محلّ توجّه و قبلهٔ ایشان است .

(در توجيه أن احتمالاتي است:

یکی آن که: همّشان مصروف شهو ترانی با زنانشان باشد.

**دوم** آن که : طرف مشور تشان زنهای ایشان باشد و بدون مشورت و امر و دستور زنانشان کاری نکنند و مطیع و منقاد ایشان باشند.

سوم آن که: هر کجا میروند، زنها را پیش روی خود قرار دهند \_یعنی : زنها از جلو و مردها به دنبال سر ایشان باشند.

**چهارم** آن که: برای پیشروی کارهاشان و زمام کاری به دست گرفتن زنهاشان را واسطهٔ بین خود و طرف قرار دهند).

و دینارها \_ یعنی : طلاو نقر هاشان \_ دینشان باشد \_ یعنی : برای تحصیل طلاو نقر ه از دین و احکام دین صرف نظر کنند و شرف خو د را به متاع دنیوی که دارند بدانند ، نه به ایمان و علم و کمال و فضل و هنر .

 ١. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٥٥ ـ ٣٥٩، ح ٣٩٣، و نيز ر. ٤: كنز العمّال، ج ١١، ص ١٩٢، ح ٣١١٨۶؛ بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ۴٥٣، ضعن حديث ١١؛ كشف الخفاء، ج ٢، ص ٣٩٩، ح ٣٢٧٠. شال پشمین اگر ملك پوشد پیش چشم جهانیان خوار است جُلِّ سرخی اگر خری پوشد السلام السلام در كار است

باقی نمی ماند از ایمان مگر اسمی و نه از اسلام مگر رسمی و نه از قرآن مگر درسی -یا کهنه شدنی. مسجدهاشان آباد باشد، ولی دل هاشان از هدایت خراب باشد. دانشمندان و علمایشان بدترین خلق خدا باشند در روی زمین. در این حال مبتلا می کند خدا ایشان را به چهار خصلت: ستمگری، و جور سلطان، و قحط و تنگ شدن زمان، و ظلم اولیای امور و حکّام جور.

پس اصحاب تعجّب کردند و عرض کردند : یا رسول الله ! آیا می پرستند بت ها را ؟ فرمود : آری . هر در همی در نزد ایشان بتی است .

حديث صدم جامع الأخبار، در همان فصل از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: يأتي في آخر الزمان أُناس من أُمّتي يأتون المساجد يقعدون فيها حلقاً. ذكرهم الدنيا وحبّ الدنيا. لاتجالسوهم؛ فليس لله بهم حاجة؛ ا

یعنی : می آیند در آخرالزمان مردمانی از امّت من . می آیند در مسجدها می نشینند حلقه حلقه و ذکر ایشان دنیا و محبّت دنیاست . با ایشان ننشینید . از برای خدا به ایشان حاجتی نیست .

١. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ١٩٧، ح ٢٣٥ و ص ٣٥۶، ح ٩٩٩، و نيز ر. ك: معجم کبیر طبرانی. ج ۱۰، ص ۱۹۸ \_ ۱۹۹. ح ۱۰۴۵۲؛ تفسیر فخر رازی، ج ۴، ص ۱۵ و ۱۶؛ تفسیر قـرطبی، ج ١٢، ص ٢٧٧؛ تخريج الأحاديث والآثار، ج ٢، ص ٥٢ ـ ٥٧؛ مجمع الزوائد، ج ٢، ص ٢٤؛ كنز العمّال، ج ١٠. ص ٢٠٥، ح ٢٩٠٨٥ \_ ٢٩٠٨٧ وج ١١، ص ١٩٢، ح ٢١١٨٤؛ وسائل الشيعة، ج ٢، ص ٢٩٣، ح ۶۲۶۵؛ بحارالأنوار .ج ۸۰، ص ۲۶۸\_۲۶۹، ح ۲۷.

### Scanned by CamScanner

YFF . Co

حديث صد و يكم جامع الأخبار ، در همان فصل نيز از أن حضرت روايت كرد، كه فرمود: سيأتي زمان على أُمّتي يفرّون من العلماء كما يفرّ الغنم من الذئب. ابتلاهم الله بثلاثة أشياء. الأوّل: يرفع البركة من أموالهم، والثاني: يسلّط عليهم سلطاناً جائراً، والشالث: يخرجون من الدنيا بلا إيمان!

GA. TTO

یعنی : زود باشد زمانی بر امّت من بیاید که فرار کنند اهل آن زمان از علما همچنان که گوسفند از گرگ فرار کند . مبتلا میگرداند خدا ایشان را به سه چیز : ا**ول** : برکت را از مالشان برمی دارد . دوم : مسلّط میکند بر ایشان پادشاه ستمکاری را . سوم : بیرون روند از دنیا بی ایمان .

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

حديث صد و سوم جامع الأخبار، در همان فصل از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: يأتي زمان على أُمّتي أُمراؤهم يكونون على الجور، وعلماؤهم على الطمع، وعبّادهم

على الرئاء، وتجّارهم على أكل الربا، ونساؤهم على زينة الدنيا، وغلمانهم في التزويج . فعند ذلك كساد أُمّتي ككساد الأسواق، وليس فيها مستقيم . أمواتهم آيسون في قبورهم من خيرهم، ولا يعينون الأخيار فيهم . فعند ذلك الزمان الهرب خير من القيام ؟

یعنی : می آید زمانی بر امّت من که فرمانفرمایانشان قیام بر جور و ستم کنند و علمای ایشان طمعکار باشند و عبادت کنندگانشان به ریا و نمایش دادن بندگی کنند و بازرگانانشان به خوردن ریاکسب کنند و زنهاشان به زینت دنیا مشغول باشند و پسرانشان تزویج را پیشه کنند . پس در چنین زمانی کسادی امّت من مانند کسادی بازار هاشان باشد که در بازارها مستقیم نیستند . مردههای ایشان در قبرهاشان از خیر ایشان ناامید شوند و زندگان به نیکان خود اعانت و کمک نمیکنند . پس در چنین زمانی فرار کردن از ایشان بهتر است از ایستادن در میانشان .

حديث صد و چهارم جامع الأخبار ، در همان فصل نيز از آن حضرت روايت كرده كه فرمود : سيأتي زمان على أُمّتي لايعرفون العلماء إلاّ بثوب حسن ، ولا يعرفون القرآن إلاّ بصوت حسن ، ولا يعبدون الله إلاّ شهر رمضان . فإذا كان كذلك ، سلّط الله عليهم سلطاناً لا علم له ولا حلم له ولا رحم له ؟

 در مصادر: (ولا يعيشون). ٢. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٢٥٢، ح ٩٩٧، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ۴۵۴، ذیل شمارهٔ ۱۱. ٣. معارج اليقين في أصول الدين (جامع الأخبار): ص ٣٥٢ - ٣٥٧، ح ٩٩٨، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٢٢، ص ۴۵۴. ذيل شمارة ۱۱.

یعنی : زود باشد بیاید بر امّت من زمانی که نشناسند علما را مگر به جامهٔ خوب و نشناسند قرآن را مگر به آواز خوش و بندگی نکنند خدا را مگر در ماه رمضان . پس چون این خصلت ها در آن زمان ظاهر شود ، مسلّط میگرداند خدا بر ایشان پادشاه بی دانش و حلم و رحمی را .

حديث صد و پنجم

مختصر تذکر اقرطبی ، باب « آیات عشری که پیش از ساعت است » ، صفحهٔ ۲۴۸ از حذیفة روایت کرده که گفت : نشسته بودیم در مدینه در سایهٔ دیواری و رسول خدا در غرفهای بود که مشرف بر ما بود و فرمود : چه گمان میکنید شما ؟ پس گفتیم : حدیث میکنیم . پس فرمود : در چه چیز ؟ گفتیم : از ساعت . فرمود :

إنّكم لاترون الساعة حتّى تروا قبلها عشر آيات: أوّلها طلوع الشمس من مغربها، ثمّ الدخان، ثمّ الدجّال، ثمّ الدابّة، ثمّ ثلاثة خسوف: خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب، وخروج عيسى، وخروج يأجوج ومأجوج، ويكون آخر ذلك نار تخرج من اليمن من قعر عدن، لاتدع خلفها أحداً إلّا تسوقه إلى المحشر؛

یعنی : بدرستی که شما نمی بینید ساعت را تا آن که ببینید پیش از آن ده نشانه . اوّل آن طلوع آفتاب است از سمت مغرب خودش . پس از آن دود تیره . پس از آن خروج دجّال . پس از آن دابّه . پس از آن سه فرورفتن : فرورفتنی در مشرق و فرورفتنی در مغرب و فرورفتنی در جزیرةالعرب ، و خروج عیسی و خروج یأجوج و مأجوج ، و می باشد در آخر آن آتشی که بیرون آید از طرف یمن از ته عدن که نمی گذارد از پشت خود احدی را مگر این که می کشاند آن را به سوی محشر .

۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۴، و نیز ر.ک: صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۷۹؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۱۶ - ۳۱۷، ح ۴۳۱۱؛ سنن کبرای نسایی، ج ۶، ص ۴۲۴، ح ۱۱۳۸۰؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۲۵۷ - ۲۵۸؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۳، ص ۱۷۱ - ۱۷۳، ح ۳۰۳۰ و ۳۰۳۳؛ تفسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۲۱۰؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۵۰۳، ح ۳۰۶۲؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۶، ص ۱۳۰؛ تخریج الأحادیث والآثار، ج ۱، ص ۴۴۶ - ۴۴۷؛ إمتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۲۷۸.

حديث صد و ششم

مختصر تذکرهٔ قرطبی در همان باب، صفحهٔ ۲۵۰ از حذیفه از پیغمبر اکرم ﷺ روایت کرده که فرمود:

إنَّ من أشراط الساعة دخاناً يملأ ما بين المشرق والمغرب، يمكث في الأرض أربعين يوماً. فأمّا المؤمن فيصيبه منه شبه الزكام، وأمّا الكافر فيكون بمنزلة السكران. يـخرج الدخان من أنفه ومنخره وعينيه وأُذنيه ودبره؛ <sup>(</sup>

یعنی : بدرستی که از شرطهای قیامت ظاهر شدن دودی است که پرکند میانهٔ مشرق و مغرب را و تا چهل روز در زمین درنگ کند . پس به مؤمن میرسد از آن عارضهای مانند زکام ، و امّاکافر به منزلهٔ آدم مست میافتد و بیرون آید آن دود از بینی و سوراخهای بینی و دو چشم و دو گوش و سوراخ مقعد او .

حديث صد و هفتم مختصر تذكره قرطبی در باب «إذا فعلت أُمّتي خمسة عشر»، صفحهٔ ۲۴۷ از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

تكون في أُمّتي فزعة فتصير الناس إلى علمائهم، فإذا هم قردة وخنازير.

قال العلماء : وإنّما مسخ الله هؤلاء العلماء قردة وخنازير لأنّ المسخ تغيير الخلقة عن جهتها ، فعوقبوا بنظير ما فعلوا من تغيير الحقّ عن جهته وتحريف الكلم عن مواضعه . فكما مسخوا أعين الخلق وقلوبهم عن رؤية الحقّ ، كذلك مسخ الله صورهم ، وغيّر خلقتهم كما بدلوا الحق باطلاً ؟

یعنی : در امّت من فزعی رخ میدهد ، پس میروند به نزد علمایشان . در آن هنگام ایشان بوزینه ها و خوک ها شدهاند . گفته اند علما: و جز این نیست که مسخ می کند خدا این جماعت علما را به صورت بوزینه ها و خوک ها؛ زیرا که مسخ تغییر خلقت است از جهت خود . پس به این عقوبت گرفتار شوند . همچنان که حق را تغییر دادند از جهت خود و تحریف کردند کلمات حق را از موضع خود ، همچنین خدا مسخ می کند ایشان را مقابل چشم های مردم چنان که چشم های مردم و دل های ایشان را از رؤیت حق مسخ کردند و حق را به باطل تبدیل کردند .

# حدیث صد و هشتم

مختصر تذکره در باب ذهاب علم و رفع آن، صفحهٔ ۲۴۷ از زیاد بن لبید روایت کرده که گفت: پیغمبر اکرم ﷺ ذکر کرد چیزی را، پس فرمود:

ذاك عند أوان ذهاب العلم. قلت: يا رسول الله، كيف يذهب العلم ونحن نقرأ القرآن ونقريه أبناءنا وتقريه أبناؤنا لأبنائهم إلى يوم القيامة؟ فقال: تكلتك أُمّك، يا زياد. إن كنت لا أراك أفقه رجل بالمدينة. أ وليس هؤلاء اليهود والنصارى يقرؤون التوراة والإنجيل، لا يعملون بشىء منهما؟!

یعنی : فرمود : این وقت رفتن علم است . گفتم : یا رسول الله ! چگونه علم میرود و حال آن که ما قرآن می خوانیم و به فرزندان خود یاد می دهیم و فرزندان ما هم به فرزندانشان یادمی دهند تا روز قیامت ؟ پس فرمود : مادرت به عزایت بنشیند ، ای زیاد ! که تو داناترین اهل مدینه باشی . آیا نه این است که این گروه یهود و نصارا تورات و انجیل می خوانند و به آن عمل نمی کنند به چیزی از آن ؟!

 مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۳، و نیز ر.ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۶۵ – ۱۶۶؛ مصنّف ابن ابی شیبة، ج۷، ص ۱۹۳، ح۶؛ مسند احمد، ج۶، ص ۱۶۰ و ۲۱۸ – ۲۱۹؛ سنن ابن ماجة، ج۲، ص ۱۳۴۴، ح ۴۰۴۹؛ آحاد ومثانی، ج۶، ص ۵۴: شرح مشکل الآثار، ج۱، ص ۲۷۹ – ۲۸۰، معجم کبیر طبرانی، ج۵، ص ۲۶۵؛ مستدرک حاکم، ج۱، ص ۱۰۰؛ إمتاع الأسماع، ج۲۱، ص ۲۵۹.

حديث صد و نهم

مختصر تذكره، در باب «ما جاء في اندراس الإسلام»، صفحة ۲۴۸ از حذيفه از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب، حتَّى لايدرى ما صيام ولا صلاة ولا نسك ولا صدقة، ويُسرى على كتاب الله تعالى في ليلة، فلا يبقى منه في الأرض آية، وتبقى طوائف من الناس الشيخ الكبير والعجوز، فيقولون: أدركنا آباءنا على هذه الكلمة: «لا إله إلاّ الله»، فنحن نقرّ بها.

فقال له صلة: فما تغني عنهم «لا إله إلاّ الله»، وهم لا يدرون ما صلاة وما صيام وما صدقة ولا نسك؟ فأعرض عنه حذيفة، ثمّ ردّدها عليه ثلاثاً. كلّ ذلك يُعرِض عنه حذيفة، ثمّ أقبل حذيفة عليه، فقال: يا صلة، تنجيهم من النار [قالها ثلاثاً]؛

یعنی : کهنه می شود اسلام همچنانی که مندرس و کهنه شود رنگهای جامه ، تا این که دانسته نشود نه روزهای و نه نمازی و نه مناسک حجّی و نه صدقهای \_از زکات و خمس و غیر اینها \_، و برده شود کتاب خدا در یک شب . پس باقی نماند از آن آیهای در زمین و باقی بمانند طایفه هایی از مردم از پیرمرد سالخورده و پیرزن . پس می گویند که : ما درک کردیم پدران خود راکه می گفتند این کلمهٔ «لا إله إلا الله » را. پس ما هم به آن اقرار داریم .

این خبر را حذیفه از پیغمبر ﷺ نقل کرد. پس مردی که او را صله می گفتند گفت که: بی نیاز نمی کند ایشان را گفتن «لا إله إلا الله » تنها، در حالتی که ندانند نماز و روزه و صدقه و نسکی را. پس رو گرداند حذیفه از او . باز تکرار کرد بر حذیفه این سخن را سه مرتبه و در هر مرتبه ای حذیفه اعراض کرد. پس از آن حذیفه رو کرد به او

۱۰. مختصر تذکر: قرطبی، ص ۱۴۲ – ۱۴۴، و نیز ر.ک: سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۴ – ۱۳۴۵، ح ۴۰۴۹؛
 کتاب الفتن، ص ۳۶۴: مسند بزار، ج ۷، ص ۲۵۹، ح ۲۵۳۸ ؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۱۳۴۳ و ۵۴۵؛ تاریخ بغداد، ج ۱، ص ۳۶، ح ۳۷۴ و ۳۲۵، ح ۳۲۴۶
 بغداد، ج ۱، ص ۴۱۶، ح ۳۷۳؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۰، ص ۳۲۶؛ فتح الباری، ج ۱۳، ص ۳۳ و ۷۴ و ۳۲۴؛
 الدر المنثور، ج ۴، ص ۲۰۱، سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۶۱؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۱۴، ح ۳۸۴۴.



اخبار مأثوره از پيغمبر شي

و گفت : ای صله ! گفتن این کلمه تنها نجات می دهد ایشان را از آتش . تا سه مر تبه این سخن را تکرار کرد .

حديث صد و دهم

مختصر تذکر ، در باب آیات عشره ، صفحهٔ ۲۴۹ ، روایت کرده از صحیح مسلم مرفوعاً از رسول خداﷺ که فرمود :

لا تقوم الساعة حتّى يخرج ريح يلقي الناس في البحر؛ يعنى : برپا نشود قيامت تا أن كه بيرون آيد بادى كه بيفكند مردم را در دريا .

# حديث صد و يازدهم مختصر تذكره، باب «ذكر أُمور تكون بين يدي الساعة»، صفحهٔ ۲۴۰، روايت كرده از ترمذي در كتاب نوادر الأُصول از پيغمبر اكرم ﷺ كه فرمود:

يكون في آخر الزمان ديدان القرّاء. فمن أدرك ذلك الزمان، فليتعوّذ بالله من شرّه، <sup>٢</sup> وهم الأنتنون، ثمّ تظهر قلانس البرد، فلا يستحيى يومئذٍ من الرياء، والمستمسك يومئذٍ بدينه أجره كأجر خمسين. قالوا: منّا، أو منهم؟ فقال: بل منكم؛ ٣

دیدان : جمع دود \_به معنای کرم .

و قَرّاء ـبه فتح ـ: آوازهخوان .

یعنی : می باشد در آخر زمان کسانی که کرمهای آوازه خوانی هستند . پس کسی که درک کند آن زمان را ، باید پناه ببر د از شرّ آن ، و این خوانندگان گند و عفو نتشان زیادتر از هر گند و تعفّنی است . پس ظاهر می شو د کلاههای خطدار ، و در آن زمان حیا کر ده

ایشان؟ فرمود: بلکه از شما.

حديث صد و دوازدهم

YOY .C.

مختصر تذكر، در همان باب، صفحة ٢۴٢ از رسول خدا ﷺ روايت كرد، كه فرمود: لتقصدنكم نار هي اليوم خامدة في وادٍ يقال له برهوت، تغشي الناس، فيها عذاب أليم، تأكل الأنفس والأموال، تدور الدنيا كلّها في ثمانية أيّام، تطير طير الريح والسحاب، حرّها بالليل أشدّ من حرّها بالنهار، ولها بين السماء والأرض دويّ كدويّ الرعد القاصف. هي من رؤوس الخلائق أدنى من العرش.

فقال حذيفة: يا رسول الله، أسليمة هي [يومئذ] للمؤمنين (على المؤمنين) والمؤمنات؟ قال: وأين المؤمنون والمؤمنات؟ والناس عند ذلك (يومئذٍ) شرّ من الحمر. يتسافدون كما تتسافد البهائم، وليس هناك رجل يقول لأحدهم: مه، مه؛ أ

یعنی: هرآینه قصد میکند شما را آتشی که امروز خاموش است در وادی ای که آن را بر هوت گویند. فرو می گیرد مردم را در آن شکنجه ای دردناک. می خورد نفس ها و مال ها را. دور میزند همهٔ دنیا را در مدّت هشت روز. پرواز میکند مانند پرواز کردن باد و ابر. گرمی آن در شب زیادتر و سخت تر است از روز و برای آن میان آسمان و زمین صدایی است مانند رعد پر صدا، و آن آتش از بالای سرهای مردم نزدیک تر است از سقف.

پس حذیفه عرض کرد که : آیا سالم است آن آتش برای مردهای مؤمن و زنهای مؤمنه ؟ فرمود : و کو مؤمن و مؤمنه ؟ مردمان در آن روز بدترند از خرها . روی یکدیگر بالا می روند مانند بر یکدیگر سوار شدن چارپایان ، و نیست در آن روز مردی که بگوید به یکی از آنها : مکن این کار را . مکن این کار را .

۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۰، و نیز ر.ک: حلیة الأولیاء، ج ۵، ص ۱۹۲ \_۱۹۳؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۶۴، ص ۲۶۷ \_۲۶۸؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۴۵\_۳۴۶، ح ۳۸۸۸۶؛ تفسیر آلوسی، ج ۱۵، ص ۱۰۱ \_۱۰۲. GD. TOT

حديث صد و سيزدهم مختصر تذكره در همان باب، صفحهٔ ۲۴۱ از رسول خداﷺ روايت كرده كه فرمود: والذي نفسي بيده، لا تقوم الساعة حتى تقتتلوا أمامكم، وتجتلدوا بأسيافكم، ويلي أُمورَكم شرارُكم؛ (

یعنی : قسم به آن خدایی که جان من در دست اوست ، برپا نشود ساعت تا این که قتال کنید در پیش روی خود و بکشید شمشیرهای خود را و والی امور شما شوند شریرهای شما .

حدیث صد و چهاردهم

مختصر تذكره در همان باب و همان صفحه نيز از أن حضرت روايت كرده كه فرمود : لاتقوم الساعة حتّى تكلّم السباع الإنس، ويكلّم الرجل سوطه ونعله، ويخبره بحديث أهله؟

یعنی : برپا نمی شود ساعت تا این که تکلّم کنند درندگان و به سخن درآید تازیانهٔ مرد و کفش او و خبر دهد او را به حدیث کسانش .

- ۱۰. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۳۹، و نیز ر.ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۵۹؛ مسند احمد، ج ۵، ص ۳۸۹؛ تاریخ المدینة، ج ۴، ص ۱۲۴۶؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۲، ح ۴۰۴۳؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۱۷. ح ۲۲۶۱؛ کتاب الفتن، ص ۲۴؛ دلائل النبوّة، ج ۶، ص ۳۹۱؛ استاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۸۳ و ج ۱۳. ص ۲۰۱؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۱۲، ح ۳۸۴۳۶.

حديث صد و پانزدهم

مختصر تذكره ، باب ظهور الفتن ، صفحهٔ ۱۹۹ از رسول خدا ﷺ روایت كرده كه فرمود : يتقارب الزمان ، وينقص العمل ، ويلقى الشحّ ، وتظهر الفتن ، ويكثر الهرج . قـالوا : يـا رسول الله ، و ما الهرج ؟ قال : القتل [القتل ] ؟

يعنى : نزديک مىشود زمان و کم مىشود عمل و ديده مىشود حرص و بخل و ظاهر مىشود فتنه ها و بسيار مىشود هرج . گفتند : يا رسول الله ! چيست هرج ؟ فرمود : کشتن - يعنى : کشتن بناحق .

شرع

تقارب زمان مرادكم شدن عمرهاست وكم شدن بركت در عمر ، و گفته شده كه: مرادكوتاه شدن روزهاست \_چنانكه در حديث از طريق فريقين روايت شده كه: تكون السنة كالشهر ، والشهر كالجمعة \_أو الأسبوع\_، والجمعة \_أو الأسبوع \_كاليوم، واليوم كالساعة ، والساعة كاحتراق السعفة أو لا قيمة لها؟

یعنی : می باشد سال مانند ماه و ماه مانند هفته و هفته مانند روز و روز مانند ساعت و ساعت مانند سوختن سعف خرمایی ، یا این که هیچ قیمتی ندارد .

۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۱۵، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۱۷، ح ۱۷۰؛ مسند احمد، ج ۲، ص ۲۲۳: صحيح بخاری، ج ۷، ص ۸۲ وج ۸، ص ۸۹: صحيح مسلم، ج ۸، ص ۵۹؛ سنن ابن ماجة، ج ٢، ص ١٣٤٥. ح ٢٠٥٢؛ سنن ابى داود ، ج ٢، ص ٣٠٣. ح ٢٢٥ك؛ صحيح ابن حبّان ، ج ١٥، ص ١٠٥؛ الجمع بين الصحيحين، ج ٢، ص ١١، ح ٢١٧٧؛ فتح البارى، ج ١٣، ص ١١؛ عمدة القارى، ج ٢، ص ٩٢ وج ٢٢، ص ١٢٠، ح ٢٠٢٧ وج ٢٢، ص ١٨٢، ح ٧٠٤١؛ كنز العمّال، ج ١١، ص ١٣٥، ح ٣٠٩٣٠. ۲. ر. ک: مستد ابن راهویه . ج ۵، ص ۱۷۰، ضعن حدیث ۲۲۹۱؛ مستد احمد ، ج ۲، ص ۵۳۷ ـ ۵۳۸؛ کتاب

۲. ر. ک: مسئد این راهویه . ج ک، ص ۲۲۰، صن خدیت ۲۲۱ ۲۱ مسئد احمد ، ج ۲، ص ۲۲ ال ۲۰۱۵ کاب الفتن ، ص ۳۳۷ و ۳۹۴ مسند ابی یعلی ، ج ۱۲، ص ۳۲ ـ ۳۳، ح ۶۶۸۰ شرح مشکل الآثار ، ج ۷، ص ۴۳۶ صحیح این حبّان ، ج ۱۵، ص ۲۵۶ ـ ۲۵۷ معجم کبیر طبرانی ، ج ۲۴، ص ۱۷۰، ضمن حدیث ۴۳۰ الفردوس بمأثور الخطاب ، ج ۱، ص ۲۵۴، ح ۱۳۰۶ و ج ۵، ص ۵۴۵، ح ۳۰۴ ۱۰ مجمع الزوائد ، ج ۷، ص ۳۴۷ الفردوس ج ۱۱، ص ۲۰۵ و ج ۱۲، ص ۳۵۷ و ج ۱۳، ص ۱۳ کسنز العمّال ، ج ۱۴، ص ۲۲۷ ـ ۲۲۸، ح ۳۵۰۳ و ۲۵۵۰ و ص ۳۰۷ من حدیث ۳۸۷۹ و یا آن که مراد از تقارب زمان شدّت عیش و لذّت بردن از زندگانی است که آن در زمان قیام مهدی ﷺ خواهد بود.

و مراد از القای شخ توصیهٔ مردم است به یکدیگر به بخل ورزیدن و حرص در دنیا، و این از باب ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ است به معنای « تَعَلَّم » - یعنی : تعلیم گرفته می شود بخل و حرص ؛ یعنی : حرص و بخل زیاد می شود.

حدیث صد و شانزدهم

مختصر تذكره، در همان باب، صفحة ٢٠٠ نيز از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إنّها ستكون فتن، ثمّ فتن، ثمّ فتن. القاعد فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي. فإذا نزلت \_أو قال: وقعت\_ فمن كان له إبل فليلحق بإبله، ومن كانت له غـنم فليلحق بغنمه، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه.

فقال رجل: يا رسول الله ! أ رأيت من لم يكن له إبل ولا غنم ولا أرض ؟ قال: يعمد إلى سيفه فيكسره بحجر، ثمّ لينجُ إن استطاع النجاة. اللهمّ هل بلّغت ؟ قالها ثلاثاً.

فقال رجل: يا رسول الله، [أ رأيت] إن أُكرِهت حتّى ينطلق بي إلى أحد الصفّين أو إحدى الفئتين فيضربني رجل بسيفه، أو يجيء بسهم فيقتلني؟ قال: يبوء بـإثمه وإثـمك، فيكون من أصحاب النار؟

یعنی : زود باشد که بعد از این فتنه هایی رخ دهد . پس از آن فتنه هایی . پس از آن فتنه هایی که نشسته در آن بهتر از رونده و رونده در آن بهتر از کوشش کننده است . پس وقتی که نازل شد یا واقع شد آن فتنه ها ، کسی که شتر دارد برای نجات از آن ملحق

۱.سورهٔ بقره، آیدٔ ۳۷.

۲. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۱۵، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۵۱۹، ح ۳؛ مسند احمد، ج ۵، ص ۲۹ ـ ۴۰ و ۴۸؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۶۹؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۰۳، ح ۴۲۵۶؛ مسند بزّار، ج ۹، ص ۱۲۷، ح ۳۶۷۷؛ شرح مشکل الآثار، ج ۱۴، ص ۱۶۴ ـ ۱۶۵، ح ۵۵۴۷ و ۸۵۴۸ و ج ۱۴، ص ۲۷۵، ح ۵۶۱۵؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۱، ص ۳۶۸، ح ۵۹۰؛ سنن کبرای بیهقی، ج ۸، ص ۱۹۱ ـ ۱۹۱؛ دلائل النبوّة، ج ۶، ص ۴۰۸؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۱۲، ح ۳۰۸۰.

به شتر خود شود و کسی که گوسفند دارد ملحق به گوسفند خود شود و کسی که زمینی دارد ملحق به زمین خود شود.

پس مردی عرض کرد: یا رسول الله ! اگر هیچ یک از اینها را ندارد، چه کند ؟ فرمود: تکیه به شمشیر خود کند و آن را با سنگ بشکند. پس نجات بیابد، اگر می تواند خود را نجات دهد. پس سه مرتبه فرمود: بار خدایا ! آیا رسانیدم ؟

پس مردی گفت :اگر مجبور شدم تا این که مرابر دند به یکی از این دو صف یا یکی از این دو فرقه و یکی مرا با شمشیر زد ، یا تیری به جانب من آمد و مراکشت ؟ فر مود : غضب کر ده شود به گناه تو و به گناه خودش ، پس از اصحاب آتش خواهد بود .

حديث صد و هفدهم

مختصر تذكره، در باب «كيف التثبّت أيّام الفتنة ؟»، صفحة ٢٠١ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إنَّ بين أيديكم فتناً كقطع الليل المظلم، فذكر الحديث إلى أن قال: فاكسروا قسيّكم، وقطّعوا أوتاركم، واضربوا بسيوفكم الحجارة. فإن دخل على أحد منكم، فليكن خير ابني آدم ـ يعني: هابيل ـ، وتلا هذه الآية: ﴿ لَنِنْ بَسَطتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ ' نَ

یعنی : بدرستی که در پیش روی شما فتنههایی است مانند پارههای شب تـاریک کننده . پس ذکر فرمود حدیث را تا این که گفت : بشکنید کمانهای خود را و پاره کنید زههای خود را و به سنگ زنید شمشیرهای خود را . پس اگر داخل شـد کسی بـرای کشتن شما ، باید بهترین دو پسرآدم باشید ـیعنی : هابیل . پس این آیه را تلاوت فرمود

۱. سورة مانده ، آية ۲۸.

۲. مختصر تذکرة قرطبی، ص ۱۱۶، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۴۱۶؛ سنن ابن ماجة ، ج ۲، ص ۱۳۱۰، ح ۳۹۶۱؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۳، ص ۲۹۷؛ نیل الأوطار، ج ۶، ص ۷۶-۷۷. که ظاهر ترجمهاش این است که : هابیل به برادر خود قابیل گفت : ﴿ اگر باز کنی دست خود را که مرا بکشی ، من باز نمی کنم دست خود را به سوی تو که تو را بکشم . من می ترسم از خدایی که پروردگار جهانیان است ﴾ .

حدیث صد و هجدهم

مختصر تذكره، باب «الأمر بتعلّم القرآن»، صفحهٔ ۲۲ از آن حضرت روایت كرده كه فرمود :

يا حذيفة، تعلّم كتاب الله واتّبع ما فيه، قالها ثلاثاً. قال: ثمّ قلت: يا رسول الله، أ بعد هذا الخير من شرّ؟ فقال: يا حذيفة، تعلّم كتاب الله واتّبع ما فيه، قالها ثلاثاً، فقلت: يا رسول الله، أبعد هذا الخير من شرّ؟ فقال: فتنة وشرّ، فقلت: يا رسول الله، فبعد هذا الشرّ خير؟ فقال: يا حذيفة، تعلّم كتاب الله واتّبع ما فيه، فلابدٌ من وقوع فتن لاترجع قلوب أهلها إلى ماكانت عليه قبل ذلك.

وفي رواية : فقلت : يا رسول الله، أ بعد هذا الخير شرّ ؟ قال : فتنة عمياء صمّاء، عليها دعاة على أبواب النار . فإن متّ \_يا حذيفة ـ وأنت عاضّ على جذل، خير لك من أن تتّبع أحداً منهم ؛ <sup>(</sup>

یعنی : ای حذیفه ! یادگیر کتاب خدا را و پیروی کن از آنچه که در آن است . سه مرتبه فرمود . حذیفه گفت : پس گفتم : یا رسول الله ! آیا بعد از این خیری که در آن هستیم شرّی هست ؟ پس فرمود : ای حذیفه ! یادگیر کتاب خدا را و پیروی کن آنچه که در آن است . سه مرتبه فرمود . پس گفتم : یا رسول الله ! آیا بعد از این خیر شرّی

هست ؟ فرمود : فتنه و شرّی هست . پس عرض کردم : یا رسول الله ! پس بعد از این شر خیری هست ؟ پس فرمود : ای حذیفه ! یادگیر کتاب خدا را و پیروی کن آنچه راکه در آن است . پس ناچار است از واقع شدن فتنه هایی که برنمی گردد دل های اهل آن زمان به سوی آنچه که پیش از زمان فتنه بر آن بوده اند .

و در روایت دیگر : پس گفتم : یا رسول الله ! آیا بعد از این خیر شری هست ؟ فرمود : فتنه ای کور کننده و کر کننده است که بالای آن دعوت کنندگانی هستند مردم را بر درهای آتش . پس اگر بمیری \_ای حذیفه ! \_ در حالتی که به دندان گرفته باشی ریشهٔ درختی را ، بهتر است برای تو از این که پیروی کنی احدی از ایشان را .

حديث صد و نوزدهم

مختصر تذکره در همان باب، صفحهٔ ۲۰۳ از حذیفه از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

لاتقوم الساعة حتّى يقع الفساد في القلوب، فيتقوّل بعضهم بعضاً، ويظهرون الصلح والاتّفاق، وفي باطنهم خلاف ذلك؛

یعنی : برپا نمی شود ساعت تا این که واقع شود فساد در دل ها . پس گفتگو میکنند بعضی از ایشان با بعض دیگر و اظهار صلح و سازش میکنند و با هم متّفق بودن و در باطن هاشان خلاف اظهارات خود در نظر دارند .

#### حديث صد و بيستم

مختصر تذكره، باب «ما جاء أنَّ اللسان في الفتنة أشدَّ من وقع السيف»، صفحة ٢٠٧ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

ستكون فتنة تستنظف العرب قتلاها في النار \_أي: ترميهم، والاستنظاف: الرمي.

۱. صحیح «فتنهای کور و کر » است. ۲. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۱۷، باب الأمر بتعلّم القرآن واتّباع ما فیه و ....

اللسان فيها أشد من قتل السيف ٢

یعنی : زود باشد که فتنهای واقع شود که عرب کشته های خود را در آتش اندازند و زبان در آن فتنه سخت تر است از کشتن به شمشیر .

حدیث صد و بیست و یکم

مختصر تذکره، در همان باب و همان صفحه به روایت ابن ماجه از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إيَّاكم والفتن؛ فإنَّ اللسان فيها مثل وقع السيف<sup>٣</sup> ـ أي : من حيث الكذب عند أهل الجور ونقل أخبار الناس إليهم ؛ فربّما نشأ من ذلك النهب والقتل والجلاء والمفاسد العظيمة أكثر من وقوع الفتنة نفسها ؛<sup>٢</sup>

یعنی : بر شما باد حذر کردن از فتنه ها ؛ زیرا که زبان در آن مانند شمشیر در میان واقع شدن است \_یعنی : از جهت دروغ گفتن نزد اهل جور و نقل کردن خبرهای مردمان به سوی ایشان که از این دروغ گفتن ایجاد غار تگری و کشتن و آواره کردن و فسادهای بزرگ شود بیشتر از فسادی که از فتنه واقع شود.

حديث صد و بيست و دوم مختصر تذكره، أبواب الملاحم، صفحة ٢٢١ از أن حضرت روايت كرده كه فرمود: إنّ عمران بيت المقدس خراب يثرب، وخراب يثرب خروج الملحمة، وخروج الملحمة

19. 00

فتح القسطنطنيَّة، وفتح القسطنطنيَّه خروج الدجَّال؛ ﴿

يعنى : بدرستى كه آباد شدن بيتالمقدس دليل خراب شدن يثرب است و خراب شدن يثرب دليل خروج ملحمه است \_يعنى : قتال سخت \_و خروج ملحمه دليل فتح قسطنطنيّه است و فتح قسطنطنيّه دليل خروج دجّال است .

حدیث صد و بیست و سوم

مختصر تذکره، در همان باب و همان صفحه از عوف بـن مـالک روایت کـرده کـه گفت: آمدم در نزد پیغمبر ﷺ در غزوه تبوک و او در قبّهٔ آدم ﷺ بود. پس فرمود:

أعدد ستّاً بين يدي الساعة : موتي<sup>٢</sup> ، ثمّ فتح بيت المقدس ، ثـمّ مـوتان يأخـذ فـيكم كقُعاص الغنم ، ثمّ استفاضة المال حتّى يعطى الرجل مائة دينار فيظلّ ساخطاً ، ثمّ فتنة لايبقى بيت من العرب إلّا دخلته ، ثمّ هدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر ، فيغدرون فيأتونكم تحت ثمانين غاية تحت كلّ غاية اثنا عشر ألفاً ؟<sup>٣</sup>

- ۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۲۸، ونیز ر.ک: مسند این الجعد، ص ۴۸۹؛ مصنّف این ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۰۷ و ۴۲۵ و س ۲۴۱ و ۲۴۵ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۶۰۷ و ۲۴۵ و س ۲۴۱ و ۲۴۹ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۶۰۷ و ۳۲۵ و ۳۲۹ و ۳۰۰ و ۴۲۹ و ۳۰۰ و ۴۲۱ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۲۰۰ و ۳۰۰ و ۲۰۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۴۲۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۴۰۰ و ۳۰۰ و ۴۰۰ و ۴ و ۴۰۰ و ۴۰۰
- ۲. چنان که از ترجمه مشخّص میگردد مرحوم مؤلّف این کلمه را «موتی» خواندهاند، در حالی که به قرینهٔ برخی روایات دیگر که در آنها گفته شده : « اُوّلها موت نبیّکم » باید آن را «موتی » خواند که ترجمهٔ آن عبارت است از : مرگ من .

غایت: به معنای پرچم است.

یعنی : بشمار شش حادثه را که پیش از ساعت واقع می شود : مردن کثیری . بعد از آن فتح بیت المقدس . بعد از آن دو مرگی که واقع می شود و می گیرد شما را مانند بیماری ای که در گوسفندان می افتد و فوراً آنها را می کشد . پس از آن زیاد شدن مال تا انداز های که به هر مردی صد دینار طلا داده شود ، پس تمام روز را خشمناک است . پس وقوع فتنه ای که باقی نماند خانه ای از عرب الا آن که آن فتنه در آن داخل شود . پس از آن صلح و سازشی که در میان شما و بنی الاصفر \_ یعنی : رومی ها و غربی ها \_ واقع می شود . پس حیله می کنند و فریب می دهند شما را و می آیند به طرف شما عدّهٔ آنها در زیر هشتاد پرچم که در زیر هر پرچمی دوازده هزار باشند .

حدیث صد و بیست و چهارم مختصر تذکره، در باب ملاحم روم، صفحهٔ ۲۲۲ نیز از آن حضرت ﷺ روایت کرده که فرمود:

ستصالحكم الروم صلحاً آمناً، ثمَّ تغزون أنتم وهم عدواً، فتنصرون وتغنمون وتسلمون، ثمَّ تضرفون حتَّى تنزلوا بمرج ذي تلول، فيرفع الرجل بين أهل الصليب الصليب، فيقول: غلب الصليب، فيغضب رجل من المسلمين، فيقوم إليه فيدفعه. فعند ذلك يغزو الروم، ويجتمعون للملحمة، فيأتون تحت ثمانين راية، تحت كلَّ راية اثنا عشر ألفاً.

زاد أبوداود : وتشغور المسلمون إلى أسلحتهم فيقتتلون، فيكرم الله تعالى تلك العصابة بالشهادة ؛ أ

 ۱۰ مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۲۸، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۴، ص ۵۸۳، ح ۱۴۵؛ مسند احمد، ج ۴، ص ۹۱ وج ۵، ص ۳۷۲ و ۴۰۹؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۶۹، ح ۴۰۸۹؛ سنن ابی داود، ج ۱، ص ۶۳۰، ح ۲۷۶۷ و ج ۲، ص ۳۱۲، ح ۴۲۹۲، آحاد ومثانی، ج ۵، ص ۱۲۰ – ۱۲۳، ح ۲۶۵۸ – ۲۶۶۳؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۱۰۱ – ۱۰۲؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۴، ص ۲۳۵ – ۳۳۶؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۲۱؛ سنن کبرای بیهقی، ج ۹، ص ۲۱۳ – ۲۲۴؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۶۰۰ – ۲۳۶؛ کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۱۶، ح ۳۸۴۵.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

یعنی : زود باشد که مصالحه کند روم با شما صلحی که در آن امان باشد . پس جنگ می کنید شما با ایشان از روی تجاوز ناگهانی . پس یاری کرده می شوید و غنیمت . می برید و سالم می مانید . پس برمی گردید تا این که فرود می آیید به مرج ذی تلول . پس مردی از میان اهل صلیب ، صلیب را بلند می کند و می گوید : صلیب غالب شد . پس به غضب در آید مردی از مسلمانان و قیام می کند به سوی او و او را دفع می کند . در آن حال رومی ها جنگ می کنند و اجتماع می کنند به جنگ کردن . پس می آیند در زیر هشتاد پرچم و زیر هر پرچمی دوازده هزار .

و ابیداود این جمله را زیاد کرده : و شورش و قیام میکنند مسلمانان با اسلحه های خود . پس قتال میکنند . پس گرامی میدارد خدای تعالی این جماعت مسلمین را به شهید شدن .

حديث صد و بيست و پنجم مختصر تذكره، در همان باب، صفحهٔ ٢٢٢ از حضرت رسول ﷺ روايت كرده كه فرمود: الملحمة الكبرى وفتح القسطنطنيّة وخروج الدجّال في سبعة أشهر؟

یعنی : وقعهٔ جنگ بزرگ تر و فتح مسلمین قسطنطنیّه را و بیرون آمدن دجّال در هفت ماه است .

حديث صد و بيست و ششم سنن ابىداود، كتاب الملاحم، باب « تداعي الأمم على الإسلام »، جزء چهارم، طبع

۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۲۸، ونیز ر.ک: مسند احمد، ج ۵، ص ۲۳۴؛ سنن این ماجة، ج ۲، ص ۱۳۷۰، ح ۴۰۹۲؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۱۳، ح ۴۲۹۵؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۴۶، ح ۳۳۳۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲۰، ص ۹۱؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۲۶؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۴، ص ۲۳۱، ح ۶۶۹۲ تاریخ مدینة دمشق، ج ۳۲، ص ۱۰۹؛ ملاحم و فتن، ص ۲۹۸، ح ۴۱۹؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۶۷۱، ح ۹۲۴۶ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۶۰؛ کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۱۹، ح ۳۸۴، ح ۳۸۴۶.



181 6

اخبار مأثوره از پيغمبر ﷺ

مطبعهٔ سعادت مصر ، صفحهٔ ۱۵۸ ، حدیث ۴۲۹۷ ، به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

يوشك الأُمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، فقال قائل: ومن قلّة نحن يومئذٍ؟ قال: بل أنتم يومئذٍ كثير، ولكنّكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعنّ الله من صدور عدوّكم المهابة منكم، وليقذفنّ الله في قلوبكم الوهن، فقال قائل: يا رسول الله، وما الوهن؟ قال: حبّ الدنيا وكراهية الموت؛

یعنی: نزدیک است که امّت ها پیش آیند و جمع شوند بر ضرر شما همچنان که خورندگان پیش آیند و جمع شوند در گردکاسهٔ خود. پس گوینده ای عرض کرد: این برای کمی جمعیّت ما است در آن روز ؟ فرمود: نه، بلکه آن روز جمعیّت شما زیاد است و لیکن ( شما چون بی نیاز نیستید ) مانند خار و خس هایی هستید که سیل آنها را ببرد، و هرآینه می گیرد خدا البتّه البتّه از سینه های دشمنان شما مهابت از شما را و می اندازد در دل های شما ضعف و سستی را. پس گوینده ای عرض کرد که: چیست این ضعف و سستی ؟ فرمود: دوست داشتن دنیا و کراهت داشتن از مردن.

## حديث صد و بيست و هفتم

سنن ابیداود، در باب معقل از ملاحم، همان جزء، صفحهٔ ۱۵۹، حدیث ۴۲۹۸، به سند خود از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إنَّ فسطاط المسلمين يوم الملحمة الغوطة إلى جانب مدينة يقال لها دمشق من خير مدائن الشام؛<sup>٢</sup>

 نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

یعنی : بدرستی که خیمهٔ مسلمانان در روز ملحمه غوطه است ، طرف شهری که دمشق گفته می شود ، از بهترین شهرهای شام .

حدیث صد و بیست و هشتم

194.00

سنن ابی داود، در همان جزء و همان کتاب و همان باب و همان صفحه، حدیث ۴۲۹۹، به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

يوشك المسلمون أن يحاصروا إلى المدينة حتّى يكون أبعدَ مسالحهم سَلاح ا يعنى : نزديك است مسلمانان محاصره شوند در مدينه تا اين كه دورترين جاى اسلحه آنها سلاح باشد \_كه آن محلّى است نزديك خيبر .

حديث صد و بيست و نهم سن ابى داود، جزء چهارم، كتاب اللباس، باب لباس النساء، صفحهٔ ۸۶، در حديث ابن عبّاس، ۴۰۹۷، از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إنّه لعن المتشبّهات من النساء بالرجال والمتشبّهين من الرجال بالنساء؛

یعنی : بدرستی که پیغمبر اکرم لعنت کرد زن هایی را که خود را شبیه بـه مـردان میکنند و مردهایی را که خود را شبیه به زنان میکنند.

خبرانی، ج ۲، ص ۲۹۶، معجم کبیر، ج ۱۸، ص ۴۲؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۸۶؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۱، ص ۲۳۲ \_ ۲۳۸؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۳۵۲، ح ۲۳۱۰ و ج ۲، ص ۲۱۲، ح ۵۸۵۰؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۹؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۲۴، ح ۳۰۸۷۵ و ج ۱۲، ص ۲۷۷، ح ۳۵۰۲۹ و ص ۲۹۰ \_ ۲۹۱، ح ۲۵۰۸۱ و ۲۵۰۸۲ و ج ۱۴، ص ۲۳۶، ح ۳۵۲۰ و ج ۳۱، ص ۲۷۹، و نیز ر.ک: صحیح این حبّان، ج ۱۵، ۱. سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۰۱ \_ ۲۰۲۰، ح ۴۵۰۶ و ص ۳۱۴، ح ۴۲۹۹، و نیز ر.ک: صحیح این حبّان، ج ۱۵، ص ۱۷۴؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۶، ص ۲۸۶؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۱۵۱؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۳۶، ح ۱۳۵۰.

۲. سنن ابيداود ، ج ۲ ، ص ۲۶۹ ، ح ۴۰۹۷ ، و نيز ر .ک : عون المعبود ، ج ۱۱ ، ص ۱۰۵ .

GDE. YPO

حدیث صد و سیام

سنن ابی داود ، در همان جزء و همان کتاب و همان باب و همان صفحه ، حدیث ۴۰۹۹ ، به سند خود از ابن ابی ملیکه روایت کرده که :

قیل لعائشة : إنّ امرأة تلبس النعل، فقالت : لعن رسول الله ﷺ الرجلة من النساء ؛ یعنی : به عایشه گفته شد که : زنی نعل پو شیده ، پس گفت : لعنت فر مو د پیغمبر ﷺ زنی را که خو د را شبیه به مر دها کند .

حدیث صد و سی و یکم

مجمع الزوائد هيتمي ، جزء دهم ، باب «ما جاء في المتنعّمين و المتنطّعين » به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود :

سيكون رجال من أُمّتي يأكلون ألوان الطعام، ويشـربون ألوان الشـراب، ويـلبسون ألوان الثياب، ويتشدّقون في الكلام، فأُولئك شرار أُمّتي الذين غذوا بالنعيم، ونـبتت عليه أجسامهم؛ ٣

یعنی: زود باشد که مردانی از امّت من میخورند رنگهای خوردنی را و می آشامند مشروبات رنگارنگ را و می پوشند جامههای رنگارنگ را و خود را برای فصاحت کلام به تکلّف می اندازند. پس اینها بدترین امّت من هستند. تغذّی می کنند به نعمتهای خداداد و روییده می شود بر آن جسم هایشان.

 سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۶۹، ح ۴۰۹۹، و نیز ر. ک: معرفة السنن والآثار، ج ۷، ص ۵۸۱؛ المجموع، ج ۴، ص ۴۶۹؛ مجمع الزوائد، ج ۴، ص ۳۲۷؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۴۰۶، ح ۷۲۵۸؛ کشف الخفاء، ج ۲، ص ۱۴۴.
 ۲. در مصدر: (غدوا).

۲۰ مجمع الزوائد، ج ۱۰، ص ۲۵۰، و نیز ر.ک: معجم اوسط طیرانی، ج ۳، ص ۲۴: معجم کیبر، ج ۸، ص ۲۴: معجم کیبر، ج ۸، ص ۱۰۲ معجم کیبر، ج ۸، ص ۱۰۷ محلیة الأولیاء، ج ۶، ص ۴۵۱، ح ۸۷۲۸؛ تاریخ می ۱۰۷ مدینة دمشق، ج ۲۷، ص ۴۵۶ و ج ۴۴، ص ۳۱، الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۶۲، ح ۴۷۷۶ و ص ۷۴، ح ۴۸۵۹؛ کنز العتال، ج ۳، ص ۲۱۵ و ۲۰۱۲ و ۲۲۴ و ۲۲۰ می ۲۶۰ می ۲۵۹۱ و کنز العتال، ج ۳، ص ۷۱۱ می داد.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

199 .00

### حدیث صد و سی و دوم

سنن ابىداود، جزء چهارم، كتاب فتن و ملاحم، صفحة ١۴۴، باب «ما يرخّص فيه من البداوة في الفتنة»، حديث ۴۲۶۷، به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

يوشك أن يكون خير مال المسلم غنماً يتبع بها شعف الجبال ومواقع القَطر. يفرّ بدينه من الفتن؛

یعنی: نزدیک است این که بوده باشد بهترین مال مسلمان گو سفندی که دنبال آن رود در شکافهای کو مها و جاهای باریدن باران . فرار کند برای حفظ دین خود از فتنهها .

### حدیث صد و سی و سوم

منتخب كنز العمال شعرانى، تأليف شيخ على هندى نزيل مكم، مطبوع در حاشية جزء ششم مسند احمد بن حنبل در مصر در مطبعة ميمينيّه، قريب جامعة الازهر در سال هزار و سيصد و سيزده هجرى قمرى در فصل سوم، في [الا]أشراط الصغرى للقيامة، صفحة ٢٠، از عبدالله بن بشر صاحب النبيّ ﷺ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود:

إذا كنت في قوم عشرين رجلاً أو أقلَّ أو أكثر فتصفَّحت في وجوههم فلمتر فيهم رجلاً يهاب في الله، فاعلم أنَّ الأمر قد قرب؛<sup>٢</sup>

یعنی : زمانی که در گروهی باشی که عدد آنها بیست نفر مرد یا کمتر باشد یا زیادتر و برانداز کردی در روهای ایشان ، پس ندیدی مردی را که بترسد در میانشان در راه خدا ، پس بدان که امر قیام از روی تحقیق نزدیک شده .

۱. سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۰۶، ح ۴۲۶۷، و نیز ر.ک:کتاب موطّاً، ج ۲، ص ۹۷۰، ح ۱۶؛ مسند احمد، ج ۳، ص ۳۰؛ صحیح بخاری، ج ۱، ص ۱۰؛ حلیة الأولیاء، ج ۶، ص ۲۶۳؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۰، ص ۵۷؛ بحارالأنوار، ج ۶۱، ص ۱۷۵. ۲.کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۵۶۵، ح ۳۹۶۱۰، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۱۸۸؛ مسند شامیّین، ج ۲، ص ۱۱۰، ح ۱۰۰۸، تاریخ مدینة دمشق، ج ۲۷، ص ۱۵۷؛ مجمع الزواند، ج ۱، ص ۱۸۳ و ج ۷، ص ۲۷۶.

حدیث صد و سی و چهارم منتخب کنز العمال، در همان جزء از مسندو همان فصل، صفحهٔ ۲۱، از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

GDE. YPY

يكون في أُمَّتي رجفة يهلك فيها عشرة آلاف، عشرون ألفاً، ثلاثون ألفاً. يـجعلها الله موعظة للمؤمنين<sup>(</sup> وعذاباً للكافرين؛<sup>٢</sup>

یعنی : میباشد در امّت من زمینلرزهای که هلاک شود در آن ده هزار ، بیست هزار ، سی هزار . قرارمیدهد آن را خدا موعظه و پندی برای مؤمنین و عذاب و شکنجهای برای کفّار .

حديث صد و سي و پنجم

منتخب کنز العمال در همان جزء از مسندو در همان قصل، صفحهٔ ۱۰، از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

لاتقوم الساعة حتّى يلحق قبائل من أُمّتي بالمشركين، وحتّى يعبدون الأوثـان، وإنّــه سيكون في أُمّتي ثلاثون كذّاباً كلّه يزعم أنّه نبيّ، وأنا خاتم النبيّين، لا نبيّ بعدي؛؟

یعنی : برپا نمی شود قیامت صغرا تا این که ملحق شوند قبیله هایی از امّت من به مشرکین و تا این که بپر ستند بت ها را، و بدر ستی که زود باشد که در امّت من سی نفر در و غگو ادّعای نبوّت کنند به گمان خود و حال آن که من خاتم انبیا هستم و نبیای بعد از من نیست.

۲.کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۵۰ ـ ۲۵۱، ح ۳۱۴۱۴ وج ۱۴، ص ۲۷۸، ح ۳۸۷۲۳ و ص ۵۶۷، ح ۳۹۶۱۵، و نیز ر.ک: تاریخ مدینة دمشق، ج ۴۰، ص ۲۳۰.

۲.کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۰۸ ـ ۲۰۹، ح ۳۸۴۱۸، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۶۵، ح ۱۱۱؛ آحاد ومثانی، ج ۱، ص ۳۳۳، ضمن حدیث ۴۵۶ و ج ۳، ص ۲۴، ضمن حدیث ۱۳۰۹؛ مسند رویانی، ج ۱، ص ۴۱۴، ضمن حدیث ۶۳۵؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۶، ص ۲۲۱، ح ۷۲۳۷، سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰. ص ۱۲۳؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۱۹۸ ـ ۱۹۹، ح ۳۸۳۷۲ و ۳۸۳۳۸ و ۳۸۳۷۶. نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

حدیث صد و سی و ششم

YPA Ce

منتخب کنز العمّال، در همان جزء از مسند و در همان فصل و در همان صفحه از آن حضرت روایت کرده که فرمود :

لاتقوم الساعة حتّى يكون أدنى مسالح المسلمين بتولان . يا عليّ ، إنّكم ستقاتلون بني الأصفر ، ويقاتلونهم الذين من بعدكم حتّى تخرج إليهم روقة الإسلام أهل الحجاز الذين لايخافون في الله لومة لائم ، ويفتتحون القسطنطنيّة بالتسبيح والتكبير ، فيصيبون غنائم لم يصيبوا مثلها حتّى يقتسموا بالاترسة ويأتي آتٍ فيقول : إنّ المسيح قد خرج من بلادكم . ألا وهي كذبة ، فالآخذ نادم والتارك نادم ؟

یعنی : برپا نشود ساعت تا این که بوده باشد نزدیک ترین جای اسلحهٔ مؤمنین به تولان (و آن موضعی است نزدیک خیبر و نام قاعدهٔ بحریّه ای است در فرانسه بر کنار دریای سفید ، جای ساختن کشتی های دریایی ) . یا علی ! زود باشد که شما با بنی الاصفر مقاتله کنید و مقاتله کنند با ایشان کسانی که بعد از شما بیایند ، تا این که بیرون رود به سوی ایشان دلیران نیکوروی اسلام که اهل حجازند و نمی تر سند در راه خدا از ملامت کننده ای و فتح می کنند قسطنطنیّه را با تکبیر و تسبیح ، و غنیمت های بسیاری به ایشان می رسد و می رسند به آن که کسی به مثل این غنیمت ها نر سیده . بقدری است که با سپرها بدون کیل و وزن قسمت می کنند . در آن حال می آید به نزد آنها آینده ای و می گوید : دجّالِ مسخ شده بیرون آمد در بلاد شما و این خبر دروغ است. پس آنهایی که غنیمت گرفته اند پشیمان و آنهایی که نگرفته اند نیز پشیمان شوند .

### حديث صد وسي و هفتم

منتخب كنز العمّال، در همان جزء و همان فصل، صفحهٔ ۱۱، روايت كرده كه فرمود: يابن حوالة، إذا رأيت الخلافة قد نزلت الأرض المقدّسة فقد دنت الزلازل والبلايا

۱. در مصادر : (ببولاء). ۲. کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۰۹، ح ۳۸۴۱۹، و نیز ر.ک: سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۷۰ \_ ۱۳۷۱، ح ۴۰۹۴.



والأُمور العظام، والساعة يومئذٍ أقرب من الناس من يدي هذه من رأسك؛ يعنى : اى پسر حواله ! وقتى كه ديدى خلافت فروداَمد در شام -يا بيتالمقدس -، پس بتحقيق كه نزديك شده است زلزلهها و بلاها و كارهاى بزرگ، و قيامت صغرا در اَن روز نزديك تر است به مردم از دست من به سر تو.

حدیث صد و سی و هشتم

منتخب كنز العمّال، در همان جزء و همان فصل، صفحة ١٥، روايت كرده كه فرمود: لاتقوم الساعة حتّى يرجع القرآن من حيث جاء، فيكونَ له دويّ حول العرش كدويّ النحل، فيقول الربّ \_عزّ وجلّ \_: ما لك؟ فيقول: منك خرجت وإليك أعود. أُتلى فلا يعمل بى. فعند ذلك يرفع القرآن؟

یعنی : برپا نشود قیامت صغرا تا این که برگردد قرآن به آن جایی که از آن جا آمده . پس می باشد برای او صدایی در طرف عرش مانند صدای زنبور عسل . پس می فرماید خدای ، پرور دگار -عزّوجل -: چه می شود تو را؟ پس می گوید : از تو بیرون آمدم و به سوی تو برمی گردم . خوانده می شوم ، پس به من عمل کرده نمی شود . پس در آن وقت بالا می رود قرآن.

حديث صد و سى و نهم منتخب كنز العمّال، در همان جزء و همان فصل و همان صفحه است كه فرمود: يوشك العلم أن يرفع، قالها ثلاثاً. قال زياد بن لبيد: وكيف يرفع العلم منّا وهـذا

۱. کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۱۵۷، ضمن حدیث ۳۸۲۲۱ و ص ۲۱۳، ح ۳۸۴۴۰ و ص ۵۶۶، ضمن حدیث ۳۹۶۱۲، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۵، ص ۲۸۸؛ سنن ابسیداود، ج ۱، ص ۵۷۰، ح ۲۵۳۵؛ مسند شامیّین، ج ۳، ص ۱۷۴، ح ۲۰۱۹؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۲۵؛ سنن کبرای بیهقی، ج ۹، ص ۱۶۹؛ دلائل النبوّة، ج ۶، ص ۳۲۸؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ١، ص ٣٨٩ ـ ٣٩١ وج ٢٧، ص ٢٣۶؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ١٩٣. ۲. کنز العمال، ج ۱۴، ص ۲۳۳، ح ۳۸۵۲۷، و نیز ر.ک: الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۵، ص ۷۹ ـ ۸۰، ح ۷۵۱۳؛ تفسير بغوي ، ج ۳ ، ص ۱۳۵؛ الدرّ المنثور ، ج ۴ ، ص ۲۰۱؛ تفسير آلوسي ، ج ۱۵ ، ص ۱۶۵.

كتاب الله بين أظهرنا، قد قرأناه ويُقرئه أبناؤنا أبناءهم؟ فقال: ئكلتك أُمّك، يا زياد بن لبيد. إن كنت لأعدّك من فقهاء أهل المدينة. أ وليس هؤلاء اليهود والنصارى عندهم التوراة والإنجيل؟ فإذا أغنى عنهم؟ إنّ الله ليس يذهب بالعلم يرفع، ولكن يذهب بحملته. لأقلّ ما قبض الله عالماً من هذه الأُمّة إلّاكان ثغرة في الاسلام لاتسد بمثله إلى يوم القيامة؛

یعنی : نزدیک است که علم بالا رود. سه مرتبه این کلام را فرمود. گفت زیاد بن لبید که : چگونه علم از میان ما بالا می رود و این کتاب خداست در میان پشت های ماکه ما می خوانیم آن را و به پسر های خود یاد می دهیم و آنها هم به پسر هاشان یاد می دهند ؟ پس فرمود : مادرت به عزای تو بنشیند ـ ای زیاد بن لبید ! ـ اگر تو را از فقهای مدینه بشمارم . آیا این جماعت یهود و نصارا نیستند که در نزد ایشان است تورات و انجیل، پس بی نیاز شدند از آن ؟ چنین نیست که خدا عمل را بالا برد ولکن بالا می رود بو اسطهٔ حاملین علم . هر آینه کمتر چیزی که می گیر د خدا عالمی را از این امت این است که رخنه ای در اسلام پیدا شود که هیچ چیز مانند آن را مسدود نمی کند تا روز قیامت .

حديث صد و چهلم

منتخب كنز العمال، در همان جزء و همان فصل و همان صفحه است كه فرمود: يُسرى على كتاب الله تعالى ليلاً فيصبح، الناس ليس منه آية ولا حرف في جوف مسلم إلا نسخت؛ ٢

یعنی : برده می شود کتاب خدا در شبی ، پس صبح میکنند مردم در حالتی که نیست از کتاب خدا آیهای و نه حرفی \_یعنی : جملهای از آیه \_در دل مسلمانی مگر این که نسخ شود.

حديث صد و چهل و يکم

مختصر تذكر ، قرطبي ، باب « ذكر أُمور تكون بين يدي الساعة » ، صفحهٔ ۲۴۳ ، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود :

إنَّ الله تعالى لاينزع العلم بعد أن أعطاكموه انتزاعاً، وإنَّما ينزعه بقبض العلماء، فتبقى ناس جهّال، فيُستفتَون فيُفتون برأيهم، فيَضلّون ويُضلّون؛<sup>(</sup>

یعنی : بدرستی که خدای تعالی نمیکند علم را بعد از آن که عطاکر ده است شما را کندنی و جز این نیست که می گیرد علم را به گرفتن علما. پس مردم در جهالت و نادانی باقی می مانند . پس ، از آنها استفتاکر ده می شود ، پس فتوا می دهند به رأی خو دشان و گمراه می شوند خو دشان و گمراه میکنند دیگران را.

حديث صد و چهل و دوم

مختصر تذكره، در همان باب، صفحهٔ ۲۴۲، از آن حضرت على روايت كرده كه فرمود: لاتقوم الساعة حتّى يكون التسليم على الخاصّة دون العامّة، وحتّى تـفشو التـجارة، وتعيب المرأة زوجها على التجارة، وحتّى تقطع الأرحام، ويفشو الظلم، وتـظهر شـهادة الزور، وتكتم شهادة الحقّ؛

یعنی : برپا نمی شود قیامت صغرا تا این که سلام کردن مخصوص خواص باشد نه عوام ، و تا این که تجارت زیاد شود و عیبگویی کند زن بر تجارت کردن شوهر خود و تا این که رحمها بریده شود و ظلم زیاد شود و گواهی به دروغ آشکارا شود و گواهی به حق کتمان کرده شود.

١. مختصر تذكرة قرطبي، ص ١٢٠ - ١٢١، ونيز ر. ك: معجم اوسط طبراني، ج ٨، ص ٣١۴؛ مجمع الزوائد، ج ٢، ص ٢٠١؛ كنز العمّال، ج ١٠، ص ١۴٥، ح ٢٨٧٤ و ص ١٨٧، ح ٢٨٩٨٠. ۲. در مصادر : (تعین). ٣. مختصر تذكرة قرطبي، ص ١۴٠، و نيز ر . ك : كنز العمّال، ج ١٢، ص ٢٣٠، ح ٣٨٥١۴ و ٣٨٥١٥ با اندكي اختلاف، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۱، ص ۴۰۷ \_ ۴۰۹ و ۴۱۹ \_ ۴۲۰؛ مسند شاشی، ج ۲، ص ۱۹۷، ح ۷۶۵؛ شرح مشكل الآثار، ج ٢، ص ٢۶٣ \_ ٢۶۴؛ مستدرك حاكم، ج ٢، ص ٩٨ و ۴۴۶.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

## حديث صد و چهل و سوم

مختصر تذكره در همان باب و همان صفحهٔ ۲۴۳ از آن حضرت روایت كرده كه فرمود : إنَّ من أشراط الساعة أن يقلَّ العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، وتكثر النساء، وتقلَّ الرجال، حتَّى يكون لخمسين امرأة القيّم الواحد ؛<sup>١</sup>

یعنی : بدرستی که از شرطهای قیامت صغرا این است که علم کم شود و جهل زیاد شود و زنا آشکار شود و زنها زیاد شوند و مردها کم شوند به اندازهای که برای هر پنجاه نفر زن یک مرد سرپرست باشد.

حديث صد و چهل و چهارم

مختصر تذکره در همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

إنَّ من أشراط الساعة أن يتدافع أهل المسجد الإمامة، فلا يجدون إماماً يصلّي بهم ٢٠ يعنى : از شرطهاى قيامت صغرا اين است كه اهل مسجد امامت را از خود دفع كنند ، پس نيابند مردم امامى راكه با او نماز گزارند.

حديث صد و چهل و پنجم مختصر تذكره در باب «ما جاء أنّ الأرض تُخرِج ما في جوفها من الكنوز و الأموال»،

اخبار مأثوره از پيغمبر ﷺ

GD. TVT

صفحهٔ ۲۴۳، از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود: یوشک الفرات آن ینحسر عن کنز من ذهب. فمن حضر فلا یأخذ منه شیئاً، وفي روایة : عن جبل من ذهب؛ یعنی : نزدیک است که شطَ فرات خشک شود بقدری که گنجی از طلا -یا به روایتی : کوهی از طلا -ظاهر شود. پس کسی که در آن جا حاضر است نمی گیرد از آن چیزی را. دور نیست که نگرفتن آن بواسطهٔ دست اندازی کردن اهل جور باشد که نگذارند دیگران از آن استفاده کنند -چنان که از بعض از اخبار دیگر استفاده می شود.

حديث صد و چهل و ششم مختصر تذكره در همان باب و همان صفحه روايت كرده كه فرمود : يحسر الفرات عن جبل من ذهب، فيقتتل الناس عليه، فيقتتل من كلّ مائة تسعة وتسعون، ويقول كلّ واحد: لعلّي [أكون] أنا الذي أنجو.<sup>٢</sup>

وفي رواية لابن ماجة : فيقتل " الناس عليه، فيقتل من كلِّ عشرة تسعة ؛ \*

- ۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۱، و نیز ر.ک: صحیح بخاری، ج ۸، ص ۱۰۰ ۱۰۱؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۷۴ – ۱۷۵؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۳، ح ۴۰۴۶؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۱۷، ح ۴۳۱۳؛ سنن ترمذی، ج ۴، ص ۱۰۱، ح ۲۶۹۴؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۸۷ – ۸۸؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۹۸، ح ۲۲۸۸؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۰۳ – ۲۰۴، ح ۳۳۹۹۹.
- ۲. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۱، و نیز ر.ک: مصنف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۸۲، ح ۲۰۸۰۴؛ مسند احمد، ج ۲، ص ۳۳۲؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۷۴؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۸۵ ـ ۸۶؛ حلیة الأولیاء، ج ۱، ص ۲۵۵ و ج ۷، ص ۱۴۱؛ تاریخ بغداد، ج ۱۳، ص ۲۶۸، ح ۲۲۲۲؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۹۸، ح ۲۲۸۸ : تاریخ مدینة دمشق، ج ۸، ص ۱۱۱ و ج ۲۳، ص ۲۰۷؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۶۱؛ الدر المنثور، ج ۶، ص ۱۶۰کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۰۳، ح ۳۵۳۹۷ و ص ۲۵۲، ح ۳۸۶۱۳. ۳. در مصدر : (فیقتتل).
- ۴. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۱، و نیز مسند احمد، ج ۲، ص ۲۶۱ و ۳۴۶ و ۴۱۵؛ سنن این ماجة، ج ۲، ص ۱۳۴۳. ح ۴۰۴۶ : صحیح ابن حبّان، ج ۱۵. ص ۸۶ و ۸۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱، ص ۲۰۰، ح ۵۳۷؛ مسند شامیّین، ج ۳، ص ۵۰ ـ ۵۱، ح ۱۷۸۹ ؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۶۱ ؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۰۳، ح ۳۸۳۹۶.

یعنی : خشک می شود فرات از کوهی از طلا، پس کشته می شوند مردم بر سر آن، پس کشته می شود از هر صد نفر نود و نه نفر ، و هر یک می گویند : امید است مـن از کسانی باشم که نجات می یابد.

و در روایتی از ابنماجه است که : پس کشته می شوند مردم بر سر آن ، پس کشته می شود از هر ده نفری نه نفر .

حديث صد و چهل و هفتم

مختصر تذكره در همان باب و همان صفحه نيز از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوان من الذهب والفضّة، فيجيء القاتل فيقول: في هذا قتلت، ويجيء القاطع فيقول: في هذا قطعت رحمي، ويجيء السارق فيقول: في هذا قطعت يدي، ثمّ يدعونه فلا يأخذون منه شيئاً؟

یعنی : بیرون می اندازد زمین پاره های جگر خود را مانند ستون ها از طلا و نقره . پس می آید قاتل و می گوید : در راه اینها کشته می شوم و می آید قطع کنندهٔ رحم و می گوید : در راه اینها رحم من قطع کرده می شود ، و می آید دزد و می گوید : در راه اینها دستم قطع کرده می شود .<sup>۲</sup> پس می گذارند آن را به حال خود و نمی گیرند از آن چیزی .

بیان چند احتمال در شرح و توجیه این خبر داده شده: اوّل آن که: فرمایش حضرت است که: از علائم قیامت زیاد شدن مال است به اندازهای که کسی آن را قبول نکند، مثل آن است که این نحوه باشد. این احتمال به نظر نگارندهٔ

۱. مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۱، و نیز ر.ک: صحیح مسلم، ج ۳، ص ۸۴-۵۵؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۳۴، ح ۲۳۰۶ مسند ابی یعلی، ج ۱۱، ص ۲۲، ح ۶۱۷۹؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۹۰؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۱۴؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۲۹۸، ح ۲۶۹۹؛ الدر المنثور، ج ۶، ص ۳۸۰؛ تفسیر آلوسی، ج ۳۰، ص ۲۰۹.
 ۲. فعل های اخیر -چنان که خود مؤلف ﷺ در ترجمهٔ حدیث شمارهٔ دویست و دوازده آورده اند -باید به صورت ماضی معنی شوند.

GDE TVO

این کتاب بسیار بعید است ؛ زیرا که از ظاهر خبر نبوی مستفاد چنین می شود : ایـن معنی در زمان ظهور صورت می گیرد و در آن وقت همهٔ مردم ثرو تمند می شوند و در اثر بی نیازی قبول نمی کنند .

دوم آن که : شاید کوهی که از این فیض عظیم حاصل می شود از اموال مشرکین است که به دست مسلمانان می افتد . می گویم : این نیز خلاف ظاهر متن حدیث است .

سوم آن که: تصرّف نکردن در آن شاید به علّت نهی پیغمبر ﷺ است؛ به علّت نزدیک بودن امر و ظهور اشراط ساعت . می گویم : این احتمال نیز سخیف ۱ و بارد ۲ است به جهاتی .

**چهارم** : احتمال داده شده که شاید تصرّف نکر دن در آن به جهت خوف تدافع و تقاتل باشد ، و این اصحّ احتمالاتی است که داده شده و از متن حدیث کاملاً ظهور دارد.

# حدیث صد و چهل و هشتم

منتخب کنز العمّال، فصل سوم در اشراط قیامت صغرا، حاشیهٔ جزء ششم مسند احمد بن حنبل، صفحهٔ ۱۶، روایت کرده که فرمود:

[من اقتراب الساعة] إذا كثر خطباء المنابر، وركن علماؤكم إلى وُلاتكم، فأحلّوا لهم الحرام، وحرّموا عليهم الحلال، فأفتوهم بما يشتهون، وتعلّم علماؤكم ليحلّوا به دنانيركم ودراهمكم، واتّخذتم القرآن تجارة (الحديث)؛<sup>٢</sup>

یعنی : زمانی که خطبای منابر زیاد شدند و میل کردند علمای شما به سوی حکّام شما، پس حلال میکنند برای ایشان حرام را و حرام میکنند بر ایشان حرام را و فتوامیدهند به آنچه میخواهند و علم یادگیرند علمای شما تا به آن حلال کنند پولهای طلاو نقرههای شما را و به قرآن تجارت کردید ( تا آخر حدیث ).<sup>۴</sup>

۱. سخفيف: سست، سبک، ضعيف، ناقص. ۲. بارد: خنک، بی مزه و ناخوشایند. ٢. كنز العمّال، ج ١۴، ص ٢٤١، ح ٣٨٥٦٣ و ص ٥٧٤. ضمن حديث ٣٩٦٣٣. ۴. فعل های مضارع در این ترجمه نیز باید ماضی آورده شوند.

حديث صد و چهل و نهم

منتخب کنز العمّال ، در همان جزء و همان فصل و همان صفحه روايت کرده که فرمود :

لاتقوم الساعة حتى يجعل كتاب الله عاراً، ويكون الإسلام غريباً، حتى تبدو الشحناء بين الناس، وحتى يقبض العلم، ويهرم الزمان، وينقص عمر البشر، وينقص السنون والثمرات، ويؤتمن التهماء، ويتّهم الأمناء، ويصدّق الكاذب، ويكذّب الصادق، ويكثر الهرج -وهو القتل-، وحتى تبنى الغرف فتطاول، وحتى تحزن ذوات الأولاد، وتفرح العواقر، ويظهر البغي والحدد والشعّ، ويهلك الناس، ويكثر الكذب، ويقلّ الصدق، وحتى تختلف الأُمور بين الناس، ويتّبع الهوى، ويقضى بالظنّ، ويكثر المطر، وينقلّ الشمر، ويغيض العلم غيضاً، ويفيض الجهل فيضاً، ويكون الولد غيظاً والشتاء قيظاً، وحتى يجهر بالفحشاء، وتزوى الأرض زيئاً، وتقوم الخطباء بالكذب، فيجعلون حقّي لشرار أُمّتي. فمن صدّقهم بذلك ورضي به، لم يرح رائحة الجنّة؛

یعنی: برپانشود قیامت صغرا تا این که قرآن ننگ قرار داده شود و اسلام غریب شود، تا این که ظاهر شود کینه ورزیدن در میان مردم و تا این که گرفته شود علم و پیر شود زمان و کم شود عمر بشر و کم شود سالها و میوه ها و اشخاص متّهم امین شوند و اشخاص امین تهمت زده شوند و تصدیق شود دروغگو و تکذیب شود راستگو و زیاد شود کشتن بناحق و ساخته شود بالاخانه ها و فخر کرده شود به آنها و تا وقتی که اندو هگین شوند صاحبان اولاد و خوشحال و فرحناک شوند کسانی که اولاد ندارند و آشکار شود گمراهی و حسد بردن به یکدیگر و بخل کردن و هلاک شوند مردم و بسیار شود دروغ گفتن و کم شود راست گفتن و تا این که مختلف شود در میان مردم کارها و پیروی کرده شود هواها و خواهش ها و حکم کرده شود به مظنّه و گمان و باران

۱. کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۴۴ \_۲۴۵، ح ۲۸۵۷۷ با اندکی تلخیص، و نیز ر. ک: تاریخ مدینة دمشق، ج ۲۱، ص ۲۷۲ \_۲۷۴ و ج ۲۲، ص ۱۱؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۶۸.

GD. YVV

و فرزند به پدر و مادر خشمناک شود و فصل زمستان مانند فصل بهار شود و فاحشه ها آشکار شود و جمع کرده شود زمین جمع شدنی و خطیب ها و اهل منابر به دروغ گفتن قیام کنند و حقّ مرا برای بدترین امّت من قرار دهند . پس کسی که تصدیق کند ایشان را به این کار و خشنو د باشد به آن ، بوی بهشت را نخواهد استشمام کند .

### بيان

ننگ دانستن قرآن بواسطهٔ بیاعتنا شدن و باور نداشتن و استخفاف کردن به آن و عمل نکردن به احکام آن و سنگین آمدن خواندن آن است برگوش ها، و غریب شدن اسلام بواسطهٔ غريب شدن مسلمانان وذلت و خواري آنهاست در اثر غلبهٔ جور و فساد و زياد شدن كفر و زندقه و الحاد، و كم شدن و گرفته شدن علم بواسطهٔ گرفته شدن حاملین علم \_ یعنی : علمای حقیقی \_ است ، و پیر شدن زمان کنایه از کثرت فشار و طغیان اهل زمان و بی برکتی آن است \_چنان که از بعض از اخبار مستفاد می شود \_، و کم شدن عمر بشر در اثر فشار روزگار و تشتّت افکار و ظلم و جور و قطع رحم و کارهای ناشایسته ای است که موجب کو تاهی عمر می شود، و کم شدن سال ها عبارت از بی برکتی اوقات سال است \_چنان که از طریق خاصه و عامّه روایت شده از پیغمبر اکرم و اميرالمؤمنين عليَّ عالى -صلَّى الله عليهما وعلى آلهما -، كه فر مودهاند : سالي بقدر يك ماه و ماهی بقدر یک هفته و هفته ای بقدر یک روز و روزی بقدر یک ساعت و آن ساعت قيمت و بهايي براي آن نباشد .، و جمع شدن زمين كنايه است از ارتباط و اختلاط اهل زمين با يكديگر بوسيلهٔ وسائل مخترعهٔ زميني و دريايي و هـوايـي كـه شهر های جهان و ممالک آن را به هم نز دیک کرده -چنان که مشاهّد و محسوس است. اجمالاً اين علامات تابه حال تماماً واقع شده است. خداوند متعال فرج حضرت بقيّة ذوالجلال را برساند و ديده هاي رمد ديده علاقمندان را به نور جمال بي مثالش

روشن گرداند.

۱. ر. ک: جزء ۱، صفحة ۲۵۴ و جزء ۲، صفحة ۴۶.

YVA SO

## للمؤلف العاصى

بيا بيا كه فراقت ز دل گرفته مجال به ذكر وصل توام في الغدو والآصال شكنج موى تو دل را سلاسل و اغلال به دام خويش هزاران فكندى از خط و خال بيا و پرده برافكن ز آفتاب جمال به عدل و داد بيا كوكش رهان ز وبال بسه طبع جانورى شد زمانه مالامال گرفته زين همه كفر و جفا و جور مجال شود نداى تو حيران شها تعال تعال شکست شیشهٔ قلبم در انتظار وصال به یاد روی تسوام بالعشی والاشراق بیشت روی تو طوبی لهم وحسن مآب به تاب طرّهٔ مشکین گرفتی از دل تاب سیاهی شب هجرت ز دیده برده فروغ ز ظلم و جور رقیبان جهان شده لبریز شده است رونت بی عفّتی فریضهٔ دهر نه غیرت و نه عطوفت ، نه رحم و رأفت و دین حیات بخش جهانی و قطب کون و مکان

حديث صد و پنجاهم

مجمع الزوائد، جزء هفتم، «باب ما یکون من الفتن»، از رسول خدا ﷺ به سند خود روایت کرده که فرمود:

يكون في رمضان صَوت. قالوا: يا رسول الله، في أوّله، أو في وسطه، أو في آخره؟ قال: لا، بل في النصف من رمضان، إذا كانت ليلة النصف ليلة الجمعة يكون صوت مـن السماء، يصعق له سبعون ألفاً ويصمّ سبعون ألفاً.

قالوا: يا رسول الله، فمن السالم من أُمّتك؟ قال: من لزم بيته وتعوّذ بالسَجود وجهر بالتكبير لله، ثمّ يتبعه صوت آخر، فالصوت الأوّل صوت جبرئيل والثاني صوت الشيطان. فالصوت في رمضان والمعمعة في شوّال، ويميز القبائل في ذي القعدة، ويغار على الحاجّ في ذي الحجّة والمحرّم، وما المحرّم؟! أوّله بلاء على أُمّتي وآخره فرج لأُمّتي. الراحلة بقبّتها أينجو عليها. المؤمن خير له من دسكرة تغلّ مائة ألف؟

۱. در مصدر: (بقتبها).

۲. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۳۱۰، و نیز ر. ک: معجم کبیر طبرانی، ج ۱۸، ص ۲۳۲.

یعنی : می باشد در ماه رمضان آوازی . عرض کردند : یا رسول الله ! در اوّل آن ، یا وسط آن ، یا آخر آن ؟ فرمود : نه ، بلکه در نیمهٔ آن ماه . زمانی که شب نیمه شب جمعه باشد . صدایی از آسمان بلند می شود که هفتاد هزار نفر از هیبت و سختی آن بی هو ش می شوند و هفتاد هزار نفر کر می شوند .

GD. YV9

عرض کردند : یا رسول الله ! پس کی سالم می ماند از امّت تو ؟ فرمود : کسی که ملازم خانه اش باشد و پناه ببرد به خدا به سجده کردن و صدای خود را به تکبیر بلند کند برای خدا . پس صدای اوّل صدای جبرئیل است و دوم صدای شیطان است . پس صدا در ماه رمضان بلند شود و در ماه شوّال صدای اسلحه و گیرودار سخت است و در ماه ذیقعده قبیله ها از یکدیگر تمیز داده شود و در ماه ذیحجه حاجیان غارت زده شوند و در ماه محرّم ، چه محرّمی ؟! در اوّل آن بلا بر امّت من روی دهد و در آخر آن فرج است برای امّت من . در آن وقت مرکبِ سواریِ پالان کرده که مؤمن بر آن سوار شود و نجات یابد بهتر است از برای او از قصری که صد هزار دینار طلاقیمت آن باشد.

## حدیث صد و پنجاه و یکم

منتخب کنز العمّال، فصل سوم، موضوع در جزء ششم مسند احمد بن حنبل، در حاشیهٔ صفحهٔ ۲۲، به سند خود از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

إنَّ أوَّل ما تفقدون من دينكم الأمانة، وآخر ما يبقى الصلاة، وسيصلِّي قوم لا دين لهم، وإنَّ هذا القرآن الذي بين أظهُركم يوشك أن يرفع. قالوا: وكيف يرفع وقد أثبته الله في قلوبنا وأثبتناه في مصاحفنا؟ قال: يسرى عليه في ليلة، فيذهب ما في قلوبكم، ويذهب ما في مصاحفكم، ثمّ قرأ عبد الله: ﴿ وَلَنِنْ شِنْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ ( [الآية )؛ <sup>٢</sup> يعنى : بدرستى كه اوّل چيزى كه گم مى شود از دين شما امانت است و آخر چيزى

۱. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۸۶.

۲. کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۵۷۰، ح ۳۹۶۲۸، و نیز ر. ک: مصنّف صنعانی، ج ۳، ص ۳۶۲، ح ۵۹۸۰؛ مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۷، ص ۱۹۲، ح ۲؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۰۴؛ تخریج الأحادیث والآثار، ج ۲، ص ۲۹۱.

که باقی می ماند نماز است و زود باشد نماز بگزارند گروهی که دینی برای ایشان نیست و بدرستی که این قرآنی که در میانهٔ شماست نزدیک است که بالا رود. عرض کردند: چگونه بالا می رود و حال آن که ثابت نموده است آن را خدا در دلهای ما و ثبت کردیم آن را در مصحفهای خود ؟ فرمود: در یک شب بالا برده می شود، پس آنچه در دلهای شما ثبت است می رود و می رود آنچه در مصحفهای شماست.

پس عبدالله بن مسعود ـ که راوی حدیث است ـ این آیه را قرائت کرد که معنای آن ایـن است که : (اگر بخواهیم ، هرآینه میبریم البته آنچه را که وحی فرستادیم به سوی تو ) ( تا آخر آیه ).

حديث صد و پنجاه و دوم

منتخب کنز العمّال، همان فصل، در همان جـزء، صفحهٔ ۲۲، نـیز از آن حـضرت روایت کرده که فرمود:

من اقتراب الساعة إذا رأيتم الناس أضاعوا الصلاة، وأضاعوا الأمانة، واستحلّوا الكبائر، وأكلوا الربا، وأخذوا الرشا، وشيّدوا البناء، واتّبعوا الهوى، وباعوا الدين بالدنيا، واتّخذوا القرآن مزامير، واتّخذوا جلود السباع صفافاً، والمساجد طرقاً، والحرير لباساً. وكثر الجور، وفشا الزنا، وتهاونوا بالطلاق، وائتمن الخائن، وخوّن الأمين، وصار المطر قيظاً والولد غيظاً، وأُمراء فجرة، ووزراء كذبة، وأُمناء خونة، وعرفاء ظلمة، وقلّت العلماء، وكثرت القرّاء، وقلّت الفقهاء، وحلّيت المصاحف، وزخرفت المساجد، وطوّلت العلماء، وكثرت القرّاء، وقلّت الفقهاء، وحلّيت المصاحف، وزخرفت المساجد، وطوّلت العنابر، وفسدت القلوب، واتّخذوا القينات، واستحلّت المعازف، وشربت الخمور، وعطّلت العنابر، وفسدت القلوب، واتّخذوا القينات، واستحلّت المعازف، وشربت الخمور، وعطّلت مانساء البراذين، وتشبّهت النساء بالرجال والرجال بالنساء، ويحلف بغير الله، ويشهد الرجل من غير أن يستشهد، وكانت الزكاة مغرماً والأمانة مغنماً، وأطاع الرجل امرأته، وعق أُمّه، وأقصى أباه، وصارت الإمارات مواريث، وسبّ آخرُ هذه الأُمّة أوَلَها، وأكرِم الرجل اتقاء من غير أن يستشهد، وكانت الزكاة مغرماً والأمانة مغنماً، وأطاع الرجل امرأته، وعق أُمّه، GD. TAI

وشيَّد البناء، واستغنى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، وكثرت خطباء منابركم، وركن علماؤكم إلى ولاتكم، فأحلوا لهم الحرام، وحرّموا عليهم الحلال، وأفتوهم بما يشتهون، وتعلَّم علماؤكم العلم ليجلبوا به دنانيركم ودراهمكم، واتّخذتم القرآن تجارة، وضيّعتم حقً الله [في أموالكم]، وصارت أموالكم عند شراركم، وقطعتم أرحامكم، وشربت الخمور في ناديكم، ولعبتم بالميسر، وضربتم بالكبر و المعزفة والمزامير، ومنعتم محاويجَكم زكاتَكم، ورأيتموها مغرماً، وقتل البريء ليغيظ العامّة بقتله، واختلفت أهواؤكم، وصار العطاء في العبيد والسقاط، وطفَّف المكائيل والموازين، وولّت أُمورَكم السفهاء؛

یعنی : از علامات نزدیک [شدن] قیامت صغرا: وقتی که دیدید مردمان ضایع کردند نماز را و ضایع کردند امانت را و حلال کردند گناهان بزرگ را و خوردند ربا را و گرفتند رشوه را و محکم ساختند بنا را و پیروی کردند هوا را و دین را به دنیا فرو ختند و قرآن را در ساز و نوازها گرفتند و گرفتند برای لباس خود پوستهای دبّاغی شدهٔ نازک درندگان را و مسجدها را راه رفت و آمد کردند و لباس حریر و ابریشمی پوشیدند ـ یعنی : مردها ـ و جور و ستم بسیار شد و زنا در میانشان آشکار شد و طلاق گفتن زنان برایشان آسان شد و امین خیانتکار و خیانتکار امین شمرده شد و در فصل باریدن باران ـ یعنی : در زمستان ـ هوا گرم شد و فرزند در حقّ پدر و مادر خشمگین شدند و فرمانفر مایان فاجر و بدکار شدند و وزرا دروغگو شدند و امنای دولت خیانتکار شدند و فقهای دینی کم شدند و قرآن و کتابها زیور و زینت کرده شد و مسجدها زیبت کرده شد و منبرهای بلند ساخته شد و دلها فاسد شد و زن هرای رفای رقان دریا خواننده و نوازنده به هنرپیشگی گرفته شد و دلها فاسد شد و زن ه مای رقامی و خواننده و نوازنده به هنرپیشگی گرفته شد و اقسام نواختن و زدن سازهای مختلفه حواننده و نوازنده به هنرپیشگی گرفته شد و اقسام نواختن و زدن سازهای مختلفه مداند و نور ساز در مادی در قرآن و کتابها زیور و زینت کرده شد و مسجدها نور اینده و نوازنده به هنرپیشگی گرفته شد و دولها فاسد شد و زنهای رقامی و خواننده و نوازنده به هنرپیشگی گرفته شد و اقسام نواختن و زدن سازهای مختلفه مداند و نور سازه میه مند و زنها با شوهرهای خود در تجارت شریک شدند

١. دركنز العمّال: (وشربتم). ۲. كنز العتال، ج ۱۴، ص ۵۷۳\_۵۷۴، ح ۳۹۶۳۹.

و زن ها بر مرکوبات بزرگ سوار شدند و شبیه شدند زن ها به مردها و مردها به زن ها و به غیر خدا سوگند یاد کردند و مرد نطلبیده شهادت دهد و زکات دادن را ضرر خو د دانستند و امانت ها که به ایشان سیر ده شود غنیمت برای خود دانند و مرد اطاعت کند زن خود را و جفاکند به مادر خود و دور کند پدر خود را و حکومت و امارت ها میراثی شود و دشنام دهند پسینیان این امّت پیشینیان خود را و مرد را اکرام کنند برای محفوظ ماندن از بدزبانی او و سرهنگان و لشکریان زیاد شوند و نادان ها بر منبر بالا روند و مردها کلاههای افسری \_و یا فلزی، یا نشاندار \_بر سر نهند و راهها تنگ شود (يا از كثرت جمعيّت و وسايل نقليّه، يا گرفتن آنها براي كسب و تجارت) و بناها را محکم بسازند و مردها به مردها بی نیاز شوند برای فجور و زنان به زنان و سخنران ها و خطیب های منبری زیاد شوند و علما رکون و میلشان به حکّام و اولیای امور شود، پس حرام را برای خاطر ایشان حلال و حلال را برایشان حرام کنند و فتوا دهند به آنچه آنها مي خواهند و علم را ياد گيرند براي اين كه به أن جلب دينار و درهم كنند از شما و به قرآن تجارت کنید و ضایع کنید حقّ خدا را و مال ها در پیش اشرار جمع شود و قطع کنید رحمها را و در مجالس مسکرات آشامیده شود و قمار بازی کنید و سازها و نوازهای بزرگ و کوچک را بنوازید و محتاجان خود را از دادن زکاتهای خود منع کنید و ندادن زکات را برای خود منفعت بدانید و دادن آن را ضرر خود پندارید و بی گناه کشته شود برای این که عامّهٔ مردمان را به غیظ و خشم در آورند و هواهای شما مختلف شود و عطا و بخشش را در بندگان و مردمان پست قرار دهند و در کیل ها و وزنها در خريد و فروش زياد بگيرند و كم بدهند و ولايت و حكومت در امور شمابا م دمان نادان و سفيه شود.

حدیث صد و پنجاه و سوم قرّة العیون و مفرّح القلوب، تألیف امام ابی لیث سمرقندی ، طبع شده در آخر کتاب مختصر تذکرهٔ قـرطبی در بـاب عـاشر در نـهی از مـزامـیر و اغـانی ، صـفحه ۳۰۶، از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: بُعِثتُ بإبطال المزامير'، وإنَّ الله -عزَ وجلَ - لاينظر في ليلة القدر إلى أصحاب المزامير؛ يعنى : برانگيخته شدم براى باطل كردن انواع ساز و نوازها، و بدرستى كه خداى -عزّ وجل - نظر نمى كند در شب قدر به سوى صاحبان سازها و نوازها.

حديث صد و پنجاه و چهارم

مسند احمد بن حنبل، جزء ششم در حدیث عوف بن مالک، صفحهٔ ۲۵، از عوف روایت کرده که: آمدم به نزد پیغمبر ﷺ، سلام کردم بر او. پس فرمود: ای عوف! عرض کردم: آری. فرمود: داخل شو. گفتم: همهٔ من، یا بعض من ؟ فرمود: بلکه همهٔ تو. فرمود: ای عوف! بشمار شش چیز را پیش از قیامت صغرا.

اعدد \_يا عوف \_ ستاً بين يدي الساعة . أوّلهنّ موتي ٢. قال : فاستبكيت حتّى جعل رسول الله علي يسكتني . قال : قلت : إحدى . والثانية فتح بيت المقدس . قلت : اثنين . والثالثة موتان يكون في أُمّتي يأخذهم مثل قعاص الغنم . قال : ثلاثاً ، والرابعة فتنة تكون في أُمّتي وعظمها . قل : أربعاً ، والخامسة يفيض المال فيكم حتّى إنّ الرجل ليعطى المائة ديناراً فيتسخّطها . قل : خمساً ، والسادسة هدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر ، فيسيرون إليكم على ثمانية غاية . قلت : وما الغاية ؟ قال : الراية تحت كلّ راية اثنا عشر ألفاً . المسلمين يومئذٍ في أرض يقال لها الغوطة في مدينة يقال لها دمشق ؟

- ۱. در تفسير قرطبی، ج ۱۴، ص ۵۳ وکنز العمّال، ج ۱۵، ص ۲۲۶، ح ۴۰۶۸۹ و نيل الأوطار، ج ۸، ص ۲۶۴: (بعثت بکسر المزامير).
- ٢. قرّة العيون ومفرّح القلوب، چاپ شده در حاشية كتاب مختصر تذكرة قرطني، ص ٨٧ ـ ٨٨، الباب العاشر في النهي عن المزامير والمغاني.
- ٣. چنان كه از ترجمه مشخّص مىگردد مرحوم مؤلّف اين كلمه را «موتى» خواندهاند ، در حالى كـه بـه قـرينة برخى روايات ديگر كه در آنها گفته شده : «أوّلها موت نبيّكم» بايد آن را «موتي» خواند كه ترجمهٔ آن عبارت است از : مرگ من.

۴. مسند احمد، ج ۶، ص ۲۵، و نیز ر. ک: حدیث شمارهٔ صد و بیست و سه و منابع آن.

یعنی : اوّل مردگان . گفت : پس گریه کردم تا این که رسول خدا ﷺ مرا ساکت می کرد . گفت : گفتم : یکی . و دوم فتح بیت المقدس . گفتم : دو تا . و سوم دو مرگ است در امّت من که می گیرد ایشان را مانند مرگی که در گوسفندان می افتد و فورا می میرند . گفت : گفتم : سه تا . و چهارم فتنهٔ بزرگی در امّت من رخ دهد . بگو : چهار ، و پنجم زیادشدن مال در میان شما تا این که مرد عطا کرده می شود صد دینار ، کم به نظر او آید و به غضب در آورد او را \_یا این که به غضب درآید که چرا به او عطا شده . بگو : پنج ، و ششم صلح و سازشی است که میان شما و بنی الاصفر \_یعنی : رومی ها و مغربی ها \_ واقع می شود ، پس سیر می دهند به سوی شما هشتاد غایت . گفتم : غایت چیست ؟ فرمود : رایت \_یعنی : پرچم \_ که در زیر هر پرچمی دوازده هزار مرد باشد . در آن وقت خیمهٔ مسلمانان در زمینی است که آن را غوطه گویند در شهری که آن را دمشق گویند .

حدیث صد و پنجاه و پنجم ارشاد مفید، مطبوع سال ۱۳۲۵ قمری به خطَّ عبدالرحیم افشار ، صفحهٔ ۳۳۸، به سند خود از حضرت رسول ﷺ روایت کرده که فرمود :

لاتقوم الساعة حتّى يخرج المهديّ من ولدي، ولا يخرج المهديّ حتّى يخرج ستّون كذّاباً كلّهم يقولون: أنا نبيّ؛

یعنی: بر پا نشو د قیامت کبرا تا آن که بیرون آید مهدی از فرزندان مـن ، و بـیرون نـیاید مهدی تا این که بیرون آید شصت نفر دروغگو که همهٔ آنها هر کدام بگوید : من پیغمبرم .

حدیث صد و پنجاه و ششم غیبت نعمانی ، معاصر شیخ کلینی ، صاحب کانی ، طبع تهران در سال ۱۳۱۷ قمری ،

۱. ارشاد، ج ۲، ص ۲۷۱، و نیز ر.ک: إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۷۹؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۵۷؛ صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۴۸؛ الزام الناصب، ج ۲، ص ۱۲۷. صفحة ١٣١، به سند خودكه فرمود به اميرالمؤمنين ﷺ :

ألا أُبشَرك؟ ألا أُخبرك؟ فقال: بلى، يا رسول الله، فقال: كان جبرئيل عندي آنفاً، وأخبرني أنَّ القائم الذي يخرج في آخر الزمان فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً من ذرّيَّتك من ولد الحسين، فقال عليَّ: يا رسول الله، ما أصابنا خير قطَّ من الله إلاّ على يديك.

ثم التفت رسول الله إلى جعفر بن أبي طالب فقال: يا جعفر، ألا أُبشّرك؟ ألا أُخبرك؟ قال: بلى، يا رسول الله، فقال: كان جبرئيل عندي آنفاً، فأخبرني أنّ الذي يدفعها إلى القائم هو من ذرّيّتك. أتدري من هو؟ قال: لا. قال: ذاك الذي وجهه كالدينار (كالبدر خل)، وأسنانه كالمنشار، وسيفه كحريق النار. يدخل الجيل الذيلاً، ويخرج منه عزيزاً. يكشفه جبرئيل وميكائيل.

ثمَّ التفت إلى العبَّاس فقال: يا عمَّ النبيَّ، ألا أُخبرك بما أخبرني به جبرئيل؟ فقال: بلى، يا رسول الله. قال: قال لي: ويل لذرَيَّتك من ولد العبَّاس، فقال: يا رسول الله، أفلا أجتنب النساء؟ فقال له: قد فرغ الله ممّا هو كائن؟

یعنی: آیا مژده ندهم تو را؟ آیا خبرندهم تو را؟ پس عرض کرد: چرا، یا رسول الله . پس فرمود: جبرئیل نزد من بود در همین نزدیکی و خبر داد مراکه قائمی که بیرون می آید در آخر زمان و زمین را پر از عدل و داد می کند همچنان که از ظلم و جور شده باشد از ذریهٔ توست از اولاد حسین . پس عرض کرد علی ﷺ : یا رسول الله ! هرگز چیزی به ما نمی رسد از جانب خدا مگر بر دست های تو .

پس توجّه فرمود رسول خدا به سوی جعفر بن ابی طالب، پس فرمود: ای جعفر! آیا مژده ندهم تو را؟ آیا خبر ندهم تو را؟ عرض کرد: چرا، یا رسول الله. پس فرمود: جبرئیل نزد من بود در همین نزدیکی، پس خبر داد مراکه آن کسی که ملک را واگذار میکند به قائم از ذرّیّهٔ توست. آیا می دانی کیست او ؟ عرض کرد: نه. فرمود: آن کسی

١. در مصدر: (يدخل الجبل). ٢. غيبت تعماني، ص ٢٥٥ - ٢٥٢، ح ١، و نيز ر. ك: بحارالأنوار، ج ٥١، ص ٧٢ - ٧٧، ح ٢۴؛ إلزام الناصب، ج ١. ص ١٥٢ \_ ١٥٨.

است که روی او مانند دینار \_یعنی : طلای احمر \_است ، یا مانند ماه شب چهارده ، و دندان های او مانند ازه و شمشیر او مانند آتش سوزنده است که داخل می شود در میان گروهی در حالتی که ذلیل است و بیرون می آید از ایشان در حالتی که عزیز است . دو طرف او را جبر نیل و میکانیل می گیرند.

پس توجّه فرمود به سوی عبّاس، پس فرمود: ای عموی پیغمبر! آیا خبر ندهم تو را به اُنچه خبر داد مرا به آن جبر نیل ؟ پس عرض کرد: چرا، یا رسول الله! گفت حضرت ﷺ: گفت برای من: وای بر ذرّیّهٔ تو از فرزندان عبّاس! پس عرض کرد: یا رسول الله! آیا دوری نکنم از زنها؟ پس فرمود برای او: قضای خدا جاری شده بر آنچه واقع خواهد شد.

حديث صد و پنجاه و هفتم

غيبت نعماني، درباب علامات ظهوربه سند خودنيز از أن حضرت روايت كرده كه فرمود: يا عبّاس، ويل لولدي ' من ولدك، وويل لولدك من ولدي، فقال: يا رسول الله، أفلا أجتنب النساء \_أو قال: أ فلا أجبّ نفسي \_؟ قال: إنّ علم الله [عزّ وجلّ] قد مضى، والأُمور بيده، وإنّ الأمر سيكون في ولدي؛

یعنی : ای عبّاس ! وای برای فرزندان من از فرزندان تو و وای برای فرزندان تو از فرزندان من ! پس عرض کرد : یا رسول الله ! آیا پس دوری نکنم از زن ها \_یا آن که گفت : آیا نبرم خصیهٔ خود را \_؟ فرمود : بدرستی که به علم خدا گذشته و کارها به دست اوست و بدرستی که زود باشد که در فرزندان من باشد.

حديث صد و پنجاه و هشتم

ارشاد دیلمی، طبع نجف سال ۱۳۴۴ هجری قمری، در باب أشراط [ال]ساعة، صفحه ۸۱: خطب رسول الله ﷺ فقال: أصدق الحدیث کتاب الله، وأفضل الهدی هدی الله، وشرّ

> ۱. در مصدر : (لذرّيّتي). ۲. غیبت نعمانی، ص ۲۵۶ ـ ۲۵۷، ح ۲، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۳۱، ص ۵۳۰، ح ۳۵.



الأُمور محدثاتها، وكلِّ بدعة ضلالة، فقام إليه رجل وقال: يا رسول الله، متى الساعة ؟ فقال: ما المسؤول بأعلم بها من السائل. لاتأتيكم إلَّا بغتة، فقال: فأعلمنا أشراطها، فقال: لاتقوم الساعة حتَّى يقبض العلم، وتكثر الزلازل، وتكثر الفتن، ويظهر الهسرج والمسرج، وتكثر فيكم الأهواء، ويخرب العامر، ويعمر الخراب، ويكون خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وتطلع الشمس من مغربها، وتخرج الدابّة، ويظهر الدجّال، وينتشر يأجوج ومأجوج، وينزل عيسى بن مريم. فهناك تأتي ريح من جهة اليمن ألين من الحرير، فلا تدع أحداً فيه مثقال ذرّة من الإيمان إلَّا قبضته، وإنَّه لاتقوم الساعة إلَّا على الأشرار، ثمّ تأتي نار من قِبَل عَدَن، تسوق سائر من على الأرض، تحشرهم.

فقالوا: فمتى يكون ذلك، يا رسول الله ؟ قال: إذا داهن قرّاؤكم أُمراءكم، وعظمتم أغنياءكم، وأهنتم فقراءكم، وظهر فيكم الغناء، وفشا الزنا، وعلا البنيان ، وتغنّيتم بالقرآن، وأظهر أهل الباطل على أهل الحقّ، وقلّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأُضيعت الصلوات، واتّبعت الشهوات، وميل مع الهوى، وقدَّم أُمراء الجور، فكانوا خونة والوزراء فسقة، وظهر الحرص في القرّاء والنفاق في العلماء.

فعند ذلك ينزل بهم البلاء، مع أنّه ما تقدّست أمّة لاينتصر لضعيفها من قويّها، وتزخرف المساجد، وتُذهّب (تروّق) المصاحف<sup>7</sup>، وتعلى المنابر، وتكثر الصفوف، وترفع الضجّات في المساجد، وتجتمع الأجساد والألسن المختلفة، ودين أحدهم لعقة على لسانه. إن أُعطي شكر وإن منع كفر، لايرحمون صغيراً ولايوقّرون كبيراً، يستأثرون أنفسهم، توطًا حريمهم، ويجورون في حكمهم، يحكم عليهم العبيد، وتملّكهم الصبيان، وتدبّر أُمورهم النساء، تتحلّى الذكور بالذهب والفضّة، ويلبسون الحرير والديباج، ويسبون الجواري، ويقطعون الأرحام، ويحيفون<sup>7</sup> السبل، وينصبون العشّارين، ويجاهدون المسلمين، ويسالمون

۱. لفظ «الا» در مصدر نیست. ٢. در مصدر: (وعلا البناء). ٣. در مصدر : (وتذهب بالمصاحف).

۲. در مصدر : (ویخیفون).

الكافرين، فهناك يكثر المطر، ويقلّ النبات، وتكثر الهزّات، وتقلّ العلماء، وتكثر الأُمراء، وتقلّ الأُمناء، فعند ذلك تنحسر الفرات عن جبل من ذهب، فيقتل الناس عليه، فيقتل مين المائة تسعة وتسعون، ويسلم واحد؛<sup>(</sup>

یعنی : خطبه خواند رسول خدا ﷺ پس فرمود : راست ترین حدیث کتاب خداست و برتر و بالاترین راهنمایی راهنمایی خداست و بدترین کار هاکار هایی است احداث شده و هر بدعتی گمراهی است . پس برخاست مردی و عرض کرد : یا رسول الله! ساعت چه وقت خواهد شد ؟ پس فرمود : نیست سؤال کرده شده داناتر به آن از سؤال کننده . نمی آید شما را مگر ناگهان . پس عرض کرد : دانا کن ما را به شر طهای آن . پس فرمود : برپا نمی شود ساعت تا آن که گرفته شود علم و بسیار شود زلزله ها ـ یا لغز شها ـ و زیاد شود فتنه ها و ظاهر شود کشتن بناحق و قلق و اضطراب و بسیار شود در میان شما هواها و خراب شود آبادانی ها و آباد شود خرابی ها و واقع شود فرورفتنی مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخرابی ها و واقع شود فرورفتنی مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخرابی ها و واقع شود نی به و مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخرابی ما و پراکنده شوند یأجوج و مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخرابی می و داز اسمت یمن که مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخرابی می و داز اسمت یمن که مغرب خود و بیرون بیاید دابّةالارض و ظاهر شود دخبال و پراکنده شوند یأجوج و مأجوج و فرود بیاید عیسی بن مریم . پس در آن وقت بادی می وزد از سمت یمن که مرمتر از حریر باشد. پس باقی نگذارد احدی را در آن هموزن یک ذرّهای از ایمان نرمتر از می باشد. آن را و بدرستی که برپا نمی شود ساعت مگر بر استیلای شریران. پس می آید آتشی از طرف عَدَن ، می کشاند سایر کسانی راکه بر روی زمیناند و محشور کند ایشان را.

عرض کردند: پس چه وقت می باشد، یا رسول الله ؟ فرمود: مداهنه کنند خوانندگان شما با فرمانفرمایان شما ـ یعنی : ظاهر کنند خلاف باطن خود را ـ، و تعظیم کنید و بزرگ شمارید ثروتمندان خود را و خوار کنید فقرای خود را و آشکار کنید \_و یا آشکار شود ـ در میان شما غنا و خوانندگی های بباطل و زیاد شود زنا

١. ارشاد القلوب ، ج ١ ، ص ٤٢ ـ ٤٧.

YAA S:

و بلند شود ساختمان ها و تغنّی کنید به قرآن و غلبه کنند اهل باطل بر اهل حق و کم شود امر به معروف و نهی از منکر و ضایع شود نمازها و پیروی کرده شود شهوت ها و میل کرده شود به هواهای نفسانی و مقدّم داشته شوند فر مانفر مایان جور و ستم که خیانتکار باشند و وزیر های فاسق و آشکار شود حرص در خوانندگان و نفاق در میان علما، پس در چنین زمانی بلانازل می شود به ایشان. پاکیزه نیست امّتی که یاری نکند ناتوان خود را برای نجات دادن از چنگ توانایان ستمکار.

و زینت کرده شود مسجدها و طلاکاری و تذهیب شود قرآنها و کتابها و بلند کرده شود منبرها و زیاد شود صفهای جماعات و بلند شود فریادها در مسجدها و جمع شود جسدها و زبانهای مختلفه و دین هر یک از ایشان یک بار لیسیدن باشد به زبان خود که اثری از آن نماند. اگر بخشش داده شدند شکرگزاری کنند ، و اگر منع کرده شوند کفر ورزیدن گیرند ـ یعنی : یاکافر شوند ، یا تکفیر کنند منع کننده را . رحم نمی کنند کوچک را و احترام نمی کنند بزرگ را . چیزهای خوب را یرای خود خواهند . با حریمشان و طی کرده شود و در حکم کردن جور و ستم کنند . بندگان بر آنها حکومت کنند و مالک رقاب عموم مردم کودکان شوند و تدبیر امور عامّه با زنها شود . مردان به طلا و نقره زیور کنند و لباس ابریشمی و حریر پوشند و دخترها را اسیر کنند و زیچمها را قطع کنند و راه ار انامن کنند و عشّارها و گمرک گیرها و بسیار بارد و نباتات کم شود و جنبشها زیاد شود و علما کم شوند و فرمانفر مایان زیاد بسیار بارد و نباتات کم شود و جنبشها زیاد شود و علما کم شوند و فرمانفر مایان زیاد شوند و اشخاص امین کم شوند . در چنین وقتی آب فرات کم شود و در آن کوهی از طلا بسیار سرد و اسخاص امین کم شوند . در چنین وقتی آب فرات کم شود و در آن کوهی از طلا بیموند و اشخاص امین کم شوند . در چنین وقتی آب فرات کم شود و در آن کوهی از طلا بیموند و اشخاص امین کم شوند . در چنین وقتی آب فرات می شود از مد فر نود و نفر و یک نفر سالم می ماند.

حديث صد و پنجاه و نهم

ارشاد ديلمي ، باب اشراط ساعت ، صفحة ٨٢ ، نيز أن حضرت در جواب سائل ديگر

از ساعت می فر ماید :

أيِّها السائل عن الساعة، تكون عند خبث الأُمراء ومداهنة القرّاء ونفاق العلماء، وإذا صدّقت أُمَّتي بالنجوم وكذّبت بالقدر، وذلك حين يتّخذون الأمانة مغنماً، والصدقة مغرماً، والفاحشة إباحة، والعبادة تكبّراً واستطالة على الناس؛<sup>(</sup>

یعنی : ای سؤال کننده از قیامت ! می باشد زمان خباثت فرماندهان و مداهنه خوانندگان \_ یعنی : ظاهر کردن خلاف ب اطن خود \_ و نفاق علما و وقتی که امّت تصدیق کنند نجوم را و تکذیب کنند قدر را ، و آن وقتی است که امانت را غنیمت دانند و صدقه و زکات دادن را ضرر خود پندارند و عمل های زشت و بی عفّتی را مباح دانند و عبادت [را] از روی تکبّر و برای خود را بلند مرتبه دانستن بجا آورند که در میان مردم بزرگ شمر ده شوند.

حديث صد و شصتم ارشاد ديلمى، صفحة ٨٢، نيز از آن حضرت است كه فرمود: والذي نفسي بيده، لاتقوم الساعة حتّى يكون عـليكم أُمـراء فـجرة، ووزراء خـونة، وعرفاء ظلمة، وقرّاء فسقة، وعبّاد جهّال. يفتح الله عليهم فتنة غبراء مظلمة، فيتيهون فيها كما تاهت اليهود، فحينئذٍ ينقض الإسلام عروة عروة حتّى " يقال: الله، الله؛

یعنی : قسم به آن کسی که جان من در دست اوست ، برپا نمی شود قیامت صغرا تا این که بوده باشند بر شما فرمانفرمایان فاجر بدکار و وزیرهای خیانتکار و رئیس های ستمکار و خوانندگان فاسق و عبادت کنندگان نادان که خدا بگشاید بر ایشان فتنهٔ غبارآلودی را که تاریک کننده باشد . پس سرگردان شوند در آن زمان همچنان که

> ۱. ارشاد القلوب ، ج ۱، ص ۶۷. ۲. در مصدر : (ینتقض). ۳. کلمهٔ «حتّی» در مصدر نیست. ۴. ارشاد القلوب ، ج ۱، ص ۶۷-۶۸.



یهودی ها سرگردان شدند. پس در آن همنگام واتیاب می شود رشته های اسلام تیا اندازهای که گفته می شود: خدا، خدا. کنایه است از غربت اسلام.

حدیث صد و شصت و یکم

ارشاد دیلمی، صفحهٔ ۸۴، نیز از آن حضرت است که فرمود:

كيف أنتم إذا ظهر فيكم البدع حتّى يربو فيها الصغير، ويهرم الكبير، ويسلم عليها الأعاجم؟ و إذا ظهرت البدع قيل: سنّة، وإذا عمل بالسنّة قيل: بدعة. قيل: ومـتى ـيا رسول الله ـ يكون ذلك؟ قال: إذا ابتعتم الدنيا بعمل الآخرة؛

یعنی: چگونه اید شما وقتی که آشکار شد در میان شما بدعت ها، تا این که پرورش یابد در آن کو چک و سخت پیر شود در آن بزرگ و بپذیرانند و تحمیل کنند بر عمل کردن به آن بدعت ها عجم ها و چون بدعت ظاهر شد، گفته شود که: سنّت است، و چون عمل به سنّت شود، گویند که: بدعت است. گفته شد که: چه وقت می باشد اینها، یا رسول الله ؟ فرمود: زمانی که خریدید دنیا را به عمل آخرت.

حديث صد و شصت و دوم ار شاد ديلمى ، صفحهٔ ٨۵: قال النبي ﷺ : لَيكون عليكم أُمراء سوء . فمن صدّقهم في قولهم وأعانهم على ظلمهم وغشي أبوابهم فليس منّي ، ولست منه ، ولن يرد عليّ الحوض ؟<sup>٢</sup> يعنى : فرمو د پيغمبر ﷺ : هرآينه مى باشد بر شما فرمانفر مايان بدى . پس كسى كه

حدیث صد و شصت و سوم

ارشاد دیلمی، صفحهٔ ۸۵ اَن حضرت ﷺ به حذيفه فرمود:

كيف أنت \_يا حذيفة \_ إذاكانت أمراء إن أطعتموهم أكفروكم ، وإن عصيتموهم قتلوكم ؟ فقال حذيفة : كيف أصنع ، يا رسول الله ؟ قال : جاهدهم إن قويت ، واهرب عنهم إن ضعفت ؟

یعنی : چگونهای تو ای حذیفه ! وقتی که امرایی باشند که اگر اطاعت کنید ایشان را داخل در کفر کنند شما را، و اگر نافر مانی کنید ایشان را بکشند شما را؟ پس گفت حذیفه : چه کنم، یا رسول الله ؟ فر مود : جهاد کن با ایشان اگر صاحب قوّت باشی، و فرار کن از ایشان اگر ناتوان باشی.

حدیث صد و شصت و چهارم

ارشاد دیلمی، در باب عقاب زنا و ربا، صفحهٔ ۸۷، فرمود رسول خدا ﷺ :

إذاكانت فيكم خمس رُميتم بخمس : إذا أكلتم الربا رُميتم بالخسف، وإذا ظهر فيكم الزنا أُخذتم بالموت، وإذا جارت الحكّام ماتت البهائم، وإذا أُظِلم " أهل الملّة ذهبت الدولة، وإذا تركتم السنّة ظهرت البدعة ؛ <sup>٢</sup>

یعنی : زمانی که پنج خصلت در میان شما موجود شد به پنج بلا مبتلا خواهید شد : وقتی که خوردید ربارا مبتلا می شوید به فرور فتن به زمین ، و وقتی که زنا در میان شما

> ۱. در مصدر : (کفروکم). ۲. ارشاد القلوب ، ج ۱ ، ص ۷۰. ۳. در مصدر : (ظلم). ۴. ارشاد القلوب ، ج ۱ ، ص ۷۱.

آشکارشد مرگ شما را میگیرد، و وقتی که حکّام جور و ستم کنند حیوانات میمیرند، و وقتی که اهل ملّت مظلوم شدند دولت میرود، و وقتی که سنّت پیغمبر را ترک کردید بدعت ظاهر می شود.

حديث صد و شصت و پنجم

ارشاد ديلمى در همان باب و همان صفحه از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: إذا عملت أُمَّتي خمسة عشر خصلة حلَّ بهم البلاء: إذا كان الفيء دولاً، والأمانة مغنماً، والصدقة مغرماً، وأطاع الرجل امرأته، وعصى أُمَّه، وبرَّ صديقه، وجفا أباه، وارتفعت الأصوات في المساجد، وأُكرم الرجل مخافة شرَّه، وكان زعيم القوم أرذلهم، ولبسوا الحرير، واتّخذوا المغنيات (القينات خل) والمعازف وشربوا الخمور، وأكثروا الزنا، فارتقبوا عند ذلك ريحاً حمراء أو خسفاً أو مسخاً أو ظهور العدو عليكم، ثمّ لاتنصرون ؟

یعنی: وقتی که عمل کرد امّت من پانزده خصلت را وارد می شود به ایشان بلا: وقتی که خاصّه های خدا و رسول و ائمّه و ذوی القربی را دولت خود شمر دند و امانت را غنیمت دانستند و دادن زکات و صدقات را ضرر خود دانستند و اطاعت کرد مرد زن خود را و نافرمانی کرد مادر خود را و نیکی کرد با رفیق خود و جفاکرد پدر خود را و بلند شد صداها در مسجدها و اکرام کرده شد مرد از شر زبانش و بزرگ قوم پست ترین قوم شد و مردها لباس حریر پوشیدند و گرفتند زنهای خواننده و نوازنده و رقاصه و سازها و نوازهای گوناگون را و آشامیدند مسکرات را و بسیار کردند زنا را، پس انتظار بکشید در آن وقت باد سرخ را، یا به زمین فرورفتن را، یا مسخ شدن

را، یا ظاهر شدن دشمن را برای خودتان، پس یاری کرده نخواهید شد. این حدیث در روضة الواعظین، صفحهٔ ۵۵۸، وارد شده.'

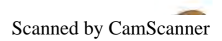
حدیث صد و شصت و ششم

دوضة الواعظين ابن فتّال، شهيد سال پانصد و هشت هجرى، مطبوع در قم در باب اشراط ساعة، صفحهٔ ۵۵۸، از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

ياًتي على الناس زمان يخيّر المرء بين العجز والفجور<sup>٢</sup>. فمن أدرك ذلك الزمان فليخيّر العجز على الفجور<sup>٢</sup>؛<sup>٢</sup>

یعنی : می آید بر مردم زمانی که مخیّر می شود مرد در میان اظهار عجز و ناتوانی کردن یا مرتکب فجور و کارهای زشت شدن . پس کسی که درک کند آن زمان را ، باید اختیار کند ناتوانی را بر مرتکب فجور شدن .

حديث صد و شصت و هفتم روضة الواعظين ، در همان باب و همان صفحه از آن حضرت روايت كرده كه فرمود : يأتي على الناس زمان يقتل فيه العلماء كما يقتل اللصوص . فيا ليت العلماء تحامقوا في ذلك الزمان :<sup>0</sup>



یعنی : می آید بر مردم زمانی که کشته می شوند در آن زمان علما همچنان که کشته می شوند دزدها . پس ای کاش علما در آن زمان خود را به تحامق و نادانی می زدند !

حدیث صد و شصت و هشتم

روضة الواعظين، در همان باب و همان صفحه از رسول خداﷺ روايت كرده كه فرمود : إنَّ من أشراط الساعة أن يرفع العلم، ويظهر الجهل، ويشرب الخمر، ويفشو الزنا، ويقلَّ الرجال، وتكثر النساء، حتَّى إنَّ الخمسين امرأة فيهنَّ واحد من الرجال؛

یعنی : و از شرایط قیامت صغرا این است که علم برداشته شود و جهل آشکار شود و مسکرات آشامیده شود و زنا زیاد شود و مردها کم شوند و زن ها زیاد شوند، تا این که در میان پنجاه زن یک مرد باشد.

### حدیث صد و شصت و نهم

روضة الواعظين، در همان باب، صفحة ۵۵۹، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا فشا فيكم خمس حلّ بكم خمس: إذا فشا فيكم الزنا كانت الزلزلة، وإذا فشا فيكم الربا كان الخسف، وإذا منعت الزكاة هلكت البهائم، وإذا جار السلطان قحط المطر، وإذا حقِّرت الذمّة كانت الدولة للمشركين على المسلمين؟

يعنى : وقتى كه زياد شد در شما پنج چيز ، وارد مى شود به شما پنج چيز : وقتى كه زياد شد در ميان شما زنا زلزله واقع شود ، و وقتى كه زياد شد در ميان شما ربا واقع مى شود به زمين فرورفتن ، و وقتى كه زكات دادن منع كر ده شد حيوانات هلاك شوند ،

۱. روضة الواعظین، ص ۴۸۵، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۶، ص ۳۸۱؛ سنن ابی داود، ج ۱، ص ۱۴۰، ح ۵۸۱: آحاد ومثانی، ج ۶، ص ۱۸۹، ح ۳۴۱۷؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲۴، ص ۳۱۱؛ سنن کبرای بیهقی، ج ۳، ص ۱۲۹؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۳۷۹، ح ۲۴۷۶؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۱۰ ـ ۲۱۱، ح ۳۸۴۲۶.
 ۲. روضة الواعظین، ص ۴۸۵، و نیز ر. ک: میزان الاعتدال، ج ۴، ص ۱۶۵، ذیل شمارة ۲۷۲۲؛ لسان المیزان، ج ۶، ص ۹۷، ذیل شمارة ۲۸۶.

و وقتی که پادشاه ستمکار شد باریدن باران قحط شود، و وقتی که کوچک شمرده شد امان و عهد و زینهار دولت خاصّهٔ مشرکین شود بر ضرر مسلمانان.

حديث صد و هفتادم

تواب الأعمال وعقاب الأعمال صدوق الله، طبع تهران سال ۱۳۷۵ قمری، چاپ چاپخانهٔ بوزرجمهری مصطفوی، صفحهٔ ۲۴۴، به سند خود از رسول ﷺ روایت کرده که فرمود:

سيأتي في أُمّتي زمان تخبث فيه سرائرهم، وتحسن فيه علانيتهم، طمعاً في الدنـيا. لايريدون به ما عند الله \_عزّ وجلّ. يكون أمرهم رياءً. لا يـخالطهم خـوف. يـعمّهم الله بعقاب، فيدعونه دعاءَ الغريق، فلايستجاب لهم؛<sup>١</sup>

یعنی : زود باشد بیاید در امّت من زمانی که باطن های اهل آن زمان پلید و خبیت باشد و ظاهر هاشان نیکو باشد. برای طمع در دنیا ظاهر سازی ایشان و برای تواب هایی که نز د خداست نباشد ، بلکه عبادات و کار های خیر شان برای ریا و نمایش دادن باشد و خوف خدا در دل هاشان نباشد. خداوند ـعزّ و جل ـ عمو میّت دهد ایشان را به عقوبتی که می خوانند او را مانند خواندن شخص غرق شده که از همه جا امیدش بریده است ، پس دعاهای ایشان برایشان اجابت کرده نشود.

### حديث صد و هفتاد و يكم

ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، در باب عقاب معاصى، در همان صفحه به سند خود نيز از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: سيأتي على أُمّتي زمان لايبقى من القرآن إلّا رسمه ولا من الإسلام إلّا اسمه، يسمّون

 ۱. ثواب الأعمال، ص ۲۵۳، و نیز ر. ک: کافی، ج ۲، ص ۲۹۶، ح ۱۴ وج ۸، ص ۳۰۶ ـ ۳۰۷، ح ۴۷۶؛ عدة الداعی، ص ۱۷۸؛ وسائل الشیعة، ج ۱، ص ۴۷ ـ ۴۸، ح ۴؛ بحارالأنوار، ج ۱۸، ص ۱۴۶، ح ۶ وج ۵۲، ص ۱۹۰. ح ۲۰ وج ۶۹، ص ۲۹۰، ح ۱۴ و ص ۲۹۸، ح ۲۹ وج ۷۱، ص ۴۰۰، ح ۴۳.

اخبار مأثوره از پيغمبر بي ا

به وهم أبعد الناس منه، مساجدهم عامرة وهي خراب من الهدى، فقهاء ذلك الزمان شرّ فقهاء تحت ظلّ السماء، منهم خرجت الفتنة وإليهم تعود؛\

یعنی : زود باشد که بیاید بر امّت من زمانی که باقی نماند از قرآن مگر نقشی از آن و نه از اسلام مگر اسمی از آن . مسلمان نامیده می شوند ، ولی دور ترین مردماند از آن . مسجدهاشان آباد است و آن از هدایت خراب است . فقهای آن زمان بدترین فقهای زیر سایهٔ آسمان اند . فتنه از ایشان خارج می شود و به سوی ایشان بر می گردد .

# حدیث صد و هفتاد و دوم

قرب الإسناد، تألیف عبدالله بن جعفر حمیری، از اکابر علمای نصف آخر قرن سوم هجری، مطبوع سال ۱۳۷۰ هجری در تهران، جزء اوّل، صفحهٔ ۲۶، به سند خود از صادقین بین از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

كيف بكم إذا فسق (فسد خل) نساؤكم، ونشق (فسق خل) شبابكم (شبانكم خل)، ولم تأمروا بالمعروف، ولم تنهوا عن المنكر ؟ فقيل له: ويكون ذلك، يا رسول الله ؟ قال: نعم، وشرّ من ذلك. كيف بكم إذا أمرتم بالمنكر، ونهيتم عن المعروف؟ قيل: يا رسول الله، ويكون ذلك ؟ قال: نعم، وشرّ من ذلك. كيف بكم إذا رأيتم المعروف منكراً والمنكر معروفاً ؟

یعنی : چگونهاید شما وقتی که فاسق \_یا فاسد \_شوند زنهای شما و گردنبند به گردن بندند \_یا فاسق شوند \_ جوانان شما و امر به معروف نکردید و نهی از منکر ننمو دید ؟ پس گفته شد : یا رسول الله ! اینها شدنی است ؟ فرمود : آری و بدتر از این هم خواهد شد . چگونهاید شما وقتی که امر به منکر کنید و نهی از معروف \_یا آن که

 ۱۰ ثواب الأعمال، ص ۲۵۳، و نیز ر. ک: کافی، ج ۸، ص ۳۰۷–۳۰۸، ح ۴۷۹؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۲، ص ۳۱۹، ح ۳۴۴۸، کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۸۱، ح ۳۱۱۳۵ و ۳۱۱۳۶؛ بحارالأنوار، ج ۲، ص ۱۰۹، ح ۱۴ و ج ۱۸، ص ۱۴۶، ح ۷ و ج ۵۲، ص ۱۹۰–۱۹۱، ح ۲۱.

۲. قرب الإسناد، ص ۵۴-۵۵، ح ۱۷۸، ونيز ر. ک: کافی، ج ۵، ص ۵۹، ح ۱۴: تحف العقول، ص ۴۹؛ تهذيب الأحکام، ج ۶، ص ۱۷۵، ح ۲۱؛ بحارالأنوار، ج ۵۲. الأحکام، ج ۶، ص ۱۷۷، ح ۱۷، وسائل الشيعة، ج ۱۱، ص ۳۹۶-۳۹۷، ح ۱۲؛ بحارالأنوار، ج ۵۲. ص ۱۸۱، ح ۲ وج ۹۷، ص ۷۴، ح ۱۴.

امر کرده شوید به منکر و نهی کرده شوید از معروف -؟ پس گفته شد که : اینها شدنی است ، یا رسول الله ؟ فرمود : آری ، و بدتر هم خواهد شد . چگونهاید شما وقتی که ببینید معروف منکر شده باشد و منکر معروف ؟

حديث صد و هفتاد و سوم

قرب الإسناد، در همان جزء و به همان سند، صفحهٔ ۴۱، از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

إذا ظهرت القلانيس المشتركة فهر الزنا؛

یعنی : زمانی که ظاهر شد کلاههای مشترکه ـکه شاید کـلاههای مـتداوله در ایـن عصر باشد که از آنها تعبیر به کلاههای بینالمللی می شود ـ، زنا آشکار شود.

حدیث صد و هفتاد و چهارم

تسیر الوصول، تألیف علامهٔ محدّث عبدالرحمن بن علی معروف به ابن دیبع شیبانی، متوفّای سال ۹۴۴، طبع مطبعهٔ سلفیّهٔ مصر، سال ۱۳۴۶، جزء چهارم، به سند خود از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

ينزل أناس من أمّتي بغائط يسمّى البصرة عند نهر يقال له دجلة، يكون عليه جسر يكثر أهلها، وتكون من أمصار المهاجرين. فإذا كان في آخر الزمان، جاء بنو قنطوراء عـراض الوجوه، صغارَ الأعين، حتّى ينزلوا على شطّ النهر، فيتفرّق أهلها ثلاث فِرَق: فرقة يأخذون أذناب البقر والبريّة وهلكوا، وفرقة يأخذون لأنفسهم وكفروا، وفرقة يـجعلون ذراريـهم خلف ظهورهم ويقاتلونهم، وهم الشهداء؟<sup>٣</sup>

GD. 199

لغات

غائط : جای مطمئن از زمین را گویند . و بصره : لغةً سنگهای سفید سست راگویند و بصره را به همین مناسبت بصره گویند . و بنی قنطو را : از نژاد ترک بن یافث بن نوحاند ، و بعضی گفتهاند : از نژاد قـنطوره کنیز حضرت ابراهیم خلیل الله \_علیه السلام \_اند .

یعنی: فرود می آیند مردمانی از امّت من به زمین پست مطمئنّی که آن را بصره گویند. نزد نهری که آن را دجله نامند. می باشد بر آن نهر جسری. اهل آن بسیار شوند و می باشد از شهر های مهاجرین. پس چون آخر زمان شود، می آیند پسران قنطوراء که صورت های آنها پهن و چشم های ایشان کوچک است. فرود می آیند بر کنار نهر. پس اهل آن جا فرقه فرقه می شوند به سه فرقه : فرقه ای دنبال گاو ها می روند در بیابان و هلاک می شوند و فرقه ای برای خود از بنی قنطورا امان می گیرند و کافر می شوند و فرقه ای قرار می دهند ذریهٔ خود را در پشت سر خود و جنگ می کنند با ایشان و کشته می شوند و آنها شهیدان اند.

## حديث صد و هفتاد و پنجم

جلد چهارم بیان الحق ، تألیف فخرالاسلام ، مؤلّف کتاب أنیس الأعلام ، طبع تهران در سال ۱۳۲۴ ، در ردیف اخبار غیبیّهٔ نبویّه ، صفحهٔ ۲۰۵ ، از طریق احمد بن حنبل روایت کرده که فرمود رسول خداﷺ :

يكون قوم في آخر الزمان يخضبون بهذا السواد كحواصل الطيور، لايريحون رائحة الجنّة؛ (

۲۴۳ : مسند احمد، ج ۵، ص ۴۰ : سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۱۵، ح ۴۳۰۶ : صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۱۴۸ ـ ۱۴۹؛ تفسیر قرطبی ، ج ۱۱، ص ۵۸، کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۱۸، ح ۳۸۴۶۱ و ص ۵۶۴، ح ۳۹۶۰، ح ۳۹۶۰. ۲. بیان الحقّ، ص ۲۰۵، و نیز ر.ک : مسند احمد، ج ۱، ص ۲۷۳؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۹۱، ح ۴۲۱۲ ؛ ۱. بیان الحقّ، ص ۲۰۵، و نیز ر.ک : مسند احمد، ج ۱، ص ۲۷۳؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۲۹۱، ح ۴۲۱۲ ؛ سنن کبرای نسایی، ج ۵، ص ۴۱۵، ح ۹۳۴۶؛ مسند ابی یعلی، ج ۴، ص ۲۷۱، ح ۳۶۰۳؛ شرح مشکل الآثار، ج ۹، ص ۳۱۳ ـ ۲۱۴، ح ۳۶۹۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۱، ص ۳۵۰؛ سنن کبرای بیهقی، ج ۷، ص ۳۱۱؛ فتح الباری، ج ۶، ص ۳۶۲؛ عمدة القاری، ج ۱۶، ص ۴۶؛ سیرۀ حلبی، ج ۳، ص ۳۴. یعنی : می باشند گروهی در آخر زمان که خضاب میکنند به این سواد مانند چینهدانهای مرغان . استشمام نمیکنند بوی بهشت را .

حدیث صد و هفتاد و ششم

بيان الحق، در همان جلد، صفحهٔ ۲۰۶، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: يأتي على أُمّتي زمان يقومون ساعة لايجدون إماماً يصلّي بهم؛ يعنى : مي آيد بر امّت من زماني كه مي ايستند ساعتي و نمي يابند امام جماعتي راكه

با او نماز گزارند.

حديث صد و هفتاد و هفتم

بيان الحق، در همان جلد و همان صفحه از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا أبغض المسلمون علماءهم، وأظهروا عمارة أسواقهم، وتناكحوا على جمع الدراهم، رماهم الله بأربع خصال: بالقحط من الزمان، وجور السلطان، والخيانة من ولاة الأحكام، والصولة من العدوً:<sup>٢</sup>

یعنی : وقتی که مسلمانان کینهٔ علمای خود را در دل گیرند و آشکار کنند آباد کردن بازارهای خود را و ازدواج کردند برای جمع کردن پولها، مبتلا می گرداند خدا ایشان را به چهار خصلت : به تنگ گرفتن زمان و ظلم و ستم کردن پادشاه و خیانت دیدن از کارگزاران حکومتها و حکمها و صولت از دشمن .

# حدیث صد و هفتاد و هشتم

بيان الحق، در همان جلد، صفحة ٢٠٧، از احمد و طبراني و حاكم از رسول خدا ﷺ

۱. بیان الحق، ص ۲۰۶، و نیز ر. ک: طبقات ابن سعد، ج ۸، ص ۳۰۹؛ مسند احمد، ج ۶، ص ۳۸۱؛ سنن ابن ماجة، ج ۱، ص ۳۰۱، ح ۳۸۱، میز ابن ماجة، ج ۱، ص ۳۱۱، مناب ۱۹۸۰، م ۳۲۱، میزمانی، ج ۲۴، ص ۳۱۱؛ سنن أسد الغابة، ج ۵، ص ۴۲، م ۳۲۱، م ۳۸۴۰ میز العمّال، ج ۲۴، ص ۳۲۱، م ۳۲۸، م

اخبار مأثوره از پيغمبر ع

GD. \*\* 1

روايت كرده كه فرمود: يكون في آخر هذه الأُمَّة رجال يركبون على المياثر، حتَّى يأتـوا أبـواب المسـاجد، نساؤهم كاسيات عاريات، على رؤوسهنَّ كأسنمة البخت العجاف؛

المياثر : سروج عظام . ا

یعنی : می باشد در آخر این امّت مردانی که سوار شوند بر زین های بزرگ -یا مرکب های دور زننده -، تا آن که می آیند بر در های مسجدها و زن هاشان هرچند لباس پوشیدهاند ، ولی بر هنگان اند -یعنی : لباس هاشان ساتر ابدان آنها از نامحر مان نیست -و بالای سر هایشان مانند کو هان های شتران خراسانی لاغر است .

# شرع

«میاثر» یعنی: زین های بزرگ، و بعید نیست وصف کردن زین را به بزرگی ظاهر آن است که بر خلاف زین های متعارف آن زمان باشد، و ممکن است که «میاثر» تصحیف «میائر» باشد، مشتق از «مور» \_ به معنای دور زدن \_ و از همین باب است کریمهٔ مبارکهٔ فریزم تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً ۴ \_ چنان که در مجمع البحرین گفته: أي : تدور السماء دوراً ، و در قاموس گفته : المور : الموج والاضطراب والجریان علی وجه الأرض، تا آن جایی که گفته : وناقة موارة : سهلة السیر ، سریعة . و بنا بر این تقدیر می توان گفت که : شاید مراد از میائر چرخهای دور زننده و ماشین ها و سیّارات سریعةالسیر باشد که در عصر حاضر متداول است که حتّی تا درب مساجد هم که می خواهند حرکت کنند با همین چرخها و ماشین ها حرکت می کنند و این خود معجزه ای است روشن از آن حضرت تله.

١. بيان الحقّ، ص ٢٠٧، و نيز ر. ک: مسند احمد، ج ٢، ص ٢٢٣؛ صحيح ابن حبّان، ج ١٣، ص ٤۴؛ مستدرک حاكم، ج ٢، ص ٢٣٦؛ موارد الظمآن، ج ٢، ص ٢۴٩؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ٣٢٩؛ الدرّ المنثور، ج ٢، ص ٥٥؛ كنز العمّال، ج ١٢، ص ٢٠١، ح ٢٥١٠٥ و ٢٥٦٠۶. ۲. سورة طور، آيد ۹. ٣. مجمع البحرين، ج ٢، ص ٢٤٩ با اندكي اختلاف. ٢. القاموس المحيط، ج٢، ص١٣٤.

و همچنین دربارهٔ زنهای آخر امّت سه صفت بیان فرموده :

T.Y. (3)

اول : كاسيات ، و آن نيز دور نيست مشتق از «كسوّة» يا «كُسيّة» باشد . بنا بر اوّل به معناى پوشندگان لباس يا فخركنندگان به لباس اند . در قاموس است : كاساه ، أي : فاخره ( ، كه از باب مفاعله و بين اثنين باشد \_ يعنى : به يكديگر فخركنندگان اند .

و بنا بر دوم \_كه مشتق از «كُسي» و «كسيت» باشد كه به معناى مؤخّر و پايين سُرين است؛ چنان كه در منتهى الإرب گفته و در قاموس است : الكُسي -بالضم -: مؤخّر العَجُز \_ حاريات صفت از براى كاسيات مى شود - يعنى : آن زن ها پايين سرين هاشان بر هنه است .

و «على رؤوسهن كأسنمة العجاف» اشاره است شايد به موهاى سرهاى آن زنها كه آن را بالاى سرهاى خود مانند كوهانهاى شتر خراسانى كه دوكوهانه است دوطبقه كنند و اين نحوة زينتى باشد براى ايشان ـ چنان كه در اين زمان نيز اين صفت در آنان مشاهَد و محسوس است . بر اين تقدير نيز به هر كدام از اين دو معنى باشد ، صدق فر مايش آن حضرت در اين زمان ظاهر و آشكار است .

و ممکن است که توجیه سومی هم گفته شود که: مراد از «کاسیات عاریات» این باشد که هرچند آن زن ها لباس پوشیده اند، ولی لباس های آنها از فرط لطافت و ناز کی ساتر بدن و عورت های آنها نباشد، بنحوی که از زیر لباس هاشان نمایان باشد، والله العالم.

## حديث صد و هفتاد و نهم

كتاب تحصين، تأليف احمد بن فهد حلّى ٢٠ ، مطبوع در حاشية كتاب مكارم الأخلاق، ص .... و كتاب منتخب كنز العمّال، جـزء ....، ص ....، طبع مـصر و كـتاب بيان الحقّ فخرالاسلام، بـاب اخـبار غيبيّة پيغمبر ﷺ، صفحة ٢١٠، از آن حضرت روايت

> ۱. القاموس المحيط، ج ۴، ص ۲۸۳. ۲. منتهى الإرب، ج ۲-۴، ص ۱۰۹۸. ۲. القاموس المحيط، ج ۴، ص ۳۸۳.

GD. "."

کردهاند که فرمود:

يأتي على الناس زمان لايسلم لذي دين دينه إلاّ من هرب بدينه من شاهق إلى شاهق ومن جُحر إلى جُحر (كالثعلب بأشباله خل). فإذا كان ذلك الزمان، لم تـنل المـعيشة إلاّ بسخط الله.

فإذا كان ذلك كذلك، كان هلاك الرجل عـلى يـدي زوجـته وولده. فـإن لم يكـن له زوجة ولا ولد، كان هلاكه على يدي أبويه. فإن لم يكن له أبوان، كان هلاكه على يدي قراباته والجيران.

قالوا: كيف ذلك، يا رسول الله؟ قال: يعيّرونه بضيق المعيشة. فعند ذلك يورد نـفسه الموارد التي تُهلِك فيها نفسه؛ <sup>١</sup>

یعنی : می آید بر مردم زمانی که سالم نماند برای هر صاحب دینی دین او مگر کسی که فرار کند به سبب دین خود از بالای قلّهٔ کوهی به قلّهٔ کوه دیگر یا از سوراخ جانوری به سوراخ جانور دیگر ( مانند روباه با بچّههایش). پس چون چنین زمانی شد، نائل به زندگانی نشوند مگر به خشم آوردن خدا.

پس چون زمان را چنین حالی پیش آمد، می باشد هلاکت مرد به دستهای زن و فرزند او . پس اگر نباشد برای او زنی و فرزندی ، می باشد هلاکت او به دستهای پدر و مادر او ، و اگر پدر و مادر نداشته باشد ، می باشد هلاکت او به دستهای خویشان و همسایگان او .

عرض کردند : یا رسول الله ! این چگونه خواهد بود ؟ فرمود : سرزنش کنند او را به سبب تنگی معیشت . پس در این هنگام وارد میکند خود را در مواردی که هلاک می شود در آن نفس او .

بدان که در بعض از نسخ این خبر اندک اختلافی دارد. در این جا نقل از بیان الحق شد.

 ۱. بیان الحق، ص ۲۱۰، و نیز ر. ک: حلیة الأولیاء، ج ۱، ص ۲۵ وج ۲، ص ۱۱۸؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۵، ص ۴۴۷-۴۴۸، ح ۸۶۹۷؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۰، ص ۳۶۱؛ تخریج الأحادیث والآثار، ج ۲، ص ۴۴۲؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۵۴، ح ۳۱۰۰۸.

#### Scanned by CamScanner

حدیث صد و هشتادم

مجمع الزوائد و منتخب کنز العمّال و صحيح مسلم و صحيح ترمذى و جـزء چـهارم تيسيرالوصول در کتاب فتن ، صفحهٔ ۲۵ ـنقل عبارت از تيسير است ـ:

قال رسول الله ﷺ : يوشك أهل العراق أن لايجيء \ إليهم قفيز ولا درهم . قيل : من أين ؟ قال : من قِبَل العجم ، يمنعون ذلك ، ثمّ قال : يوشك أهل الشام أن لايجيء لم إليهم دينار ولا مُديٍّ . قيل : من أين ذلك ؟ قال : من قِبَل الروم ، ثمّ سكت هُنَيهة ؟

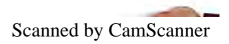
مكيال عراق : هشت مكوك است ، ومُدى : مكيال اهل شام است .

مکوك ـ بر وزن تنور ـ: پیمانه ای است که در آن یک صاع و نیم جای گیرد، یا نصف رطل تا هشت اوقیه ، یا نیم و یبه و هر و یبه ای بیست و دو یا بیست و چهار مُد است به مُد پیغمبر ﷺ ، یا سه کیله که هر کیله یک من و هفت تُمن<sup>4</sup> من و هر منی دو رطل است و هر رطلی دوازده اوقیه و هر اوقیه ای یک اِستار و دو تلت استار است و هر استاری چهار مثقال و نیم و هر مثقالی یک درم و سه سُبع<sup>6</sup> دِرم و هر درمی شش دانگ و هر دانگی دو قیراط و هر قیراطی دو طسوج و هر طسوجی دو حبّه و هر حبّه ای شش یک از هشت یک درهم است و آن یک جزء از چهل و هشت جزء درهم است . مُدی : چهل و پنج رطل است .

قفيز : هشت مكّوك است.

يعني : فرمود پيغمبر ﷺ : نزديک است که اهل عراق نيايد ايشان را قفيزي و نه در همي.

١. در مصادر (لا يجبى). ۲. همان. ٢. تسير الوصول، ص ٢٥، كتاب الفتن و الأهواء، و نيز ر . ك: مسند احمد، ج ٣، ص ٣١٧؛ صحيح مسلم، ج ٨، ص ١٨٥، كتاب الفتن، ص ٢١٩؛ صحيح ابن حبًّان، ج ١٥، ص ٧٥؛ الجمع بين الصحيحين، ج ٢، ص ٣٨٩، - ١،٢٢٥ ؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ٢، ص ٢١٣ ؛ العمدة ، ص ٢٢۴، - ٨٨٥ ؛ كشف الغمة ، ج ٣، ص ٢٨٣ - ٢٨٢ ؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ٣١٣؛ الفصول المهمّة في معرفة الأثمّة، ج ٢، ص ١١١٥؛ إلزام الناصب، ج ١، ص ١۴٩. ۴. ثمن: يک هشتم. ٥. شبع: يک هفتم.



گفته شد: از طرف کی ؟ فرمود: از طرف عجم. منع میکنند آن را. پس گفت: نزدیک است که اهل شام نیاید به سوی ایشان دیناری و نه مُدایی . گفته شد از کجا؟ فرمود: از طرف روم. پس سکوت کمی کرد آن حضرت.

### حدیث صد و هشتاد و یکم

نیز در همان کتب \_عبارت از تیسیر الوصول، جزء چهارم، صفحهٔ ۲۵، کتاب فتن \_، از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

منعت العراق قفيزها ودرهمها، [ومنعت الشام مُديها و دينارها] ومنعت مِصر أردَبَها ودينارها، وعدتم من حيث بدأتم؛<sup>(</sup>

إردَبَ ـبه كسر همزه و فتح دال ـ: پيمانهٔ مصر است كه بيست و چهار من يا بيست و چهار صاع وزن آن است و هر صاعى پنج رطل و ثلث رطل است .

يعنى : منع كرده مى شود عراق قفيز آن و درهم آن و منع كرده مى شود مصر اِردَبّ و دينار آن و برمى گرديد شما از جايى كه اوّل آمديد ـ يعنى : به شرك و جاهليّت ـ ، و اين خبر از ضعف اسلام است در آخر زمان.

### حدیث صد و هشتاد و دوم

پانزدهم بحار، جزء سوم، کتاب ایمان و کفر، طبع امین الضرب، صفحهٔ ۱۵، از نهج البلاغة از رسول خدا ﷺ روایت فرموده که فرمود:

يا عليّ، إنّ القوم سيُفتَنون بأموالهم، ويمنّون بدينهم على ربّـهم، ويـتمنّون رحـمته، ويأمنون سطوته، ويستحلّون حرامه بالشبهات الكاذبة والأهواء الساهية، فيستحلّون الخمر بالنبيذ والسحت بالهديّة والربا بالبيع، فقلت: يا رسول الله، فبأيّ المنازل أُنزلهم عند ذلك،

 ۲۰ تسیر الوصول، ص ۲۵، کتاب الفتن و الأهواء، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۲، ص ۲۶۲؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۴۱، ح ۳۰۳۵؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۲، ص ۲۱۰؛ تفسیر قرطبی، ج ۸، ص ۴؛ إمتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۱۳ و ج ۱۴، ص ۱۹۳؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۳۱، ح ۳۰۹۱۲. أبمنزلة ردة، أم بمنزلة فتنة ؟ فقال: بمنزلة فتنة ؛ أ

يعنى : يا على ! بدرستى كه اين قوم زود باشد كه آزمايش شوند به مال هايشان و منّت گذارند به دينشان بر پرور دگارشان و آرزو كنند رحمت او را و ايـمن بـاشند از خشم او و غضب او وحلال كنند حرام او را به شبهات دروغ و هواهاى سهو كـننده . پس حلال مىكنند مسكرات را به تغيير دادن نام او به نام نبيذ و حرام را به نام هديه و ربا را به نام خريد و فروش . پس گفتم : يا رسول الله ! پس آنها را به كدام منزلت وارد كنم در چنين حالى ؟ آيا به منزلت ردّه ـيعنى : مرتد شـدن ـ، يـا بـه منزلت فتنه و آزمايش ؟ پس فرمود : به منزلت فتنه و آزمايش .

حديث صد و هشتاد و سوم

پانزدهم بحارالانوار از کافی، صفحهٔ ۵۱، به سند خود از حضرت صادق از رسول خداﷺ روایت کرده که فرمود:

سيأتي على الناس زمان تخبث فيه سرائرهم، وتحسن فيه علانيتهم، طمعاً في الدنيا، لايريدون به ما عند ربّهم. يكون دينهم رياءً. لايخالطهم خوف. يـعمّهم الله بـعقاب، فيدعونه دعاء الغريق، فلا يستجيب لهم؛<sup>٢</sup>

یعنی : زود باشد بیاید بر مردم زمانی که پلید باشد در آن زمان باطن های ایشان و نیکو باشد ظاهرشان در آن برای طمع در دنیا . نمی خواهند به این نیکی آنچه راکه نزد پر ور دگار ایشان است از رضایت او و ثواب آخرت . دینشان برای نمایش دادن است . ترسی در

 بحارالأنوار، ج ۲۲، ص ۲۴۱ وج ۶۹، ص ۱۳۸ – ۱۳۹، ضعن حدیث ۲۶ وج ۱۰۰، ص ۵۶، ح ۳۳، و نیز ر.ک: نهج البلاغة، ج ۲، ص ۵۰، ضعن خطبهٔ ۱۵۶؛ وسائل الشیعة، ج ۱۲، ص ۴۵۶، ح ۴؛ تفسیر صافی، ج ۴، ص ۱۱۰ – ۱۱۱؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶.
 ۲۰ می ۱۹۰۰ – ۱۱۱؛ تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶
 ۲۰ می ۲۰۱۰ – ۱۱۱، تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶
 ۲۰ می ۲۰۱۰ – ۱۱۱، تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶
 ۲۰ می ۲۰۱۰ – ۱۱۱، تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶
 ۲۰ می ۲۰۱۰ – ۱۱۱، تفسیر نور الثقلین، ج ۴، ص ۱۴۸، ضعن حدیث ۶
 ۲۰۱۰ – ۱۱۹، می ۲۰۹، ح ۶ و ج ۵۲، ص ۱۴۰، ح ۲۰ و ج ۶۹، ص ۲۹۰، ح ۴۱ و ص ۲۹۰، ح ۴۱ و ح
 ۲۰ می ۲۰۱۰ – ۲۰۱، می ۲۰۹، ح ۱۴ و می ۱۹۰۰، ح ۲۰ و ج ۶۹، ص ۲۹۰، ح ۱۴ و می ۲۰۱۰، ح ۶۱ و می ۲۰۱۰، ح ۲۰ و ج ۲۰۰، ص ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ج ۲۰۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ج ۲۰۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۱۰، ح ۲۰ و ج ۲۰۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۱۰، ح ۲۰ و ج ۲۰۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰۰ و ۶۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۱۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۰۰، ح ۲۰ و ۶۰، می ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰ و سائل الشیعة، ج ۱۰، ص ۲۰۰۰، ح ۲۰، ح ۲۰، ح ۲۰، ح ۲۰، ح ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰، ح ۲۰، می ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲

Scanned by CamScanner

دل هایشان نیست . عقاب خدا عموم آنها را می گیرد ، پس دعا می کنند نحوهٔ دعا کردن شخص غرق شده که امیدش از همه جا بریده شده باشد و اجابت نمی کند برای ایشان .

حدیث صد و هشتاد و چهارم

پانزدهم بحارالانوار، جزء سیّم، کتاب کفر و ایمان، صفحهٔ ۱۶۰، از کافی به سند خود از حضرت باقر از کتاب رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرموده :

إذا ظهر الزنا من بعدي كثر موت الفجأة، وإذا طفّف المكيال والميزان أخذهم الله بالسنين والنقص، وإذا منعوا الزكاة منعت الأرض بركتها من الزرع والثمار والمعادن كلّها، وإذا جاروا في الأحكام تعاونوا على الظلم والعدوان، وإذا نقضوا العهد سلّط الله عليهم عدوّهم، وإذا قطعوا الأرحام جُعِلت الأموال في أيدي الأشرار، وإذا لم يأمروا بالمعروف ولم ينهوا عن المنكر ولم يتبعوا الأخيار من أهل بيتي سلّط الله عليهم شرارهم، فيدعوا خيارهم فلا يستجاب لهم؛

(در کتاب نکاح کافی است).

یعنی : زمانی که زنا آشکار شد مرگ ناگهانی - یعنی : سکته - زیاد می شود ، و وقتی که در کیل و ترازو کم داده شد و زیاد گرفته شد می گیر د خدا ایشان را به گرفتن نباتات زمین و کم شدن محصولات زمینی و میوه ها و معدن ها همهٔ اینها ، و وقتی که در احکام به ستم و جور حکم کر دند کمک حال یکدیگر می شوند در ستمگری و دشمنی ، و وقتی که عهد و پیمان شکنی کر دند مسلّط می کند خدا بر ایشان دشمن را ، و وقتی که رحِم ها را قطع کر دند اموالشان به دست بدترین آنها می افتد ، و وقتی که امر به معروف و نهی از منکر نکر دند و پیروی از نیکان اهل بیت من نکر دند مسلّط می گر داند خدا بر ایشان شریران و بدان ایشان را ، پس نیکانشان دعا می کنند و برای ایشان مستجاب نمی شود.

۱. بحارالأنوار، ج ۷۰، ص ۳۶۹، ح ۳ و ص ۳۷۲، ضمن حدیث ۵ و ج ۹۳، ص ۱۵، ح ۳۲ و ج ۹۷، ص ۴۶. ح ۳، و نیز ر.ک: ثواب الأعمال، ص ۲۵۲؛ علل الشرائع، ج ۲، ص ۵۸۴، ح ۲۶. ۲.کافی، ج ۲، ص ۳۷۴، ح ۲. حديث صد و هشتاد و پنجم مجمع الزواند، جزء پنجم، باب ملك جهجاه، ص ۲۴۶، از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: لاتقوم الساعة حتى يملك الناس رجل من الموالي يقال له جمجاه الا يعنى : برپا نشود قيامت صغرا تا اين كه مالك مردم شود مردى از دوستان -يا

غلامان ـ که به او جهجاه گفته شود.

حدیث صد و هشتاد و ششم

مجمع الزوائد، در همان جزء و همان صفحه، در باب ابواب سلطان از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

سيكون بعدي سلطان، الفتن على أبوابهم كمَبارِك الإبل، لايعطون أحداً شيئاً إلَّا أُخذ من دينه مثله؛<sup>٢</sup>

یعنی : زود باشد که بعد از من سلطانی باشد که فتنه ها بر درباریانشان مانند خوابگاه شتران باشد . چیزی به کسی نمی دهند مگر این که بگیرند از دین او مثل آن را .

م ۲۳۲۹؛ آحاد ومثانی، ج ۲، ص ۱۰۰، ح ۱۴۱۷؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۸، ص ۸۵؛ الجمع بین ح ۲۳۲۹؛ آحاد ومثانی، ج ۲، ص ۱۰۰، ح ۱۴۱۷؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۸، ص ۸۵؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۲۱۴، ح ۲۷۵۷. ۲. مجمع الزواند، ج ۵، ص ۲۴۶، و نیز ر. ک: مستدرک حاکم، ج ۳، ص ۶۳۳ ـ ۶۳۴؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۶۲، ح ۴۷۷۱؛ کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۱۲۹، ح ۲۰۹۷، فصدَّقهم بكذبهم وأعان على ظلمهم، فليس منَّي ولست منه، ومن لم يدخل عليهم ولم يصدَّقهم بكذبهم ولم يُغِنهم على ظلمهم، فهو منِّي وأنا منهم؛

یسعنی : فسر ماندهانی مسی باشند کسه اطراف آنها را مسی گیرند اطرافی ها و حاشیه نشین هایی از مردم که دروغ می گویند و ستم می کنند . پس کسی که وارد شد بر ایشان پس تصدیق کرد دروغ ایشان را و کمک کرد بر ستمگری ایشان ، پس از من نیست و من از او نیستم ، و کسی که بر ایشان وارد نشد و تصدیق دروغ آنها را ننمود و کمک به ستمگری ایشان نکرد ، او از من است و من هم از ایشانم .

حدیث صد و هشتاد و هشتم

مجمع الزوائد، در همان جزء و همان باب از آن حضرت روایت کرده که به کعب بن عجره فرمود :

أعاذك الله من إمارة السفهاء. قال: وما إمارة السفهاء؟ قال: أُمراء يكونون بعدي، لايهتدون بهُداي ولا يستنون بسنتي. فمن صدّقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم، فأُولئك ليسوا منّي ولست منهم ولا يردون على حوضي. يا كعب بن عجرة، الصيام جنّة، والصدقة تطفى الخطيئة، و الصلاة قربان \_أو قال: برهان. يا كعب بن عجرة، الناس غاديان، فمبتاع نفسه ومعتقها، أو بائع نفسه فموبقها؟

يعنى: پناه دهد خدا تو را از فرمانفرمايي نادانان. گفتم: چيست فرمانفرمايي نادانان؟

۱. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۶ ـ ۲۴۷، و نیز ر. ک: مسئد ابن المبارک، ص ۱۱۶، ح ۲۸۲؛ مسئد احمد، ج ۳، ص ۲۹؛ مسئد ابی یعلی، ج ۲، ص ۴۰۴ ـ ۴۰۵، ح ۱۱۸۷ و ص ۴۶۵، ح ۱۲۸۶؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱، ص ۲۹، مسئد ابی یعلی، ج ۲، ص ۴۰۴ ـ ۴۰۵، ح ۱۹۸۷ و ص ۱۲۸۶ و ج ۲۱، ص ۳۱۳، ح ۳۰۶۰ ۳۰۶.
 م ۵۹۹ ـ ۵۱۵ ـ ۵۲۵، ح ۲۸۵؛ کنز العمّال، ج ۵، ص ۹۹۴ ـ ۹۹۵، ح ۱۹۴۰ و ج ۲۱، ص ۳۱۳، ح ۳۰۶۰ ۳۰۶.
 ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۴، و نیز ر. ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۴۵ ـ ۳۰۶۰ ح ۲۰۶۰ ح ۲۰۱۶.
 ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۵، و نیز ر. ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۴۵ ـ ۳۰۶۰ ح ۲۰۱۶۰ مسئد المعند ۲۰۱۶ می ۲۰۱۶ می ۲۰۱۰ می ۲۰۱۶ و ج ۲۱، ص ۳۱۳، ح ۳۰۶۰ ۲۰۱۶.
 ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۲، و نیز ر. ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۴۵ ـ ۳۰۶۰ ح ۳۰۶۰ می ۲۰۱۶.
 ۲. مجمع الزوائد، ج ۵، ص ۲۴۵ ـ ۲۰۱۹ و ۲۰۱۰ می ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ می ۳۲۰۰ می ۲۰۱۰ می ۲۰۰۰ می ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ می ۲۰۱۰ و ۲۰۰۰ و ۲۵۲؛ مسئد حکم، ج ۱، ص ۱۳۵۰ ـ ۲۰۱۶ می ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰۱۰ و ۲۰۰ و ۲۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰ و

Scanned by CamScanner

فرمود: فرمانفرمایانی میباشند بعد از من که به راهنمایی من راه نیافته اند و به سنیت من عمل نمیکنند. پس کسی که تصدیق کند ایشان را به دروغی که میگویند و کمک کند ایشان را بر ستمی که میکنند، پس این جماعت از من نیستند و من هم از ایشان نیستم و بر حوض من وارد نمی شوند. ای کعب بن عجره ! روزه سپر است و صدقه دادن خاموش میکند آتش گناه را و نماز نزدیک کننده و سبب تقرّب است \_یا آن که فرمود : بر هان است. ای کعب بن عجره ! مردم صبح کننده اند در حالتی که دو دسته اند. یک دسته می خرند نفس خود را و آزاد میکنند آن را و یک دسته فروشنده اند نفس خود را و هلاک کننده اند آن را.

حدیث صد و هشتاد و نهم

مجمع الزوائد، در همان جزء، در باب «ما جاء في الشيب و الخضاب»، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: يكون في آخر الزمان قوم يسودون أشعارهم، لاينظر الله إليهم؛ <sup>١</sup>

یعنی : می باشد در آخر زمان گروهی که سیاه می کنند موهای خود را . نظر نمی کند خدا به سوی ایشان .

حديث صد و نودم

مجمع الزوائد، جزء هشتم، باب «ما جاء في الخسف والمسخ والقذف وإرسال الشياطين و الصواعق » از آن حضرت روايت كرده در جواب سائلي كه علامات فرج و رجا را سؤال مي كند مي فر مايد:

نعم، الخسف والرجف وإرسال الشياطين المخلّبة على الناس ب

GD. "II

آری ، علامات آن فرورفتن به زمین و زمینلرزه و فرستادن شیاطین است صاعقهٔ مخلبه را بر ضرر مردمان -یا مردمان فریبنده را به نزد آنان .

مؤلّف ناچيز گويد: دور نيست مراد از ارسال شياطين مخلّبه را بر ضرر مردم استعمال قواى ناريّه باشد \_اعم از اين كه زمينى باشد، يا هوايى . در المنجداست : خَلَبه خَلباً : خَدَشه وجَرَحَه، والبَرق الخُلَّب : الذي يكون في سحاب [ خُلَّب ] ، و اعم از اين كه شياطين انسيّه باشند يا جنّيّه، يا مرسِل خالق باشد يا مخلوق ، يا آن كه مخلّبه صفت شياطين باشد ، و دورنيست كه اين خبر اشاره باشد به معنى آيهٔ شريفهاى كه در سورهٔ رحمن است : ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمًا شُوَاظُ مِنْ نَارٍ وَنُحَاسُ فَلَا تَنتَصِرَانِ ﴾، ٢ يا آن كه مراد از شياطين مخلّبه مردمان فريبنده باشند كه از روى خدعه و فريب به ضرر و هـ لاكت مردمان قيام كنند \_چنان كه در قاموس است : خلبه خلباً وخلاباً وخلابة \_بكسرهما \_: خدعه ، ك: اختلبه و خالبه ٣، والله ورسوله أعلم .

حدیث صد و نود و یکم

مجمع الزوائد، در همان جزء در باب «في من تقوم به الساعة » از آن حضرت روايت کرده که فرمود :

لاتقوم الساعة حتّى يأخذ الله شريطته من أهل الأرض، فيبقى فيها عـجاج لايـعرفون معروفاً، ولا ينكرون منكراً؛<sup>۴</sup>

الشريطة : الخيار ، وهي من الأضداد .

۱. المنجد، بخش لغات، ص ۱۹۰. ۲. سورة الرحمن، آية ۳۵. ۳. القاموس المحيط، ج ۱، ص ۶۳. ۴. مجمع الزوائد، ج ۸، ص ۱۳، و نيز ر. ک: مسند احمد، ج ۲، ص ۲۱۰: مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۳۵؛ فتح الباری، ج ۱۳، ص ۷۴، الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۹۹؛ کـنز العـمّال، ج ۱۴، ص ۲۴۷، ح ۳۸۵۸۷. والعجاج أي : الغوغاء والأراذل ومن لاخير فيه، وفي الأصل : عجاجة، وهي واحد العجاج . م ز

یعنی : برپا نمی شو د ساعت تا این که بگیر د خدا نیکان را از اهل زمین و باقی گذار د مر دمان ر ذل پست را که نشناسند کار های خوب را و انکار نکنند کار های ز شت را .

حديث صد و نود و دوم

مجمع الزوائد، در همان جزء، باب خروج النار، از آن حضرت روایت کرده که فرمود: يوشك أن تخرج نار من حبس سيل تسير بسير بطيئة الإبل، تسير النهار وتقيم الليل، تغدو وتروح. يقال: غدت النار. أيتها الناس، فاغدوا. قالت النار. أيّها الناس، قيلوا. راحت النار. أيها الناس، روحوا. من أدركته أكلته؛<sup>١</sup>

یعنی: نزدیک است که بیرون آید آتشی از حبس سیل ـکه نام موضعی است، یا کوهی ـ، که سیر کند به سیری کُند و هموار مانند سیر شتر . روز سیر میکند و شب می ایستد . صبح میکند و شب میکند . گفته می شود : دوری کرد آتش ، ای مردم ! پس بروید . خوابید آتش ، ایّها الناس ! بخوابید . رفت آتش ، ایّها الناس ! بروید . کسی که دریابد آتش او را ، آن آتش می خورد او را .

حديث صد و نود و سوم

مجمع الزوائد همان جزء و همان صفحه و همان باب از آن حضرت روایت کرده که فر مود:

تبعث نار على أهل المشرق فتحشرهم إلى المغرب. تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل



معهم حیث قالوا. یکون لها ما سقط منهم و تخلف، و تسوقهم سوق الجمل الکسیر <sup>۱</sup> یعنی : برانگیخته می شود آتشی بر اهل مشرق ، پس جمع می کند ایشان را به سوی مغرب . بیتو ته می کند با ایشان هر کجا که بیتو ته کنند و نیم روز کند با ایشان هر کجا که نیم روز کنند . می باشد برای او آنچه که از ایشان ساقط شد و عقب ماند و می کشاند ایشان را مانند کشانیدن شتر شکسته اندام .

حديث صد و نود و چهارم

مجمع الزوائد، جزء هشتم، کتاب ادب، باب «ستکون الناس ذئاب»، از آن حضرت ﷺ روایت کرده که فرمود:

يأتي على الناس زمان هم ذئاب. فمن لم يكن ذئباً، أكلته الذئاب؛<sup>٢</sup>

یعنی : می آید بر مردم زمانی که اگر کسی گرگ نباشد ، گرگ ها او را می خورند ؛ زیرا که اهل آن زمان همه گرگاناند .

حديث صد و نود و پنجم

مجمع الزوائد، در همان جزء و همان كتاب از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: لاتقوم الساعة حتّى يخرج قوم يأكلون بألسنتهم كما تأكل البقر بألسنتها ؟

- ۱۰ مجمع الزوائد، ج ۸، ص ۱۲، و نیز ر. ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۸، ص ۹۹؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۵۸ و ۵۴۸؛ فتح الباری، ج ۱۱، ص ۳۲۶؛ الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۶۲؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۳۴۷، ح ۳۸۸۹۳.
- ۲. مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۲۸۷ وج ۸، ص ۸۹، و نیز ر. ک: معجم اوسط طبرائی، ج ۱، ص ۲۲۳؛ تحف العقول، ص ۵۴؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۵، ص ۴۴۷، ح ۸۶۹۵؛ بحارالأنوار، ج ۷۴، ص ۱۵۷، ح ۱۴۰؛ کشف الخفاء، ج ۲، ص ۲۷۹، ح ۲۶۱۶.
- ۲. مجمع الزواند، ج ۸، ص ۱۱۶، و نیز ر.ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۴۵۹، ح ۲۱۰۰۲؛ مسند احمد، ج ۱، ص ۱۸۴؛ مسند بزّار، ج ۴، ص ۳۱، ح ۱۱۹۳ و ج ۴۸، ص ۱۲۱۲؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۴۵، ص ۴۶ ـ ۴۷؛ کنز العمّال، ج ۳، ص ۸۳۷، ح ۸۸۹۹ و ج ۱۴، ص ۲۴۵، ح ۳۸۵۸۰.

یعنی : بر پا نمی شو د قیامت تا این که بیرون بیاید گروهی که می خورند به زبان های خو د همچنان که می خور د گاو به زبان خو د .

حدیث صد و نود و ششم

مجمع الزوائد، همان جزء، باب «ما جاء في المسخ»، از أن حضرت روايت كرده كه فرمود:

تكثر الصواعق عند اقتراب الساعة، حتّى يأتي الرجل فيقول: من صعق قبلكم الغداة؟ فيقولون: صعق فلان وفلان؛<sup>١</sup>

یعنی : بسیار می شود صاعقه ها نزدیک قیامت صغرا تا این که می آید مرد و می گوید : کی را از شماها صبح صاعقه هلاک کرده ؟ پس می گویند : فلان و فلان صاعقه زده شدند .

### حديث صد و نود و هفتم

مجمع الزواند، همان جزء و همان باب و همان صفحه از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

والذي بعثني بالحقّ، لاتنقضي الدنيا حتّى يقع بهم الخسف والقذف والمسخ. قـالوا: ومتى ذاك، يا رسول الله؟ قال: إذا رأيت النساء ركبن السروج، وكثرت القينات، وفشت شهادة الزور، واستغنى الرجال بالرجال والنساء بالنساء.

ورواه البزّار والطبرانيّ في الأوسط وزاد: وشرب المصلوب في آنية الشرك؛ الذهب والفضّة.

قال: واستغنى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، واسترفدوا واستعدُّوا، وأومأ بـيده،

 ۱. مجمع الزواند، ج ۸، ص ۹، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۳، ص ۶۴-۶۵؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۴۴؛ تفسیر ابن کثیر، ج ۲، ص ۵۲۴؛ الدر المنثور، ج ۶، ص ۵۵-۵۶؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۹۶؛ کنز العتال، ج ۱۴، ص ۲۳۵، ح ۳۸۵۳۸.

فوضعها على جبهته، فستر وجهِّه؛

یعنی : قسم به آن کسی که برانگیخت مرا به حق ، نمی گذرد دنیا تا این که واقع شود در میان ایشان به زمین فرورفتن و سنگ باریدن و مسخ شدن . عرض کر دند : چه وقت واقع می شود اینها ؟ فرمود : وقتی که دیدید زن ها بر زین ها سوار شدند و زن های خواننده و نوازنده و سازنده ۲ و رقاصه زیاد شد و شهادت دادن به دروغ بسیار شد و بی نیاز شدند در فجور مردها به مردها و زن ها به زن ها.

و این روایت را بزار و طبرانی در اوسط روایت کر ده اند و زیاد کرده : و آشامیده شد مشروب در ظرف شرک \_یعنی : طلا و نقره که استعمال آن در شرع اسلام حرام است، و امّا مشرکین آن را استعمال میکنند . گفته است : و بی نیاز شدند مردان به مردان و زنان به زنان و یاری می خواهند و مهیّا می شوند . و اشاره فرمود به دست خود ، پس گذارد آن را بر پیشانی خود ، پس پوشید روی خود را. ( مصلوب : آب گوشت پخته و مایعات و نحو آن است ).

حديث صد و نود و هشتم

مجمع الزواند، همان جزء و همان باب، از آن حضرت روایت کرده که فرمود: لیبیتن قوم من هذه الأُمّة علی طعام وشراب ولهو، فیصبحوا قد مُسِخوا قردة وخنازیر؟<sup>۳</sup> یعنی: هرآینه بیتو ته میکنند گروهی از این امّت بر خوردنی و آشامیدنی و بازی کردن. پس صبح میکنند در حالتی که مسخ شده باشند به صورت بوزینه ها و خوکها.

 ۱۰ مجمع الزوائد، ج ۸، ص ۱۰، و نیز ر. ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۵، ص ۱۹۵؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۳۷ و ستار، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ص ۴۳۷، الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ج ۴، ص ۴۳۸، ح ۳۱، الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ج ۴، ص ۳۲۰، ح ۳۱۰، الدرّ المنثور، ج ۶، ص ۵۵؛ کنز العمّال، ج ۴، ص ۳۲۰، ح ۳۱۰، ص ۳۲۰، ح ۳۰۰ و میز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۵۵؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۴۶؛ ۳۰۰ معجم الزوائد، ج ۸، ص ۲۰۱، در ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۵۵؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۴۶؛ ۳۰۰ می ۲۰۱، می تقسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۲۵۰، در ۳۵۵، دو ۳۵۵، می ۳۱۰ و الزوائد، ج ۸، ص ۲۰، و نیز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۵۵؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۴۶؛ ۳۰۰ می تقسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۲۵۰، دو ۳۵۰، دو ۳۵۰، دو ۳۵۰، می ۳۱۰ و الزوائد، ج ۸، ص ۲۰۱، و نیز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۵۵؛ معجم صغیر طبرانی، ج ۱، ص ۴۶؛ تقسیر ثعلبی، ج ۴، ص ۲۰۰، دو ۳۰۰، دو ۳۵۰، دو ۳۵۰، دو ۳۵۰، دو ۳۵۰، دو ۳۰۰، دو دور دو ۳۰۰، دو ۳۰۰۰، دو ۳۰۰، دو ۳۰ حديث صد و نود و نهم مجمع الزواند، همان جزء و همان باب، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: يكون في هذه الأُمّة خسف ومسخ وقذف في متّخذي القيان وشاربي الخمر؛ يعنى : مى باشد در اين امّت به زمين فرورفتنى و مسخ شدنى و سنگ باريدنى در كسانى كه مى گيرند زن هاى غنا خواننده و نوازنده و سازنده <sup>1</sup> و رقاصّه را و كسانى راكه مى آشامند شراب ها و مسكرات را.

حديث دويستم

مجمع الزوائد، همان جزء و همان باب و همان صفحه از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

يكون في (آخر) هذه الأُمّة قوم بينا هم في شرب الخمر وضـرب المـعازف حـتّى... عليهم٣، فيغودوا قردة وخنازير؛٢

یعنی : می باشند در این امّت گروهی که ایشان در حال آشامیدن مسکرات و زدن سازها و نوازها هستند تا این که خدا بر ایشان [...]، پس صبح میکنند در حالتی که بوزینه ها و خوک ها شده باشند.

(نسخه چنين بود).

#### حديث دويست و يكم

مجمع الزوائد، همان جزء و همان باب و همان صفحه از انس بن مالک روایت کرده که گفت : زنی به نام اُمّسلیم در لشکر رسول خدا بود که مجروحین را مداوا میکرد.

پس عرض کرد: یا رسول الله ﷺ ! در حقّ پسر من دعاکنید. فرمود: انیس را می گویی ؟ عرض کرد: آری. گفت: انیس ! پس نشانید آن حضرت مرا مقابل روی خود و دست بر سر من کشید و فرمود: ای انیس ! بدرستی که مسلمانان بعد از من شهر هایی بنا می کنند.

ممًا يمصرون مصر يقال لها البصرة. فإن أنت وردتها، فإيّاك ومقصفها وسوقها وباب سلطانها؛ فإنّها سيكون فيها خسف ومسخ وقذف. آية ذلك أن يموت العدل، ويفشو فيها الجور، ويكثر فيها الزنا، وتفشو فيها شهادة الزور؛<sup>١</sup>

یعنی : از جمله شهرهایی که بنا میکنند شهری است که آن را بصره میگویند . پس اگر تو وارد آن شهر شدی ، بر تو باد که دوری کنی از محل از دحام و جمعیّت آن و بازار آن و دربار سلطان آن . پس بدرستی که زود باشد که به زمین فرورفتن و سنگ پاریدن و مسخ در آن واقع شود ، و نشانهاش این است : وقتی که عدالت و دادخواهی بمیرد و جور و ظلم زیاد شود و زنا در آن بسیار شود و شهادت دروغ دادن در آن زیاد شود ، آنها واقع شود .

حدیث دویست و دوم

مجع الزوائد، در همان جزء، در باب خروج النار از عاصم بن عدی انصاری روایت کرده که گفت: سؤال کرد از ما رسول خدا ﷺ از دو حادثهای که پیش نیامده بود. پس فرمود: حبس سیل کجاست ؟ گفتیم: نمی دانیم . پس مردی از بنی سلیم به ما گذشت . به او گفتیم : از کجا آمدی ؟ گفت : از حبس سیل . پس نعلین خود را خواستم و سرازیر شدم . رسیدم به خدمت پیغمبر ﷺ ، پس گفتم : یا رسول الله ! سؤال کردی از ما از حبس سیل ، پس گفتیم : ما علمی به آن نداریم ، و اکنون این مرد بر ما گذشت .

۱. مجمع الزواند، ج ۸، ص ۱۱، و نیز ر.ک: سنن ابیداود، ج ۲، ص ۳۱۵ ـ ۳۱۶، ح ۴۳۰۷؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۶، ص ۱۶۷؛ کنز العمّال، ج ۱۲، ص ۲۰۷، ح ۳۵۱۵۰. پس، از او پرسیدم، گفت: از اهل حبس سیلم. پس رسول خداﷺ از او پرسید که: اهل تو در کجا هستند؟ گفت: در حبس سیل اند. فرمود: اخرج أهلك منها؛ فإنّه یوشك أن یخرج منها نار تضيء أعناق الإبل ببُصرى؛ یعنی: بیرون کن اهل خود را از آن جا که نزدیک است بیرون آید از آن جا آتشی که روشنی دهد گردن های شتران را در بُصری.

مجمع الزوائد، جزء هفتم، باب ظهور الرغبة والرهبة، از أن حضرت روايت كرده كه فرمود:

> كيف أنتم إذا مرج الدين، وظهرت الرغبة والرهبة، وحرق البيت العتيق؟ رواه أحمد والطبراني وزاد: وشرف البنيان واختلف الأخوان؛

یعنی : چگونه اید شما وقتی که مختلط و مضطرب گردید و فاسد شد دیـن ؟ ( و ظاهر گردید ) سؤال کردن به مذلّت و خواری و ترس و خوف در مردم و آتش گرفت خانهٔ خدا که آزاد شده از طوفان زمان نوح است ؟

این حدیث را احمد بن حنبل و طبرانی هر دو روایت کردهاند و زیاد کرده است طبرانی این جمله را: و بلند ساخته شد بناها و اختلاف افتاد در برادرها.

(شايد مراد اختلاف بين شرقيّين و غربيّين باشد).

۱. مجمع الزوائد، ج ۸، ص ۱۳، و نیز ر. ک: آحاد و مثانی، ج ۴، ص ۷\_۸، ح ۱۹۵۱؛ معجم کبیر طبرانی، ج ١٧، ص ١٧٣؛ مستدرك حاكم، ج ٢، ص ٢٢٣؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ٣٧۴؛ الدرّ المنثور، ج ٢، ص ٥٥؛ كنز العمّال، ج ١٢، ص ٢٢٢، ح ٣٨٨٩٠ و ٣٨٨٩١. ۲. مجمع الزواند، ج ۱۰، ص ۳۲۰، و نیز ر. ک: مصنف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۶۰۹، ح ۱۱۷؛ مسند احمد، ج ٢، ص ٢٣٣؛ معجم كبير طبراني، ج ٢٢، ص ١٠ وج ٢٢، ح ٢٧؛ إمتاع الأسماع، ج ١٢، ص ٢۴۴ وج ١٤، ص ١٥٢؛ سبل الهدى والرشاد، ج ١٠، ص ١٩٢؛ كنز العمّال، ج ١١، ص ١٨٧. ح ١١١٥٥ و ص ٢٥١. . 111117.

# MIA .....

حدیث دویست و سوم

حدیث دویست و چهارم

مختصر تذكرة قرطبي، باب « آيات العشر التي تكون قبل الساعة »، صفحة ٢٥٠، از حذيفه از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

إنَّ من أشراط الساعة دخاناً يملأ ما بين المشرق والمغرب، يمكث في الأرض أربعين يوماً. فأمّا المؤمن فيصيبه منه شبه الزكام، وأمّا الكافر فيكون بمنزلة السكران. يـخرج الدخان من أنفه ومنخره وعينيه وأُذنيه ودبره.\

این حدیث مکرّر شده در صفحهٔ ۲۴۸.

تفسير صافى، طبع تهران، تاريخ كتابت سال ١٢۶۶ هجرى، به خطَ محمّدحسن بن محمّدعلى گلپايگانى، صفحهٔ ٢٧۶، سورهٔ دخان، ذيل آيهٔ مباركهٔ : ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ آگفته :

روي في حديث أشراط الساعة : أوّل الآيات الدخان ونزول عيسى ونار تخرج من قعر عدن أبين . تسوق الناس إلى المحشر . قيل : وما الدخان ؟ فتلا رسول الله ﷺ هذه الآية . قال : يملأ ما بين المشرق والمغرب . يمكث أربعين يوماً وليلة . أمّا المؤمن فيصيبه كهيأة الزكام ، وأمّا الكافر فهو كالسكران ، يخرج من منخريه وأُذنيه ودبره ؟

یعنی : روایت شده در حدیث اشراط ساعت : اوّل نشانه ها دخان \_یعنی : دود \_ است و فرود آمدن عیسی و آتشی که بیرون می آید از ته عدن آبیّن \_و ابین اسم کسی است که عدن به نام او بنا شده . می کشاند مردم را به سوی محشر . گفته شد که : آن دود چیست ؟ پس حضرت آیهٔ مذکوره را تلاوت فرمود و فرمود : پُر می کند آن دود میان مشرق و مغرب را و می ماند تا چهل روز و شب . امّا مؤمن ، پس می رسد به او مرضی

۱۰ مختصر تذکرهٔ قرطبی، ص ۱۴۴، و نیز ر.ک: جامع البیان، ج ۲۵، ص ۱۴۷ ـ ۱۴۸، ح ۲۴۰۲۶؛ تفسیر قرطبی، ج ۱۴، ص ۱۴۷ می تفسیر این کثیر، ج ۴، ص ۱۵۰؛ تخریج الأحادیث والآثار، ج ۳، ص ۲۶۶، ح ۱۱۷۴؛ فتح الباری، ج ۸، ص ۱۳۱، تفسیر آلوسی، ج ۱۸، ص ۱۱۸.
 ص ۱۴۰؛ عمدة القاری، ج ۷، ص ۲۵ و ج ۱۹، ص ۱۶۳؛ الدر المنتور، ج ۶، ص ۲۹؛ تفسیر آلوسی، ج ۲۵، ص ۱۱۸.
 ۲۰. سورهٔ دخان، آیهٔ ۱۰.

۳. تفسير صافي، ج ۴، ص ۴۰۵، ذيل آيد ۱۱ وج ۶، ص ۴۱۸.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

TT. 50

به هیئت زکام، و امّاکافر پس او مانند شخص مست بیرون می رود از دو سو راخ بینی و دو گوش و سو راخ دُبُر او .

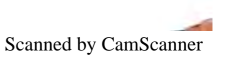
حديث دويست و پنجم

مسامرة الأبرار و محاضرة الأحيار ، تأليف معيى الدين عربى، طبع مصر در مطبعة عثمانيّه، سال ١٣٠٥ ، جزء اول ، صفحة ٢٣ و ٢٢، از ابن عبّاس روايت كرده كه : در حجة الوداع حضرت رسول علية كرفت حلقة در كعبه را . پس رو كرد به طرف مردم ، پس فرمود :

يا معاشر المسلمين، إنّ من أشراط القيامة إماتة الصلاة واتبّاع الشهوات، وتكون أُمراء خونة ووزراء فسقة، فوثب سلمان الفارسيّ في فقال: بأبي أنت وأُمّي، يا رسول الله. إنّ هذا ليكون؟ قال: نعم، يا سلمان، وعندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً. قال: أ ويكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان، وعندها يذوب قلب المؤمن في جوفه كما يذوب الملح في الماء ممّا يرى ولا يستطيع أن يغيّره. قال: أ ويكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان، ويؤتمن الخائن، ويخوّن الأمين، ويصدّق الكاذب، ويكذّب الصادق. قال: أ ويكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان، ما قرم المؤمن بينهم يمشي بالمخافة. فإن تكلّم أكلوه وإن سكت مات بغيظه. يا سلمان، ما قدّست أُمّة لاتنتقم من قويتها لضعيفها.

قال: أ يكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان. [و] عندها يكون المطر قيظاً والولد غيظاً، وتفيض اللئام فيضاً، وتقيض الكرام غيضاً. قال: [أ] ويكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان. عندها يعظَّم ربّ المال، ويباع الدين بالدنيا، وتلتمس الدنيا بعمل الآخرة، واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، وتركب ذواتُ الفروج السروجَ. فعليهم من أُمّتي لعنة الله. يا سلمان، عندها يلي أُمّتي قوم جثثهم جثة الناس وقلوبهم قلوب الشياطين. إن تكلّموا قتلوهم وإن سكتوا استباحوهم. لايرحمون صغيراً ولا يوقرون كبيراً. لساء ما يرزون، وتوطأ حرمتهم، ويجار في حكمهم. عند ذلك تكون إمارة النساء ومشاورة الإماء ونفوذ الصبيان على الناس، و تكثر الشُرَط، وتتحلّى ذكور أُمّتي بالذهب، ويتهاون بالزنا، وتظهر

۱.در مصدر: (ویحار).



القينات، ويتغنّى بكتاب الله، وتتكلّم الرُّوَيبِضة. قلت: بأبي أنت \_يا رسول الله \_ وأُمّي، وما الرُّوَيبِضة؟ قال: أن يتكلّم في أمر العامّة من لم يتكلّم قبلُ.

قال: أ ويكون ذلك، يا رسول الله ؟ قال: نعم، يا سلمان. عندها تزخرف المساجد كما تزخرف الكنائس والبِيّع، وتحلّى المصاحف بالذهب، وتطوّل المنابر، وتكثر الصفوف، والقلوب متباغضة، والألسن مختلفة، ونوالهم لعقة ٢. من أعطى على لسان من أُعطي شكر، ومن منع كفر. قال: أو يكون ذلك ؟ قال: نعم، يا سلمان. عند ذلك يؤتى سبايا من المشرق والمغرب، تكون من أُمّتي. فويل للضعفاء منهم، وويل لهم من الله. إن تكلّموا قتلوا، وإن سكتوا قتلوا. موت على طاعة الله خير من حياة على معصية الله. قال: أ ويكون ذلك ؟ قال: نعم، يا سلمان. عندها تشارك المرأة زوجها في أمره، ويعق الرجل والده، ويبر صديقه. يلبسون جلود الضئان على قلوب الذئاب. علماؤهم شرّ من الجيفة. قال: أ ويكون ذلك ؟ يا رسول الله ؟ قال: نعم، يا سلمان. عندها تكون عبادتهم فيها في ما بينهم التلاوم ؟

قال: أ ويكون ذلك؟ قال: نعم، يا سلمان. عند ذلك يتّخذ كتاب الله مزامير، وينبذ كتاب الله وراء ظهورهم. يعطّلون الحدود، ويميتون سنّتي، ويحيون البدعة، ولا يقام يومئذٍ بنصر الله. لايأمرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر. عندها يغار على الغلام كما يـغار عـلى الجارية، ويخطب كما تخطب النساء، ويهيّؤ كما تهيّؤ المرأة. عندها تقارب الأسواق. قلت: بأبي أنت وأُمّي، يا رسول الله، وما تقارب الأسواق؟ قال: كلَّ يقول: لا أبيع، ولا أشتري، ولا رازق غير الله. يا سلمان، عندها تليهم الجبابرة، ويمنعون حقوقهم، ويملؤون قلوبهم رعباً، فلا ترى إلا خائفاً مرعوباً. عند ذلك يرفع الحجّ، فلا حجّ. يحجّ كبار الناس للهوى، وأوساط الناس للتجارة، وفقراء الناس للرياء والسمعة.

قال: أ ويكون ذلك؟ قال: يا سلمان (الحديث)؛ ٣

١. در مصدر: (لعفة). ۲. در مصدر : (التلاوة). ٣. مسامرة الأبرار ومحاضرة الأخيار، ج ١، ص ٤٠ - ٤٢.

یعنی : ای گروه مسلمانان ! از شرایط قیامت میرانیدن نماز و پیروی کردن از شهوت ها و خواهش های دل است و می باشند فر مانفر مایان خیانتکار و وزیران فاسق . پس از جا برخاست سلمان فارسی ای و عرض کرد : پدر و مادرم فدای تو باد ، ای رسول خدا ! اینها هرآینه می باشد ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! در آن زمان معروف منکر و منکر معروف گردد . سلمان عرض کرد : اینها می باشد ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! در آن وقت آب می شود دل هر مؤمن در داخل او همچنان که نمک در آب آب شود از آنچه که می بیند از منکرات و نمی تواند آن را تغییر دهد . عرض کرد : آیا می باشد اینها ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! امین دانسته شود خیانتکار و خیانتکار شمرده شود امین و تصدیق کرده شود در و غگو و تکذیب کرده شود راستگو . عرض کرد : آیا می باشد اینها ؟ فرمود : آری ، ای ای سلمان ! در آن وقت سزاوار ترین مردم گروهی هستند که مؤمن در میانشان راه رود در حالتی که ترسناک باشد . اگر سخن گوید می خورند او را، و اگر ساکت باشد می میرد به خشم خود . ای سلمان ! مقد سندس امتی که انتقام نکشد توانای آن برای ناتوان آن .

عرض کرد: آیا می باشد اینها ؟ فرمود: آری ، ای سلمان ! در آن وقت باران بارید نشود و فرزند بر پدر خود خشمگین باشد و بسیار شوند اشخاص پست و لئیم بسیار شدنی و دست های اشخاص کریم در احسان و انفاق کردن بسته شود . عرض کرد: آیا اینها شدنی است ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! در آن وقت صاحبان مال بزرگ و محترم شمر ده شوند و دین به دنیا فروخته شود و به عمل آخرت دنیا را بطلبند و مردها در فجور به مردها اکتفاکنند و زنها به زنها و زنها سوار زین ها شوند . پس بر ایشان است از امت من لعنت خدا.

ای سلمان ! در آن وقت والی و زمامدار امّت من شوند کسانی که جنّه های ایشان جنّهٔ آدمی است و دل های ایشان دل های شیاطین است . اگر تکلّم کنند می کشند ایشان را، و اگر ساکت شوند ریشه کن کنند ایشان را. رحم به کوچک نمی کنند و احترام نمی کنند بزرگ را. هرآینه بد است آنچه بد می کنند . پامال می کنند احترام ایشان را و جور کرده می شود در حکم های ایشان . در آن زمان امارت با زنان خواهد شد و کنیزان طرف مشورت شوند و کودکان بر مردم حکمشان نافذ شود و سرهنگان و لشکریان زیاد شوند و مردان امّت من به طلا زیور کنند و به زنا اهمّیّت ندهند و زنهای خواننده و نوازنده و سازنده و رقّاصه ظاهر شوند و به قرآن تغنّی کنند و رویبضه سخن گوید.

( ابن عبّاس گفت : ) گفتم : یا رسول الله ! پدر و مادرم فدای تو باد ! چیست رویبضه ؟ فرمود : سخن گوید در امر عامّهٔ مردم کسی که سخنگو نبوده \_یعنی : مردمان رذل پست .

گفت سلمان : آیا می باشد اینها ، یا رسول الله ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! در آن وقت زینت کنند مسجدها را همچنان که زینت کرده شود کلیساهای نصارا و عبادتگاههای یهود و زیور کنند قرآنها و کتابها را به طلا و طولانی کنند منبرها را و بسیار شود صفهای جماعت در حالتی که دل هاشان کینهٔ یکدیگر را داشته باشد و با همدیگر مختلف باشد و عطاهاشان بقدر لیسیدن انگشت باشد . کسی که عطایی به او داده شود از عطا دهنده شکرگزاری کند و اگر به او عطایی نشود ناسپاس گوید . گفت : آیا می باشد اینها ، یا رسول الله ؟ فرمود : آری ، ای سلمان ! آورده شوند در آن وقت اسیرانی از مشرق و مغرب از مسلمانان از امّت من . پس وای بر ناتوانان ایشان ! و وای بر اسیرکنندگانشان از خدا! اگر سخن گویند می کشند ایشان را و اگر هم ساکت باشند می کشند . مردن بر طاعت خدا بهتر است از زندگانی با معصیت خدا.

گفت: آیا می باشد اینها ؟ فرمود: آری، ای سلمان ! در آن وقت شریک می شود مرد با زن خود در کاری که می کند و آزار می کند مرد پدر خود را و نیکویی کند با رفیق خود. می پو شند لباس میش رابر دل های چون گرگ خود. علمایشان بدترند از مردار. گفت: آیا اینها می باشد، یا رسول الله ؟ فرمود: آری، ای سلمان ! در آن وقت عبادت در میان ایشان همان خواندن تنهاست. آن هم ناچار. نام گذارده می شوند در ملکوت آسمان ها به نجاسات و پلیدی ها.

عرض کرد: آیا میباشد اینها؟ فرمود: آری، ای سلمان! در آن وقت قرآن را با سازها می گیرند و پشت سر می اندازند قرآن را و معطّل می کنند حدود را و می میرانند سنّت مرا و زنده می کنند بدعت را و کسی به یاری خدا قیام نمی کند. امر به معروف نمی کنند و نهی از منکر ننمایند. در آن وقت غیرت کشیده می شود بر سر پسران برای فجور همچنان که غیرت کشیده می شود بر سر دختران و خواستگاری می شوند همچنان که دختران خواستگاری می شوند و مهیّا می کنند خود را همچنان که زنان مهیّا می کنند خود را. در آن وقت بازار ها به همدیگر نز دیک شود. گفتم: پدر و مادرم فدای تو باد، یا رسول الله! مراد از نز دیک شدن بازار ها چیست ؟ فرمود: هر کدامیکی

میگوید: نفروختم و نخریدم، و حال آن که روزی دهندهای غیر از خدا نیست.

ای سلمان ! در آن وقت جبّاران و ستمگران بر ایشان سلطنت و حکومت کنند و حقوق ایشان را از ایشان منع کنند و دلهای ایشان را پر از ترس و بیم کنند ، پس نبینی آنها را مگر خانف و ترسناک . در آن وقت حج رفتن برداشته شود ، پس حجّی در کار نباشد . حج میکنند بزرگان مردم برای بازیگری و تماشا و گردش و میانه حالهای مردم برای تجارت و بازرگانی و فقرای مردم برای نمایش دادن و گوشزد کردن . عرض کرد : آیا اینها میباشد ، یا رسول الله ؟ فرمود : آری .

### حدیث دویست و ششم

مسامرة الأبرار ومحاضرة الأخيار ، جزء دوم ، صفحهٔ ۱۴ ، در اشراط ساعت از حذيفة بن اليمان روايت كرده كه گفت : ديدم رسول خدا ﷺ راكه آويخته است به پرده هاى كعبه و چشم هايش اشك مىريزد . پس عرض كردم : چه چيز تو را به گريه در آورده ؟ خدا چشم هاى تو را نگرياند ! فرمود :

يا حذيفة، قد ذهبت الدنيا، أو كأنّك بالدنيا لم تكن. قلت: فداك أبي وأَمّي، يا رسول الله، فهل من علامة يستدلّ بها على ذلك؟ قال: نعم، يا حذيفة. احفظ بقلبك، وانظر بعينك، واعقد بيديك، إذا ضيّعت أُمّتي الصلاة، واتّبعت الشهوات، وكثرت الخيانات، وقلّت الأمانات، وشربوا القهوات، وأظلم الهوى، وغار الماء، واغبرّت الأفق، وخيفت الطرق، وتشاتم الناس وفسدوا، وفجرت الباعة، ورفضت القناعة، وساءت الظنون، وتلاشت السنون، وكثرت الأشجار، وقلّت الثمار، وغلّت الأسعار، وكثرت الرياح، وتبيّت الأشراط، وظهر اللواط، واستحسنوا الخلف، وضاقت المكاسب، وقلّت المطالب، واستمرّوا بالهوى،



وتفاكهوا بينهم بشتيمة الآباء والأُمّهات، وأُكل الربا، وفشا الزنا، وقلّ الرضا، واستعملوا السفهاء، وكثرت الخيانة، وقلّت الأمانة، و ذكّى كلّ امرئ نفسه وعمله، واشتهر كلّ جاهل بجهله، وزخرفت جدران الدور، ورفع بناء القصور، وصار الباطل حقّاً والكذب صدقاً، والصحّة عجزاً واللوم عقلاً، والضلالة هدى والبيان عمى، والصمت بلاهة والعلم جهالة، وكثرت الآيات، وتتابعت العلامات، وتراجموا بالظنون، ودارت على الناس رحى المنون، وعميت القلوب، وغلب المنكر المعروف، وذهب التواصل، وكثرت التجارات، واستحسنوا البطالات، وتهادوا أنفسهم بالشهوات، وتهاونوا بالمعضلات، وركبوا جلود النمور، وأكلوا المأثور، ولبسوا الحبور، وآثروا الدنيا على الآخرة، وذهبت الرحمة من القلوب، وعم الفساد، واتّخذوا كتاب الله لعباً ومال الله دولاً، واستحلّوا الخمر بالنبيذ والنجش بالزكاة، والربا بالبيع والحكم بالرشا، وتكافأ الرجال بالرجال والنساء بالنساء، وصارت المباهاة في المعصية، والكبر في القلوب، والجور في السلاطين، والسفاهة في سائر الناس.

فعند ذلك لايسلم لذي دين دينه إلاّ من فرّ بدينه من شاهق إلى شاهق، ومن وادٍ إلى وادٍ، وذهب الإسلام حتّى لايبقى إلاّ اسمه، واندرس القرآن من القلوب حتّى لايبقى إلاّ رسمه. يقرؤون القرآن لايجاوز تراقيهم. لايعلمون بـما فـيه مـن وعـد ربّـهم ووعـيده، وتحذيره وتنذيره، وناسخه ومنسوخه، فعند ذلك تكون مساجدهم عامرة وقلوبهم خاربة من الإيمان. علماؤهم شرّ خلق الله على وجه الأرض. منهم بدت الفـتنة وإليـهم تـعود، ويذهب الخير و أهله، ويبقى الشرّ وأهله، ويصير الناس بـحيث لايـعبؤ الله بشـيء مـن أعمالهم. قد حبّب إليهم الدينار والدرهم حتّى إنّ الغنيّ ليحدّث نفسه بالفقر الله بشـيء

یعنی : دنیا رفت یا مثل این که دنیا گویا نبوده است . ۲گفتم : پدر و مادرم فدای تو باد ، یا رسول الله ! پس آیا نشانه ای هست که دلالت بر آن داشته باشد ؟ فرمود : آری ، ای حذیفه ! نگاهدار به قلبت و به چشمت ببین و به دستت بشمار . وقتی که ضایع کرد امّت من نماز را و پیروی کردند شهوتها را و بسیار شد خیانتها و کم شد امانتها

و آشامیدند مسکرات را و تاریک شد هوا و فرورفت آب و غبار آلود شد کرانهٔ آسمان و راهها خوفنای شد و شآمت و بدی مردم را فروگرفت و فاسد شدند و خانوادهما اهل فجور شدند و قناعت کردن متروک شد و گمان ها به یکدیگر بد شد و سال ها خوار و پست شد و اشجار زیاد شد و میوهها کم شد و اسعار گران شد و بادها زیاد شد و پيدا و آشكار گرديدند مردمان يست و آشكار شد لواط و نيكو دانستند دروغ گفتن و دروغ وعده دادن و یا سخن زشت و تباه گفتن را و تنگ شد کسب ها و طلب حق کننده کم شد و استوار و محکم شدند در هوا و خواهش دل خود و خوش طبعی کردند به دشنام دادن به پدران و مادران و خورده شد ربا و زیاد شد زنا و کم شد خشنو دی و بر سر کار آمدند اشخاص سفیه و نادان و بسیار و بیاندازه شد خیانت و کم و ناچیز شد امانت و هر کسی تزکیهٔ نفس و تعریف از خود و کار خود کند و هر نادانی به نادانی خود مشهور شود و دیوارهای خانهها را رنگین و زینت کنند و قصرها و ساختمانها بلند ساخته شود و باطل حق گردد و دروغ راست و صحّت عمل را عجز و ناتوانی شمارند و لئامت و نکوهش و سرزنش کردن به یکدیگر را عقل دانند و گمراهی را هدایت شناسند و بیان را کوری و سکوت کردن را نادانی دانند و علم را جهالت شمارند و نشانه ها بسیار شود و علامات پی در پی ظاهر گردد و از روی گمان سخن های بی حقیقت گویند و آسیای مرگ بر سر مردم دور زند و چشمهای دل ها کور شود و کارهای زشت بر خوب غالب آید. دوستی و مواصلت با یکدیگر از میان برود و تجارتها و بازرگانی زیاد شود و کارهای باطل و ناچیز را نیکو دانند و مستحسن شمارند و هدیه میدهند نفس های خود را به یکدیگر به سبب شهوتهایی که دارند و آسان می شمارند کارهای مشکل را و سوار می شوند بر پوست های پلنگ و می خورند و اعاشه میکنند به سبب نقل شرّی که از ایشان شده و می پوشند جامه های نرم و نازک را و راغب به دنیا شوند و آن را بر آخرت ترجیح دهند و رحم از دل ها بیرون رود

۱. شامت: شومي ، بديمني ، نکبت ، بدبختي .

و فساد عمومیّت پیداکند و آنها را فروگیرد و قرآن را به بازی گیرند و مال خدا را برای خود دولت دانند \_یعنی : حقّ الله را از مال خود بیرون نکنند \_ و مسکرات را به تغییر نام به نبیذ حلال دانند و در زکات دادن خیانت کنند و ربا را به نام بیع بگیرند و به رشوه گرفتن حکم کنند و برابری کنند مردها در فجور با یک دیگر و زنها با زنها و به معصیت کردن مردم به یکدیگر فخر و مباهات کنند و کبر در دلها راه یابد و ظلم و جور در پادشاهان و سفاهت و نادانی در سایر مردم ظاهر شود،

پس در این وقت سالم نمی ماند برای هیچ صاحب دینی دین او مگر کسی که فرار کند به سبب دین خود از قلَهٔ کوهی به قلَهٔ کوهی و از درّه ای به درّه ای و برود اسلام تا این که باقی نماند از آن مگر اسمی از آن و کهنه شود قرآن در دل ها تا این که باقی نماند از آن مگر نقشی . قرآن می خوانند ، ولی از استخوان ترقوه و حنجره های ایشان نمی گذرد و از وعده های خدا که در آن است و وعیدهای او و ترسانیدن و بیم دادن او و ناسخ او و منسوخ او دانا نیستند . پس در چنین وقتی مسجدهای ایشان آباد است و دل هاشان از ایمان خراب است . علمای ایشان بدترین خلق خدا هستند بر روی زمین . از ایشان شروع فتنه می شود و به سوی ایشان برمی گردد . خیر و اه ل خیر می روند و شرّ و اهل شر باقی می مانند . مردم می گردند به حالتی که اعتنا نکند خدا به چیزی از اعمال ایشان . از روی تحقیق محبوب ایشان دینار و درهم خواهد بود ، تا اندازه ای که ثرو تمند با خود حدیث نفس از فقر کند .

مؤلّف ناچیز گوید: آن حضرت ﷺ هشتاد و کسری از علامات عامّه را در این خبر شریف بیان فرموده که همهٔ آنها تاکنون واقع شده و از معجزات کلامی و پیشگویی های آن حضرت است که از چهارده قرن پیش تقریباً اخبار به آنها فرموده و یکایک مصداق پیداکرده.

اول : ضایع کردن نمازهاست \_که یکی از رکنهای رکین و پایههای دیـن مـقدًس اسلام است \_ به ترک کردن آن ، یا استخفاف کردن آن متعمّداً و یا واجب ندانستن که سبب ارتداد و بیرون رفتن از دین و خارج شدن از زمرهٔ مسلمین است و یـا بـاطل بجای آوردن و رعایت شرایط صحّت آن را نکردن از مقدّمات و واجبات و منافیات و شکَیّات و سهویّات آن و یاکاهلی کردن و یک وقت خواندن و یک وقت نخواندن، یا از روی تقلید صحیح از مجتهدی که باید تقلید آن راکند بجا نیاوردن، که همهٔ اینها سبب فسق است.

**دوم**: پیروی کردن از میلها و خواهشهای نفسانی و شهو ترانی به اقسام مختلفه که مخالف با دستور شریعت اسلام باشد.

سوم : زیاد شدن خیانت که عبارت است از دغلی و ناراستی و نادرستی و تقلّب در نفس یا عرض یا مال یا قول یا فعل یا ناموس غیر ، هرچند آن غیر مسلمان نباشد .

چهارم : کم شدن امانت ها و آن ضد خیانت هاست که عبارت است از پاکی و راستی و درستی و تقلب نکردن در نفس یا عرض یا مال یا قول یا فعل یا ناموس مردم، هرچند مسلمان نباشند.

پنجم: آشامیدن مسکرات. «قهوات» جمع «قهوه» است و «قهوه» به معنای می و منجم: آشامیدن مسکرات. و منتقب منه منه معنای می و مسکر است به نام های مختلف.

ششم: تیره و تار شدن هواست که آن نیز در اثر ارتکاب معاصی است و بیشتر در اثر ریختن خون ناحق است \_چنان که از آدم ابوالبشر ﷺ نقل شده که پس از کشته شدن هابیل گفت:

تغيّرت البلاد ومن عليها فوجه الأرض مغبر قبيح

و همچنین مستفاد از بعض از اخبار است که روز عاشورا پس از قـتل حضرت سیّد الشهداء ﷺ هوا تیره و تار شد و غیر اینها که در مرور دهور و اعصار این حادثه پیش آمد کرده و واقع شده و ممکن است گفته شود که: این علامت مراد دود تیره ای است

### Scanned by CamScanner

۱. ر.ک: خصال، ص ۲۰۹، ح ۳۰؛ علل الشرائع، ج ۲، ص ۵۹۴، ح ۴۴؛ بحارالأنوار، ج ۱۰، ص ۷۷، ح ۱ و ج ۱۱، ص ۲۱۹ و ص ۲۲۴، ح ۱۴ و ج ۷۶، ص ۲۹۰، ح ۴.
 ۲۱. ص ۲۱۹ و ص ۲۳۴، ح ۱۴ و ج ۷۶، ص ۲۹۰، ح ۴.
 ۲. الصواعق المحرقة، ج ۲، ص ۵۶۸.

که خبر داده شده که تا چهل روز در بالای سرها در هوا ظاهر می شود که در تفسیر آیهٔ شریفهٔ: ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ از عامّه و خاصّه روایت شده و بعضی از آنها از پیش گذشت و بعض دیگر بعد از این در این کتاب ذکر خواهد شد و این علامت زمان خیلی نزدیک به ظهور صورت می گیرد.

هفتم: فرورفتن آبهاست به زمین ـ چنان که در این چند ساله بخصوص اثر آن ظاهر شده و چه بسیار از قنات ها خشک شده و شاید بعد از این هم شدّت پیدا کند و حضرت امیرالمؤمنین ﷺ هم در بعضی از خطب ملاحم در فرمایشات خود تصریح به آن فرموده به فرمودهٔ خود که می فرماید : عمت القنوات ؟ یعنی : کور شود قنات ها \_ چنان که در جلد دوم این کتاب ضمن اخبار علویّه در بخش چهارم ذکر خواهم کرد ، ان شاء الله تعالی ـ ، و ممکن است مراد فرورفتن آب های بعضی از نهرهای بزرگ جهان باشد ـ از قبیل رود نیل و فرات ؛ چنان که بعض اخبار آن از پیش گذشت و بعضی از آن هم در بخش متعلّق به خود ذکر خواهد شد ـ ، و ممکن است که این علامت در زمان خروج دجّال که مقارن با زمان ظهور است صورت گیرد ـ چنان که از بسیاری از اخبار عامّه و خاصّه مستفاد می شود که آن ملعون به هر نهر یا دریایی عبور

هشتم: غبار آلود شدن افق، و ظهور این علامت نیز یا بواسطهٔ کثرت معاصی است خصوصاً ریختن خون های ناحق ـ چنان که در علامت ششم از کلام آدم ﷺ فهمیده می شود و هـمچنین فـرمایش حضرت سیّدالشهداء ﷺ در بالین نـعش حضرت علی اکبر ﷺ که فرموده : علی الدنیا بعدك العفا، ۳ و سایر اخبار وارده ـ، یـا بـواسطهٔ

١. سورة دخان، آية ١٠.
 ٢. ر.ک: جزء ٢، صفحه ٢٠.
 ٣. ر.ک: جزء ٢، صفحه ٣٠.
 ٣. ر.ک: تاريخ طبری، ج ۴، ص ٣٤٠ مقاتل الطالبيّين، ص ٧٤ ارشاد، ج ٢، ص ١٠٤ مناقب آل ابی طالب ﷺ ،
 ٣. ر.ک: تاريخ طبری، ج ۴، ص ٣٤٠ مقاتل الطالبيّين، ص ١٧٤ ارشاد، ج ٢، ص ١٠٤ مناقب آل ابی طالب ﷺ ،
 ٣. ر.ک: تاريخ طبری، ج ۴، ص ٣٤٠ مقاتل الطالبيّين، ص ١٧٤ ارشاد، ج ٢، ص ١٠٤ مناقب آل ابی طالب ﷺ ،
 ٣. ر.ک: تاريخ طبری، ج ۴، ص ٣٤٠ مقاتل الطالبيّين، ص ١٩٤ ارشاد، ج ٢، ص ١٠٤ مناقب آل ابی طالب ﷺ ،
 ٣. ر.ک: تاريخ مدينة دمشق ، ج ٩٩، ص ١٤٩ مناقب الإمام عليّ ﷺ ، ج ٢، ص ١٢٤ بحارالأنوار ، ج ٢٥،
 ٣. مناقب العاد من ٢٩٩ و ٢٢٩ و ٢٢٩ مناقب الإمام عليّ ﷺ ، ج ٢، ص ١٨٢ بحارالأنوار ، ج ٢٥،

استعمال کردن بعضی از آلات جنگی در روی زمین \_از قبیل بمبهای اتمی \_و یا بواسطهٔ خسفهای مهمّی که از وقوع آن پیش از ظهور خبر داده شده \_از قبیل خسف مشرق و مغرب و جزیرة العرب و غیر اینها \_، یا آن که استعاره و کنایه است از قحطی و غبار گرسنگی ، یا غبار جنگهای خونین و مانند اینها .

نهم: ترسناک شدن راهها در اثر هرج و مرج و فتنه و فساد و انقلاب است که قبل از ظهور در روی زمین رخ میدهد ـ چنان که از آیهٔ شریفهٔ: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرَّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ و بسیاری از اخبار مستفاد می شود.

دهم: دشنام دادن و شماتت کردن و فساد کردن مردم است که کاملاً در زمان حاضر شیوع دارد به انواع مختلفه از زبان و قلم و دستگاههای تبلیغاتی .

يازدهم: فجور كردن باعه \_يعنى: سعايت كنندگان نزد سلطان. در قاموس است: وباعه من السلطان: تسعى به إليه، وهو بائع، جمع: باعة ، و در منتهى الإرب است: وباعه من السلطان: سعايت وى كرد نزد سلطان \_، يا فجور كردن خريد و فروش كنندگان. ٣ در المنجد است: باع بيعاً ومبيعاً فلاناً كتاباً أو من فلان كتاباً : أعطاه الكتاب وأخذ منه الثمن أو العكس، فهو بائع وهم باعة وذاك مبيع.<sup>4</sup>

پس بنا بر اوّل «باعة» به معنای سعایت کنندگان \_یعنی : سخن چینان نزد سلطان و باج و خراج گیران و والیان بر هر کار و هر قوم \_باشند و بنا بر دوم به معنای کسبه و خرید و فروش کنندگان است \_چنان که در معنای ساعی گفته شده \_و بر متولّیان صدقات نیز اطلاق شده .

دوازدهم : برداشته شدن ملکهٔ قناعت است از میان مردم ـ چه در خوراک و چه در لباس و غیره .

۱. سورة روم. آيد ۴۱. ٢. القاموس المحيط، ج ٣، ص ٨. البتَّه در أن جا أمده : إذا سعى به إليه. ٣. منتهى الإرب، ج ١-٢، ص ١١٩. ٢. المنجد، بخش لغات، ص ٥٤.



سیزدهم: بدگمان شدن مردم است در حقّ یکدیگر و بدبین شدن به همدیگر . چهاردهم: متلاشی شدن سالها . شاید کنایه از مرتّب نبودن فصول آنهاست ، یا بیبرکتی آنها ـچنان که از بعضی از اخبار مستفاد می شود .

پانزدهم و شانزدهم: زیاد شدن درختها و کم شدن میوههاست؛ یعنی: باکثرت درختان میوه کم به وجود آید و برکت از اشجار و اثمار برداشته شود ـچـنان کـه از بعضی از آیات قرآنیّه و بسیاری از اخبار و احادیث مستفاد میشود.

هفدهم: گران شدن نرخها \_چنان که از اخبار دیگر فهمیده می شود و اخبار آن بعضی قبلاً ذکر شده و بعض دیگر هم خواهد آمد و از آن جمله است: إذا کثر طعامکم ولا ترونها إلا بأغلی أسعارکم، و نسخهٔ دیگر: لم تروها \_ یعنی: وقتی که بسیار شد خوردنی های شما و ندیدید آن را مگر به گران ترین نرخهای خود.

هجدهم: وزیدن بادها ـ چنان که از اخبار دیگر نیز فهمیده می شود. وزیدن بادهای سخت در آخرالزمان که بسیاری از آن هلاک شوند و جمع کثیری را به دریا ریزد.

نوزدهم: واضح و برقرار شدن شرطهاست که شاید کنایه از مشروطه شدن ممالک اسلامی باشد و یا بسته شدن شرطها و پیمانها باشد در میان مسلمین و کفّار .

بيستم: آشكار شدن عمل شنيع لواط است در مردم.

بیست و یکم: نیکو دانستن مخالفت کردن با یکدیگر و تحسین کردن آن را، یا مخالفت کردن در عهدها و وعدهها.

بیست و دوم: به مضیقه و تنگی افتادن و تنگ شدن کسبها به بسته شدن راههای آن و کم شدن محلهای طلب کسب.

بیست و سوم: ادامه و استمرار داشتن هواها و میلها و خواهش های نفسانیهٔ مردم در مشتهیات خود.

بیست و چهارم: فحش دادن به پدران و مادران یکدیگر خوش طبعی ایشان شود. بیست و پنجم: ربا دادن و خوردن و معاملات ربوی در میانشان رواج گیرد و شایع شود. بیست و ششم: آشکار و زیاد شدن زنا.

بيست و هفتم: ناراضي بودن مردم. بيست و هشتم: مصدر كار شدن و حكومت كردن مردمان نادان و سفيه. بيست و نهم : زياد شدن خيانت و نادرستي در مردم و كم شدن امانت و درستي . سیام: خودپسند شدن و تعریف کردن مردم از نفس خود و کار خود. سی و یکم: مشهور شدن جاهل و نادان به جهل و نادانی خود. سی و دوم: زینت کردن دیوارهای خانه ها به نقش و روغن مالی و الوان گوناگون -چنان که کاملاً در این زمان رواج دارد، حتّی آن که به دهکدهها هم سرایت کرده. سی و سوم: بلند کردن ساختمان های کاخ ها و قصر ها -چنان که در این زمان متعارف و مرسوم شده. سى و چهارم: باطل را حق دانستن و حق را باطل. سى و پنجم: دروغ را راست دانستن و راست را دروغ. سى و ششم : صحيح العمل را عاجز و ناتوان دانستن . سى و هفتم: ملامت و نكو هش را عقل دانند. سی و هشتم: گمراهی را هدایت و هدایت را گمراهی دانند. سی و نهم: دلیل آوردن را کوری و سکوت کردن را نادانی و علم را جهالت دانند. چهلم : بسیار شدن آیات ؛ یعنی : زیاد ظاهر شدن آیت های زمینی و آسمانی \_از صاعقه ها و بادهای سخت و باران و برف و تگرگهای هلاک کننده و سیلهای خراب کننده و زلزلهها و زمين لرزهها و أتش فشاني ها و امثال اينها. چهل و یکم: پی در پی ظاهر شدن علامات و آثار. چهل و دوم: گمان های بی حقیقت به همدیگر بردن و به پندار سخن گفتن. جهل و سوم: دور زدن آسیای مرگ بر سر مردم \_ یعنی : زیاد شدن مرگهای عمو مي بواسطهٔ امراض ياگرسنگي و نحو اينها. چهل و چهارم: کور شدن چشمهای دل از دیدن حقایق \_ یعنی : مردم ظاهر بین شوند و حقيقت بين نباشند.

چهل و پنجم: غالب شدن کارهای زشت بر کارهای خوب. چهل و ششم: زياد شدن تجارتها. **چهل ر هفتم**: نیکو دانستن و تحسین کردن کارهای باطل. **چهل و هشتم**: هدیه دادن نفس های خود را به یکدیگر برای شهوت و فجور . جهل و نهم: سست و آسان گرفتن کارهای مشکل. پنجاهم: سوار شدن بر پوست های پلنگان . شاید اشاره باشد به زین های بعضی از اتو مبيل ها و سيّارات كه از پوست هاي پلنگان ساخته شده و در ميان بعضي از مترفين ۱ رجال و اعيان متداول شده. پنجاه و یکم: خور دن خور دنی های خوبی که مخصوص برای خود تهیّه میکنند که در دسترس عامه نیست و دیگران از آن محروماند. پنجاه و دوم: اختیار کردن دنیا را بر آخرت. پنجاه و سوم: رفتن رحم از دلها. پنجاه و چهارم: عموميت پيداكردن فساد در ميان مردم. پنجاه و پنجم: قرآن را ملعبه و بازيچهٔ خود قرار دادن. بنجاه و ششم: مال خدا را ندادن و برای خود دولت دانستن. بنجاه و هفتم : اسم شراب و مسکرات را تغییر دادن و به نام نبیذ و غیره حلال دانستن و خوردن. پنجاه و هشتم: حلال دانستن موافقت کردن فروشنده را به آنچه که می فروشد در مدح کردن وقت فروختن آن، یا در حالی که مشتری نیست قیمت آن چیز را زیاد کند

تا سبب شود که دیگری به بهای زیادتر از بهای آن بخرد ، یا برای این که خریدار از خرید چیزی میل کند به خرید چیز دیگری به صدقه دادن . پنجاه و نهم : حلال کردن ربا را به نام خرید و فروش .

۱. مترف: ثروتمند طغیانگر.

Scanned by CamScanner

نوائب الدهور في علائم الظهور ( ١ )

شصتم: گرفتن رشوه برای حکم کردن. شصت و یکم: اکتفاکردن مردها به مردها و زنها به زنها در فجور . شصت و دوم: فخر و مباهات کردن به یکدیگر به معصیت و تکبر کردن و دل ها را کبر گرفتن. شصت و سوم: جور و ستم کردن پادشاهان. شصت و چهارم : سفیه و نادان شدن مردمان . شصت و پنجم: سالم نماندن دینی برای اهل هر دین مگر به فرار کردن از میان مردم از کوهي به کوهي و درهاي به درهاي . شصت و ششم: باقی نماندن از اسلام مگر اسمی. **شصت و هفتم**: مندرس و کهنه شدن قرآن در دل ها تا این که جز نقش و رسمی از آن باقی نماند. میخوانند آن را، ولی از استخوانهای گردنهاشان تجاوز نکند و ندانند احکامی راکه در آن است و نه آیات وعدههای ثواب و بیمهای عقاب و خوف و رجا و ناسخ و منسوخ آن را. شصت و هشتم: آباد شدن مسجدها و خراب شدن دل ها از ايمان . شصت و نهم: بدترین خلق خدا بودن علما و دانشمندانشان و شروع شدن فتنه از ایشان و برگشت آن به خود ایشان. هفتادم: رفتن خير و اهل خير از ميان مردم. هفتاد و یکم: باقی ماندن شرّ و اهل شر در میان مردم. هفتاد و دوم: تغییر کردن حالهای مردم بطوری که خدا اعتنایی به کارهای ایشان نکند. هفتاد و سوم: محبّت دینار و در هم در دل گرفتن مردمان تا انداز های که ثر و تمند در پیش خود و در دل خود حدیث از فقر کند.

حدیث دویست و هفتم مسامرة الأبرار ، جزء اوّل ، صفحهٔ ۱۴۳ ، در ذکر خراب شدن شهر هایی که در آخرالزمان است از حذيفه از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود:

إنّ مصر أمنت من الخراب حتّى تخرب البصرة، ثمّ ذكر رسول الله ﷺ أنّ خراب البصرة من العراق، وخراب مصر من جفاف النيل، وخراب مكّة من الحبشة، وخراب المدينة من السيل، وخراب اليمن من الجراد، وخراب الأبُلّة <sup>١</sup> من الحصار، وخراب فارس من الصعاليك من الديلم، وخراب الديلم من الأرمن، وخراب الأرمن من الجزر، وخراب الجـزر من الترك، وخراب الترك من الصواعق، وخراب السند من الهند، وخراب الهند من الصين، وخراب الصين من الرمل، وخراب الحبشة من الرجفة، وخراب الزوراء من السفياني،

یعنی: بدرستی که مصر ایمن است از خراب شدن تا این که بصره خراب شود. پس یاد فرمود آن حضرت ﷺ که خراب شدن بصره از عراق است و خراب شدن مصر از خشک شدن رود نیل است و خراب شدن مکه از حبشه است و خراب شدن مدینه از سیل است و خراب شدن یمن از ملخ است و خراب شدن ابله ـ که موضعی است نزدیک بصره - از حصار است ـ که آن مرکز ناحیه ای است از بخارا که ساکنین آن ترکه ای مغول هستند و از بکستان که در آخرالزمان به بصره خواهند آمد و فتنه ایشان شدید خواهد شد ـ و خراب شدن فارس از فقرا و گدایان و بینوایان دیلم است ـ که ساکنین جبال شد ـ و خراب شدن فارس از فقرا و گدایان و بینوایان دیلم است ـ که ساکنین بجال ی پاشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای تا شد ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرزر است ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرز راست ـ که آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرز است ـ می آن جرزیره ای ناشند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرز راست ـ می آن جرزیره ای نامند ـ و خراب دیلم از ارمن است و خراب ارمن از جرز راست ـ می آن جرزیره ای نامند ـ و خراب دیل ای می می از در می ای منه مراد یا صاعقه های آسمانی است یا صاعقه های ناشیه از آلاتی است که به دست بشر ساخته شده باشد؛ از قبیل بـ مبها و آلات منفیجره ـ و خرابی سند از هند است و خرابی هند از چین و خرابی چین از رمل و خرابی منبه از زمین لرزه و خرابی بغداد از سفیانی و خرابی روحا به فرورفتن به زمین

١. در مصدر: (الأيلة).

٢. مسامرة الأبرار ومحاضرة الأخيار، ج ١، ص ٣٢٠ ـ ٢٤١، ونيز ر.ك: فيض القدير ، ج ٢، ص ١٠٤، ح ٢٨٠٣.

Scanned by CamScanner

ـو آن موضعی است میان مکّه و مدینه که سی یا چهل میل به مدینه فاصله دارد، یا مـحلّی است از مضافات رحبه، یا نام شهری است ـو خرابی عراق از قحطی خواهد بود.

## حدیث دویست و هشتم

صحيح ترمِدى، جزء نهم، طبع اوّل در مطبعة صاوى مصر، كتاب «أبواب الفتن»، صفحة ۴۵، قال رسول الله عَلَيْ:

إذا فسد أهل الشام، فلا خير فيكم. لاتزال طائفة من أُمّتي منصورين، لايضرّهم مـن خذلهم حتّى تقوم الساعة؛<sup>(</sup>

یعنی : فرمود رسول خداﷺ : زمانی که فاسد شدند اهل شام، پس هیچ خیری در شما نیست . همیشه طایفهای از امّت من یاری شدگاناند . ضرر نمی رساند ایشان را کسی که خوار کند ایشان را تا وقتی که برپا شود قیامت صغرا .

# حديث دويست و نهم

صحیح ترمذی، همان جزء و همان کتاب، باب «ما جاء ستکون فتن»، صفحهٔ ۵۰، از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود:

تكون بين يدي الساعة فتن كقِطَع الليل المظلم. يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً. يبيع أقوام دينهم بعرض من الدنيا؛<sup>٢</sup>

 ۱۰. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۲۸، ح ۲۲۸۷، و نیز ر.ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۱۴۵؛ مسند ابن الجعد، ص ۱۶۶؛ مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۱، ص ۳؛ مسند احمد، ج ۳، ص ۴۳۶ و ج ۵، ص ۳۴–۳۵؛ فضائل الصحابة، ج ۲، ص ۹۰۳، ح ۱۷۲۲؛ سنن ابن ماجة، ج ۱، ص ۴ ـ ۵، ح ۶؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۲۸، ح ۲۲۸۷؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۰ ص ۲۶۱، ح ۶۱ و ج ۱۵، ص ۴ ـ ۲۵، ح ۶؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۲۸، ح ۲۲۸۷؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۰ ص ۲۶۱، ح ۶۱ و ج ۱۵، ص ۴ ـ ۲۹، ح ۶؛ سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۲۶، م ۲۲۸۷؛ صدینة دمشق، ج ۱، ص ۳۰۵، ح ۳۶۱، ح ۶۱ و ج ۱۵، ص ۲۲۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۱۹، ص ۳۲ م ۲۱۷ یخ مدینة دمشق، ج ۱، ص ۳۰۵ ـ ۳۰۶؛ اُسد الغابة، ج ۴، ص ۲۰۲؛ الدرّ المنثور، ج ۱، ص ۳۱ و ج ۳۰ ص ۲۱۲؛ کنز العمّال، ج ۱۲، ص ۱۶۶، ح ۳۶۵۴ و ۳۴۵۰۶ و ج ۱۲، ص ۲۸۴ ـ ۲۸۵، ح ۶۹۶. ۲. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۳۰ ـ ۳۳۳، ح ۲۲۹۳، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۳۵۹، ح ۳۱؛ یعنی : می باشد در پیش روی قیامت صغرا فتنه هایی مانند پاره های شب تیره کننده ای که صبح می کند مرد در آن در حالتی که مؤمن است و شب می کند در حالتی که کافر است و شب می کند در حالتی که مؤمن است و صبح می کند در حالتی که کافر است. می فروشند گروه هایی دین خود را به چیزی از متاع دنیا.

حديث دويست و دهم صحيح ترمذى ، همان جزء و همان كتاب ، باب « ما جاء في الهرج » ، صفحهٔ ۵۴، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود : إذا وُضِع السيف في أُمّتي ، لم يرفع عنها إلى يوم القيامة ؛ <sup>١</sup> يعنى : وقتى كه شمشير در امّت من گذارده شد ، برداشته نخواهد شد تا روز قيامت . مراد قيامت صغراست .

حدیث دویست و یازدهم صحیح ترمذی ، همان جزء و همان کتاب و همان باب ، صفحهٔ ۵۷، از آن حضرت

ب مسند این راهویه، ج ۱، ص ۲۰۱، ح ۴۴۱؛ کتاب الفتن، ص ۱۵؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۶، ص ۶۵؛ مسند شامیین، ج ۳، ص ۲۱۲، ح ۲۷۷۰؛ مستدرک حاکم، ج ۲، ص ۵۷۵ و ج ۴، ص ۴۳۸ ـ ۴۴۹؛ تاریخ مدینة دمشق، ج ۵۴، ص ۴۰۶؛ اُسد الغابة، ج ۳، ص ۳۷؛ مجمع الزواند، ج ۷، ص ۴۳۹، امتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۲۴؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۴۶۹، ح ۲۷۱۲ و س۲۰۱۲ و ۳۰۲، ح ۲۱، ص ۱۴۲ و ۴۷، کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۱، ح ۳، ۲۰۳، و ص ۱۵۷، ح ۲۰۱۴ و ۳۰۰۲ و ۳۰۲، ح ۲۱۴ و ج ۱۱، ص ۲۱۰ و ۲۹۱، کنز العمّال، ج ۱۱، ص ۲۱، ح ۳، ۳، ۳، ۲۰۱۳، ح ۲۰۱۴ و ۳۰۰۲ و ۳۰۰۲ و ص ۲۵۴، ح ۲۱۴ و ۳۶، ص ۲۱۰، ح ۲۱، ۲۰۰۶ م ۳۰۲، ح ۳، ۳۰ ۲۰۲، ح ۲۹۲۹، و ۲۰۱۳ و ۳۰۰۲، و ۳۰۴، م ۲۱۴ و ۴۶، ص ۲۱۰، ح ۳۰۱، ۲۰۲۰ ۲۰۰۰ مین ترمذی، ج ۳، ص ۲۲۲، ح ۲۹۱۹، و نیز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۳۱۲، مسند احمد، ج ۴، ۳۰ م ۳۰۲، خ ۲۰۵۰ و ص ۲۹۲، ح ۲۱۹۱، و ۲۰۱۴ و ۳۰۴، ح ۲۱۴، مسند احمد، ج ۴، ۳۰ م ۲۰۳، خ ۲۹۵، م ۲۲۴، و نیز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۳۱۴، مسند احمد، ج ۴، ۳۰ م ۲۰۳، خ مین ۲۲۰۱، ح ۲۹۱۴، و نیز ر. ک: مسند ابی داود طیالسی، ص ۳۱۴، مسند احمد، ج ۴، ۳۰ م ۲۰۳، خ ۲۱، م ۲۲۰۰، م ۲۹۲، و ۲۰۱۴، م ۲۰۱۰، م ۲۵۴، مسند بزار، ج ۸، ص ۳۲۴، مسند احمد، م ۴۰ ۳۰ م ۲۰۳، خین ۲۳۸۷؛ آحاد و مثانی، چ ۱، ص ۱۳۴، ح ۲۵۹؛ مسند بزار، ج ۸، ص ۳۲۴ و ج ۶۱، ۳۰ م ۲۰۳، خین ۲۳۸۷؛ جامع البیان، ج ۷، ص ۱۳۱، ح ۱۰۰۱، صحیح این حبتان، ج ۱۰، ص ۲۴۱ و ج ۶۱، ۳۰ م ۲۰۲، خسن حدیث ۲۵۲۷؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۱۴۴۹؛ دلاندل النبوق، ج ۶، ص ۲۹۷؛ مسبد بزار، م ۲۰ م ۱۴، م ۲۰۱۰ ۱از واند، ج ۵، ص ۲۲۱ و ج ۷، ص ۲۲۱؛ ایمتاع الأسماع، ج ۲۱، ص ۳۲۳؛ الدرّ المنور، ج ۳، ص ۱۳۹، میند براز و ۱۰۶، میند ۱۰ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، م ۱۳۲۰؛ کنز العمّال، ج ۱۱، م ۲۱، م ۲۰۰۰ و ص ۲۰۴، ضعن حدیث ۲۱۳۷۰، نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

[روايت كرده]كه فرمود: لاتقوم الساعة حتّى لايقال في الأرض: الله، الله؛ <sup>(</sup> يعنى: برپا نشود قيامت تا اين كه گفته نشود در روى زمين: الله، الله. كنايه از غربت اسلام و ذلّت مسلمين است.

حدیث دویست و دوازدهم

TTA .Co

صحیح ترمذی ، در همان جزء و همان کتاب ، صفحهٔ ۵۷، از آن حضرت روایت کرده که فرمود :

تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوان من الذهب والفضّة. قال: فيجيء السارق فيقول: في مثل هذا قُطِعت يدي، ويجيء القاتل فيقول: في هذا قتلتُ، ويـجيء القـاطع فيقول: في هذا قطعت رحمي، ثمّ يَدَعونه فلا يأخذون منه شيئاً؟

یعنی : بالا می آورد زمین پاره های جگر خود را مانند ستون ها از طلا و نقره. فرمود : پس می آید دزد و می گوید : در مانند اینها بریده می شد دست من ، و می آید قاتل و می گوید : برای مانند اینها کشته می شدم ، و می آید قطع کنندهٔ رحم و می گوید : برای مانند اینها قطع رحم می کردم . پس آنها را می گذارند و چیزی از آن را نمی گیرند.

شاید اشاره به زمان قیام حضرت است که زمین برکات خود را ظاهر میکند و مردم بی نیاز می شوند و طلا و نقره پیش آنها قیمتی ندارد .

 سنن ترمذی، ج ۲، ص ۳۳۳، ح ۲۳۰۳، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۳، ص ۱۰۷ و ۲۰۱ و...؛ صحیح مسلم، ج ۱، ص ۹۱؛ مسند ابی یعلی، ج ۶، ص ۲۳۴، ح ۳۵۲۶؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۲۶۳؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۹۹۴ ـ ۴۹۵ الجمع بین الصحیحین، ج ۲، ص ۲۶۴، ح ۲۱۱۲؛ مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۳۳۱؛ ج ۴، ص ۹۹۴ ـ ۴۹۵ الجمع بین الصحیحین، ج ۲، ص ۳۶۴، ح ۲۱۱۲؛ مجمع الزوائد، ج ۷، ص ۳۳۱؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۳۲۴، ح ۹۸۴۹؛ سبل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۹۹؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۲۲، ح ۸۸۴۸ و ج ۱۴، ص ۳۲۴، ح ۲۳۵۷؛ ینابیع المودة، ج ۳، ص ۹۸۴، کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۲۲، ح ۸۴۸۸ و ج ۲۴، ص ۳۲۴، ح ۲۰۵۷، ینابیع المودة، ج ۳، ص ۹۸۴، کنز العمّال، ج ۹۱، مسند ترمذی، ج ۳، ص ۹۳۴، ح ۲۳۰۶، و نیز ر.ک: صحیح مسلم، ج ۳، ص ۹۸ ـ ۸۵؛ مسند ابی یعلی، ج ۱۱، ص ۳۳، ح ۱۹۷۹؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۹۰؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۹۸۹؛ الجـمع بین

الصحيحين، ج ٣. ص ٢٩٨، ح ٢۶٨٩؛ الدرّ المنثور، ج ٤، ص ٣٨٠؛ تفسير ألوسي، ج ٣٠، ص ٢٠٩.

حدیث دویست و سیزدهم صحبح ترمذی، در همان صفحه از آن حضرت است که فرمود: لاتقوم الساعة حتّی یکون أسعد الناس بالدنیا لُکَعَ بن لُکَع بن یعنی: برپا نشود قیامت صغرا تا این که بوده باشد خوشبخت ترین مردم به سبب مال و ریاست دنیا بی دین پسر بی دین.

لُكَع -بر وزن صُرَد -: ناكس و فرومايه و دروغگو و فريبنده و بي دين .

حدیث دویست و چهاردهم

صحيح ترمذى ، در همان جزء و همان كتاب در باب «ما جاء في علامة حلول المسخ والخسف » ، صفحهٔ ۵۹، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود :

إذا اتُّخذ الفيء دُوَلاً، والأمانة مغنماً، والزكاة مغرماً، وتُعُلِّم لغير الدين، وأطاع الرجل امرأته، وعق أُمَّه، وأدنى صديقَه، وأقصى أباه، وظهرت الأصوات في المساجد، وساد القبيلة فاسقُهم، وكان زعيمُ القوم أرذلَهم، وأُكرِمَ الرجل مَخافَةَ شرِّه، وظهرت القيناتُ والمَعازِفُ، وشُرِبَتِ الخمورُ، ولَعَنَ آخِرُ هذه الأُمَّةِ أوَلَها، فارتقبوا عند ذلك ريحاً حمراء وزلزلةً وخسفاً ومسخاً وقذفاً وآياتٍ تتابَعُ كنظام بالٍ قُطِعَ سلكُه فتَتابع؛

یعنی: وقتی که خاصّهٔ خدا و رسول و دولت گرفته شـد و امـانت مـردم غـنیمت شمرده شد و زکات دادن ضرر دانسته شد و علم برای غیر دین یاد گرفته شد و اطاعت

 سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۳۴، ح ۲۳۰۵، و نیز ر. ک: مسند احمد، ج ۵، ص ۳۸۹؛ کتاب الفتن، ص ۱۱۶؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۱، ص ۱۹۷ و ج ۸، ص ۲۸۲؛ معجم کبیر، ج ۲۳، ص ۳۱۴؛ دلائیل النبوّة، ج ۶، ص ۳۹۲؛ مجمع الزواند، ج ۷، ص ۳۲۵؛ امتاع الأسماع، ج ۱۲، ص ۳۸۳؛ الجامع الصغیر، ج ۲، ص ۴۴۴، ح ۷۵۲۸ و ص ۷۴۳، ح ۸۵۵۱؛ سیل الهدی والرشاد، ج ۱۰، ص ۱۹۹ – ۲۰۰؛ کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۲۲۱، ح ۳۸۴۷۵ و ۲۸۴۷۶ و ص ۲۴۳، ح ۲۸۵۳۱.

۲. سنن ترمذی ، ج ۲، ص ۳۳۵، ح ۲۳۰۸، و نیز ر.ک: سبل الهدی والرشاد ، ج ۱۰، ص ۱۹۶؛ کـنز العمّال ، ج ۱۴, ص ۲۷۶\_۲۷۷ ، ح ۲۷۱۴، ح ۳۸۷۱۴.

#### Scanned by CamScanner

کرد مرد زن خود را و نافرمانی کرد مادر خود را و نزدیک به خود کرد رفیق خود را و از خود دور کرد پدر خود را و صداها در مسجدها بلند شد و فاسق قبیله بزرگ و رئیس قبیله شد و ریاست قوم با پست و رذل ترین قوم شد و مرد از ترس شر او اکرام کرده شد و زنهای خواننده و سازنده و نوازنده و اقسام ساز و نوازها آشکارا شد و شرابها آشامیده شد و پسینیان امّت پیشینیان خود را لعنت کردند ، پس انتظار بکشید در آن وقت باد سرخی را و زلزله و به زمین فرورفتن و سنگ باریدن و نشانه های پی در پی را که مانند مُهره های فکیده در ریسمانی که ریسمانش گسیخته شود ، پس پی در پی بریزد.

حديث دويست و پانزدهم

صحيح ترمذى، در همان جزء و همان كتاب، باب «ما جاء في المهديّ »، صفحة ٧۴، از أن حضرت روايت كرده كه فرمود:

لاتذهب الدنيا حتّى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمى ا

یعنی : نرود دنیا تا این که مالک عرب شود مردی از خانوادهٔ من که موافق است اسم او با اسم من .

### حدیث دویست و شانزدهم

صحيح ترمذي، در همان جزء و همان كتاب، باب «ما جاء في الدجّال»، صفحه ٨٠،

از آن حضرت روايت کرده که فرمود: لم يکن نبي بعد نوح **إلّا قد أنذر الدجّالَ قومَه، وإنّي أُنذرکموه؛** يعنی : نبود پيغمبری بعد از نوح مگر آن که ترسانيد قوم خود را از دجّال و من هم می ترسانم شما را از او .

GD. TEI

حدیث دویست و هفدهم

صحیح ترمذی، همان جزء و همان کتاب، صفحهٔ ۹۰، از آن حضرت [روایت کرده] که فرمود:

الدجّال يخرج من أرض بالمشرق يقال لها خراسان. يتبعه أقوام كأنّ وجوههم المَجانّ المُطرَقة ٢٠

یعنی : دجّال بیرون می آید از زمینی در مشرق که آن را خراسان گویند و پیروی کنند او را گروههایی که گویا روهای ایشان مانند سپرهای دو طبقه است . مجانٌ : جمع مِجَنٌ است و آن به معنی سپر است .

و مُطرَقَة : بر وزن مُفعَلَة است از باب اِفعال ـ به ضمّ ميم و سكون فا و فتح عين و لام . از معرّى نقل شده كه آن مخفّفه است . گفته مى شود : طارقت النعل إذا جعلت جلداً على جلد . اشاره است بر غلظت روهاى آنها .

- ۱. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۳۴، ح ۲۳۳۵، و نیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۴۹، ح ۲۲؛ مسند احمد، ج ۱، ص ۱۹۵؛ صحیح بخاری، ج ۴، ص ۳۳ و ج ۷، ص ۱۱۴؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۴۲۶، ح ۴۷۵۶؛ مسند بزّار، ج ۴، ص ۱۰۷، ح ۱۲۸۰؛ مسند ابی یعلی، ج ۲، ص ۱۷۹ – ۱۸۰، ح ۸۷۵ و ص ۳۳۲، ح ۱۰۷۴؛ صحیح این حبّان، ج ۱۵، ص ۱۸۱ و ۱۸۴ و ۱۸۹؛ معجم کبیر طبرانی، ج ۲۴، ص ۱۷۴، مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۵۴۲ و....
- ۲. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۲۴۵، ح ۲۳۳۸، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۱، ص ۴؛ سنن این ماجة، ج ۲، ص ۱۳۵۳ ـ ۱۳۵۴، ح ۴۰۷۲؛ مسند بزّار، ج ۱، ص ۱۱۲ ـ ۱۱۳، ح ۴۷ و ص ۱۹۸، ح ۴۷؛ مسند ابی یعلی، ج ۱، ص ۳۹ ـ ۴۰، ح ۳۶؛ تاریخ بغداد، ج ۱۰، ص ۸۳ ـ ۸۴، ح ۵۱۹۸ و ج ۱۴، ص ۶۸، ح ۴۴۱۰؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ۵، ص ۵۱۲، ح ۸۹۲۶؛ الجامع الصغیر، ج ۱، ص ۶۵۴، ح ۴۲۵۳؛ کنز العستال، ج ۱۴، ص ۲۹۹، ح ۲۵۷۵۰.

حديث دويست و هيجدهم

TTY .CO

صحیح تر هذی ، همان جزء و همان کتاب ، صفحهٔ ۹۲ ، از نواس بن سَمعان کِلابی روایت کرده که گفت : رسول خدا ﷺ ذکر کرد دجّال را یک روز صبحگاه . پس صدای خود را آهسته و بلند می کرد بنحوی که ما گمان کردیم که او -یعنی : دجّال - در میان نخل های خرماست . پس ، از نزد پیغمبر منصرف شدیم و باز برگشتیم به خدمت او . پس آن جناب دانست که ما برای چه برگشته ایم . فرمود : چکار دارید ؟ گفتیم : یا رسول الله ! دجّال را یاد فرمودی در وقت صبحگاه و وقت ذکر کردن صدای خود را آهسته و بلند می کردی بنحوی که ما گمان کردیم در میان درخت های . زمود الله ! دجّال را یاد فرمودی در وقت صبحگاه و وقت ذکر کردن صدای خود را قرمود : غیر دجّال بود و از او می ترسم بر شما . اگر بیرون آید و من در میان شما باشم، فرمود : غیر دجّال بود و از او می ترسم بر شما . اگر بیرون آید و من در میان شما باشم،

و إن يخرج ولست فيكم فامرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي على كلّ مسلم. إنّه شابّ قطط عينه قائمة شبيه بعبد العزّى بن قطن. فمن رآه منكم، فليقرأ فواتح سورة أصحاب الكهف. قال: يخرج ما بين الشام والعراق، فعاث يميناً وشمالاً. يا عباد الله، البثوا. قال: قلنا: يا رسول الله، وما لبثه في الأرض؟ قال: أربعين يوماً، يوم كسّنة ويوم كشهر ويوم كجُمُعة وسائر أيّامه كأيّامكم.

قال: قلنا: يا رسول الله، أرأيت اليوم الذي كالسنة، أ تكفينا فيه صلاة يوم ؟ قال: لا، ولكن اقدروا له. قلنا: يا رسول الله، فما سرعته في الأرض ؟ قال: كالغيث، استدبرته الريح، فيأتي القوم فيدعوهم فيكذّبونه ويردّون عليه قوله، فينصرف عنهم، فتتبعه أموالهم، ويصبحون ليس بأيديهم شيء، ثمّ يأتي القوم فيدعوهم، فيستجيبون له ويصدّقونه، فيأمر السماء أن تُمطِرَ فتمطر، ويأمر الأرض أن تُنبِت فتنبتُ، فتروح عليهم سارحتهم كأطول ما كانت، وأمَدّه خواصر، وأدرّه ضُروعاً.

قال: ثمّ يأتي الخَرِبة، فيقول لها: اخرجي كنوزك، فينصرف منها فيتبعه كيعاسيب النحل، ثمّ يدعو رجلاً شابّاً ممتلئاً شباباً، فيضربه بالسيف فيقطعه جِزلتين، ثمّ يدعوه فيُقبِل يتهلّل وجهه يضحك، فبينما هو كذلك إذ هبط عيسى بن مريم ﷺ بشرقيّ دمشق عـند المـنارة البيضاء بين مهرودتين واضعاً يديه على أجنحة ملكين. إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفـعه تحدّر منه جمان كاللؤلؤ.

قال: ولا يجد ريح نفسه \_يعني: أحد \_ إلا مات، وريح نفسه منتهى بَصَره. قال: فيطلبه حتَّى يُدركه بباب لُدٍّ فيقتله. قال: فيلبث كذلك ما شاء الله. قال: ثمّ يوحي الله إليه أن: حرَّز عبادي إلى الطور؛ فإنّي قد أنزلت عباداً لي لايدان لأحد بقتالهم. قال: ويبعث الله يأجوج ومأجوج وهم كما قال الله: ﴿ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾ .

قال: فيمرّ أوّلهم ببحيرة الطبريّة، فيشرب ما فيها، ثمّ يمرّ بها آخرهم فيقول: لقد كان بهذه مرّة ماء، ثمّ ينيرون حتّى ينتهوا إلى جبل بيت [ال]مقدس، فيقولون: لقد قتلنا من في الأرض. هلمّ فلنقتل من في السماء، فيرمون بنشّابهم إلى السماء، فيردّ الله عليهم نشّابهم محمراً دماً، ويحاصر عيسى بن مريم وأصحابَه حتّى يكون رأس الثور يومئذٍ خيراً لأحدهم من مائة دينار لأحدكم اليوم.

قال: فيرغب عيسى بن مريم إلى الله وأصحابُه. قال: فيرسل الله إليهم النـغف فـي رقابهم، فيصبحون فرسي موتى كموت نفس واحدة. قال: ويهبط عيسى وأصحابه، فـلا يجد موضع شبر إلاً وقد ملأته زهمتهم ونتنهم ودماؤهم. قـال: فـيرغب عـيسى إلى الله وأصحابُه. قال: فيرسل الله عليهم طيراً كأعناق البخت. قال: فتحملهم فتطرحهم بالمُهل، ويستوقد المسلمون من قسيّهم ونشّابهم وجعابهم سبع سنين.

قال: ويرسل الله عليهم مطراً لايكن منه بيت وَبَرٍ ولا مَدَرٍ. قال: فيغسل الأرض فيتركها كالزلفة. قال: ثمّ يقال للأرض: اخرجي ثمرتك وردّي بركتك، فيومئذٍ تأكل العصابة من الرمّانة، ويستظلّون بقحفها، ويبارك في الرسل حتّى إنّ الفئام من الناس ليكتفون باللقحة من الإبل، وإنّ القبيلة ليكتفون باللقحة من البقر، وإنّ الفخذ ليكتفون باللقحة من الغنم، فبينما هم كذلك إذ بعث الله ريحاً فقبضت روح كلّ مؤمن، ويبقى سائر الناس

۱. سورة انبياء، آية ۹۶.

يتهارجون كما تهارُجُ الحمر، فعليهم تقوم الساعة. ﴿

مۇلف ناچىز گويد:

پیش از این که شروع در ترجمهٔ این خبر شود لازم دانستم در موضوع دجّال مقداری عنان قلم راست کنم و بقدری که در این جا مقتضی است بسط کلام دهم و غبار بعض از شبهات را مرتفع نمایم و از خداوند متعال شرح صدر می طلبم و از باطن ولایت کلّیه برای تشریح مطلب مدد می طلبم.

بدان که داستان دخال داستان بسیار بزرگی است و اصل قضیهٔ او مسلَم و مستفیض، بلکه از متواترات نزد مسلمانان است نزد خاصّه و عامّه، و خروج آن در آخر زمان از علامات حتمیّه شمرده شده، الا این که مردّد بین قیامت صغراست که عبارت از ظهور حضرت بقیةالله -أرواح العالمین له الفداء -باشد وقیامت کبرا، و به مفاد اخبار و احادیث بسیار که از فریقین روایت شده از زمان نوح پیغمبر -علی نبیّنا و آله وعلیه السلام - هر پیغمبری قوم خود را از فتنهٔ دجّال ترسانیده، تا زمان خاتم الانبیاء قیلیه ، و آن حضرت بیشتر از انبیای سلف در تشریح حالات و صفات او بسط این جهت بسیاری از تحمّل دیدن و شنیدن اخبار و اوصاف آن گریزان و حمل بر این جهت بسیاری از تحمّل دیدن و شنیدن اخبار و اوصاف آن گریزان و حمل بر افسانه و دروغ میکنند. غافل از آن که بیهوده سخن به این درازی نیست و اگر آیت بزرگ و خارق عادت نبود، این قدرها در شرح حالات و اطوار و حرکات او تاکید نمی شد و بطور عادی مانند سایر امور عادیّه تلقی می شد.

پس بمجرّد این که عقول جزئیّه نتواند تحمّل کند کیفیّت و چگونگی حالات



۱. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۴۶ - ۳۴۹، ح ۲۳۴۱، و نیز ر.ک: مسند احمد، ج ۴، ص ۱۸۱ - ۱۸۲؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۹۷ - ۱۹۸؛ سنن ابن ماجة، ج ۲، ص ۱۳۵۶ - ۱۳۵۹، ح ۴۰۷۵؛ بسنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۱۸ - ۳۱۹، ح ۴۳۲۱؛ کتاب الفتن، ص ۳۱۵ - ۳۱۶؛ سنن کبرای نسایی، ج ۶، ص ۳۲۵، ح ۱۰۷۸۳؛ مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۹۲ - ۴۹۴؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۳، ص ۵۲۴ - ۵۲۶، ح ۳۰۸۲، اسد الغابة، ج ۵، ص ۴۵؛ کنز العتال، ج ۴۱، ص ۲۸۵ - ۲۸۸، ح ۳۸۷۴۰ و ص ۲۹۲ - ۲۹۶، ح ۲۸۷۴، ح ۳۸۷۲.

و اوصاف او را، نباید مبادرت در انکار کند، خصوصاً وقتی که صادق مصدّق خبر داده باشد. چنان که بسیار بسیار بسیار از امور مادّیّه و معنویّه است که حقیقت آنها مجهول مانده، ولی طوری است که انکار هم نمی توان کرد و بسا از حقایقی هم که بر پیشینیان مجهول بوده و به مرور زمان متدرّجاً فهمیده و ظاهر شده.

بزرگان گفتهاند : کلّ ما قرع سمعك فذره في بقعة الإمكان ؛ ليعنى : هرچه به گوش تو خورد ، آن را در بقعهٔ امكان گذار . باشد كه روزى بيايد كه حقيقت آن ظاهر گردد و انكار كننده مورد ملامت واقع شود.

و امّالفظ دجّال مشتق از « دَجّل » است ـ به معنای دروغ گفتن و فریب دادن و سوزانیدن و گرد هم آوردن و بریدن و پیمودن قطعات زمین ـ ، و یا آن که از « دَجَّلَ تَدجیلاً » ـ به معنای پوشانیدن و تذهیب کردن و تمویه کردن به باطل ـ است ، یا از « دَجالة » است - به معنای رفقهٔ عظیمه ـ ، یا از « دَجال » است ـ بر وزن سَحاب ، به معنای سرگین و « دُجَّل الناس » به معنای مردمان فرومایه ـ ، و همهٔ این معانی و اطلاقات به اعتباراتی در حق دجّال لعین راست ، و دجّال مبالغه است در حقّ کسی که این معانی در حق او صادق آید ، و آن دجّال اکبر است که و عدهٔ خروج او در آخرالزمان داده شد و اوست بسیار فریبنده و تلبیس کننده و دروغ گوینده و باطلی است لباس حق بر خود پوشاننده و او ست مسیح کذاب و مسیح مرتاب و دجّال لقب اوست.

و اممانام او و نام پدر او صاید پسر صید است، یا بعکس - چنان که از بسیاری از اخبار خاصه و عامه مستفاد می شود - ، و در صحیح تر مذی در کتاب فتن ، از رسول خدا ﷺ روایتی کرده که ترجمهٔ آن این است که : پدر و مادر د جال سی سال بود که فرزندی نداشتند و فرزند نمی آوردند ، تا آن که پس از سی سال پسری آوردند دارای یک چشم و او ضرر زننده ترین همهٔ چیز ها بود و منفعت او کمتر از هر چیز ، و از صفات او این بود که چشمش به خواب می رفت ، اما دلش بیدار بود . پدر او مرد دراز بالا و سبک

۱. اشارات و تنبيهات ، ص ۲۹۱.

گوشت بود و بینی او مانند منقار مرغ و مادرش دراز بالا . جتُهٔ بزرگ پهن و پستان های بزرگ داشت و دست های او دراز بود.

ابوبکره می گوید: شنیدیم مولودی در یهود در مدینه متولد شده. من با زبیر بن العوّام رفتیم و بر پدر و مادر او وارد شدیم. همان صفاتی که پیغمبر علیه در پدر و مادر او فرمود، به همان صفات پدر و مادر او را دیدیم. پس، از ایشان سؤال کردیم که: آیا فرزندی دارید ؟ گفتند: سی سال بود که فرزندی برای ما نمی شد و اکنون فرزندی آور ده ایم که ضرر آن از هر چیزی زیادتر و نفعش کمتر است. وقتی که می خوابد چشم هایش خواب می رود، ولی دلش بیدار است. پس بیرون آمدیم از نزد ایشان. دیدیم آن پسر در آفتاب افتاده در قطیفه ای که از برای او بود و با خود همهمه ای داشت. پس قطیفه را از روی خود عقب کرد و گفت: چه می گویید ؟ گفتیم: آیا شنیدی که ما چه گفتیم ؟ گفت: آری، چشم های من خواب می رود، امّا دل من نمی خوابد.

و نیز در صحیح ترمذی در همان جزء در ابواب فتن ، از ابی سعید روایت کرده آنچه راکه ترجمهٔ آن این است : می گوید : با من همراه شد ابن صائد ـ یعنی : دجّال ـ ، یا حج می گزاردیم یا عمره . پس مردم رفتند و من و ابن صائد با هم باقی ماندیم . چون خود را تنها با او دیدم ، از ترس او می لرزیدم و و حشت داشتم از او ؛ از جهت آنچه که مردم در حقّ او می گفتند . پس وقتی که وارد شدیم ، به او گفتم : متاع خود را بگذار در نزد این درخت . گفت : پس چشم انداخت به گوسفندی و قدحی برداشت و رفت که شیر بدوشد . پس شیر آورد در نزد من و گفت : ای اباسعید ! بیاشام ، و من کراهت داشتم که بیاشامم از دست او چیزی را ؛ به جهت آنچه که مردم در حقّ او می گفتند . پس به او گفتم : این روز گرم است و من کراهت دارم در آن آشامیدن شیر را . گفت : ای اباسعید ! هم بر این است که ریسمانی بگیرم و آن را به درختی بسندم و خود را خفه کنم ؛ بواسطهٔ آنچه که مردم در حقّ من می گویند . آیا دیده ای کسی را که امر من بر او مخفی



TT9 .00

۱. سنن ترمذی . ج ۲ ، ص ۳۳۵ ـ ۳۵۴ ، ح ۲۳۵۰ ، و نیز ر . ک : مسند ابی داود طیالسی ، ص ۱۱۶ ؛ مسند احمد ، ج ۵. ص ۴۹ ـ ۵۰؛ مسند بزار ، ج ۹، ص ۹۶، ح ۳۶۲۸ .

باشد ؟ پس هرگز بر شما مخفی نیست . آیا شما داناتر به اخبار رسول الله نیستید ، ای گروه انصار ؟ آیا نفرمود رسول خدا ﷺ که : او \_ یعنی : ابن صاید \_ کافر است و حال آن که من مسلمانم ؟ آیا نگفت رسول خدا ﷺ که : او عقیم است ، اولادی برای او نمی شود ، و حال آن که من پسری در مدینه باقی گذار ده م ؟ آیا نگفت رسول خدا ﷺ که : داخل نمی شود \_ یا حلال نیست از برای او \_ مکه و مدینه ؟ آیا من اهل مدینه نیستم ؟ و آیا نه این است که من اکنون با تو به مکّه آمدم ؟ این قدر دلیل آورد که من گفتم : دروغ بر او بسته شده . پس گفت : ای اباسعید ! به ذات خدا قسم است که هرآینه خبر می دهم تو را خبر دادنی از روی حقّ و راستی . به ذات خدا قسم ، من هرآینه می شناسم او را و می شناسم پدر او را و می شناسم که الآن در کجاست از زمین . پس گفتم : هلاکت باد سایر روزها.<sup>۱</sup>

و نیز در صحیح ترمذی در همان جزء و همان کتاب از ابی سعید روایت کرده که : ملاقات کر در سول خدا ﷺ ابن صائد \_ یعنی : دجّال \_ را در بعضی از کو چه های مدینه . پس او را نگاهداشت و او پسری بود یهو دی و گیسو داشت و با او بود ابوبکر و عمر . پس رسول خدا ﷺ به او فرمود : گواهی می دهی که من رسول خدایم ؟ گفت : تو شهادت می دهی که من رسول خدا ﷺ به او فرمود : گواهی می دهی که من رسول خدایم ؟ گفت : تو شهادت می دهی که من رسول خدایم ؟ پس رسول خدا ﷺ فرمود : ایمان آوردم به خدا و ملائکهٔ او و کتاب های او و پیغمبر های او و روز قیامت . فرمود پیغمبر ﷺ به او که : چه می بینی ؟ گفت : عرشی می بینم بالای آب . فرمود : این عرش شیطان است روی دریا. فرمود : دیگر چه می بینی ؟ گفت : می بینم یک راستگو و دو دروغگو \_یا یک دروغگو و دو راستگو را . فرمود پیغمبر ﷺ که : اشتباه شده است بر او ، پس دعوت کرد او را ۲

۱. سنن ترمذی ، ج ۲، ص ۲۵۱ ـ ۲۵۲، ح ۲۲۴۷.

۲. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۳۵۳، ح ۲۳۴۹، ونیز ر.ک: مصنّف ابن ابی شیبة، ج ۸، ص ۶۵۶، ح ۵۵ و ص ۶۶۱، ح ۷۸ : مسند احمد، ج ۳، ص ۶۶ و ۹۷ و ۳۸۸ : صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۹۰ : مسند ابی یعلی، ج ۲، ص ۴۲۴-۴۲۴، ح ۱۲۲۰ و ص ۴۸۵، ح ۱۳۱۶ : صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۱۸۷ : الجمع بین الصحیحین، ج ۲، ص ۳۸۶، ح ۱۶۲۶ و ص ۴۷۸ \_ ۴۷۹، ح ۱۸۱۴ و .... و نيز در صحيح ترمذي در همان جزء و همان كتاب روايت كرده از ابسن عمر كه : رسول خدا ﷺ گذشت به ابن صيّاد با جمعي از اصحاب خود كه در ميان ايشان بو د عمر بن الخطَّاب و او بازي ميكرد با بچّهها در نزد أطم بني مغاله ـ يعنى : كوشك، يا قلعهٔ سنگی، یا چهار طاق مسطّح بنی مغاله \_و او پسری بو دبی شعور . پس حضرت به دست خود به پشت او زدو به او فرمود : شهادت مي دهي كه من فرستادهٔ خدايم ؟ پس ابن صيّاد به آن حضرت نگاهي کرد و گفت : شهادت مي دهم که تو رسول اُمّيّين هستي. پس ابن صيّاد به أن حضرت گفت كه: تو شهادت مي دهي كه من فرستاده خدايم ؟ حضرت فرمود : من ايمان آوردهام به خدا و پيغمبران او . پس پيغمبر فرمود به او که: چه می آید تو را؟ ابن صیّاد گفت: می آید مرا راستگویی و دروغگویی. پس پيغمبر فرمود: خلط شده براي تو امر . پس فرمود: من چيزي مخفي كردم براي تو ، و حضرت در خاطر گرفته بود آيه شريفه : ﴿ يَومَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ (را براي او . پس ابن صيّاد گفت: أن دُخ است \_يعني: دخان. پس حضرت به او كلامي فرمود كه سگ را به آن دور میکنند \_که آن کلمهٔ «اِخساً» است؛ یعنی: چخ. هرگز از این حالی که داری بر نمی گردی . عمر عرض کرد : یا رسول الله ! اذن می دهی گردن او را بزنم ؟ حضرت فرمود: اگر بر حق باشد تو بر او تسلّط نداری ، و اگر هم بر حق نباشد خیری در کشتن آن برای تو نیست.

و در صحیح مسلم، طبع مصر در مطبعهٔ محمّدعلی صبیح و اولاد او، در جزء هشتم، در کتاب فتن، باب ابن صیّاد، صفحهٔ ۱۹۲، بعد از ذکر این خبر از سالم بن عبدالله روایت کرده که گفت: شنیدم از عبدالله بن عمر که گفت: بعد از آن رسول خدا ﷺ با اُبیّ بن کعب انصاری رفتند به طرف نخلستانی که ابن صیّاد در آن جا بود، تا این که داخل

۱. سورة دخان، آيذ ۱۰.

۲. سنن ترمذی، ج ۳، ص ۲۵۲، ح ۲۳۴۸، و نیز ر.ک: صحیح بخاری، ج ۲، ص ۹۶ ـ ۶۷ وج ۴، ص ۳۲ وج ۷، ص ۱۱۳ ـ ۱۱۴؛ صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۹۲ ـ ۱۹۴؛ سنن ابی داود، ج ۲، ص ۳۲۱، ح ۴۳۲۹؛ صحیح ابن حبّان، ج ۱۵، ص ۱۸۷ ـ ۱۸۸؛ مسند شامیّین، ج ۴، ص ۲۲۶، ح ۳۱۴۶ و.... شد رسول خدا ﷺ در آن نخلستان . پس حضرت چسبید به شاخههای نخل و گوش می داد که از ابن صیّاد چیزی بشنود پیش از آن که آن حضرت را ببیند و ابن صیّاد بر فراش خود تکیه داده بود در قطیفهای که از برای او بود و با خود زمز مه می کرد . مادرش آن حضرت را دید که پشت شاخههای درخت پنهان شده . پس به ابن صیّاد گفت : ای صاف ! \_و صاف اسم او بود . این محمّد است پسر عبدالله . پس باد در بینی خود انداخت و صدایی کرد و ساکت شد . پس رسول خدا ﷺ فرمود : اگر مادرش او را به حال خود و اگذارده بود ، حقیقت حال خودش را بیان می کرد.

کمال الدین و تمام النعمة، تألیف محمّد بن الحسین بن بابویه الصدوق ﷺ، در باب معمّرین به سند خود از ابن عمر روایت کرده آنچه را که مضمونش این است که گفت: روزی رسول خدا ﷺ با اصحاب خود نماز صبح را بجا آورد، پس با اصحاب خود برخاست تا این که آمد درب خانهای در مدینه. در را کوبید. پس زنی بیرون آمد. گفت: چه می خواهی ، ای ابوالقاسم ؟ پس رسول خدا فرمود: ای مادر عبدالله ! اذن بده برای من بر عبدالله وارد شوم . گفت: یا اباالقاسم ! با عبدالله چکار داری ؟ به خدا قسم او مخبّط و دیوانه است و لباس های خود را نجس می کند و مراوده می کند امر بزرگی را ـ یعنی : ادّعای خدایی می کند. پس فرمود : اذن بده بر او وارد شوم . گفت : هرچه

پس حضرت وارد شد. در آن حال او در قطیفه با خود همهمه می کرد \_یعنی: آهسته با خود حرف می زد. پس مادرش به او گفت: ساکت باش و بنشین. این محمّد است، آمده است به نزد تو. پس ساکت شد و نشست. پس به پیغمبر عرض کرد: چیست او را؟ لعنت کند خدا او را \_یعنی: مادرش را \_! اگر مرا به حال خود گذارده بود، هرآینه خبر می دادم شما راکه آیا او اوست؟ پس پیغمبر ﷺ فر مود: چه می بینی ؟

۱. صحیح مسلم، ج ۸، ص ۱۹۲ \_ ۱۹۳، و نیز ر.ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۹۰، ح ۲۰۸۱۹؛ مسئد احمد، ج ۲، ص ۱۴۹؛ صحیح بخاری، ج ۲، ص ۹۷ وج ۳، ص ۱۴۷ وج ۴، ص ۲۵ و ۳۲ \_ ۳۳ وج ۷، ص ۱۱۴؛ الجمع بین الصحیحین، ج ۲، ص ۱۶۱، ح ۱۲۶۷ و .... گفت : حقّی را می بینم و باطلی را و عرشی را می بینم بالای آب . پس فرمود : شهادت ده به یگانگی خدا و پیغمبری من . گفت : تو شهادت ده به یگانگی خدا و پیغمبری من . خدا قرار نداده است تو را سزاوارتر به پیغمبری از من .

پس چون روز دوم شد، باز پیغمبر ﷺ بعد از نماز صبح از جا بلند شد و اصحاب هم با او برخاستند، تا این که در راکوبید. پس مادرش گفت: داخل شو. پس حضرت داخل شد. در آن حال او در نخله ای صدای خود را بلند کرده بود. مادر او بانگ زد: ساکت باش و پایین بیا. این محمّد است، آمده به نزد تو. پس ساکت شد. پس به پیغمبر ﷺ عرض کرد: اجه می شود او را؟ لعنت کند خدا او را میعنی: مادرش را یا اگر گذارده بود مرا به حال خود، هرآینه خبر می دادم شما راکه آیا او اوست؟

پس چون روز سوم شد، باز حضرت با اصحاب خود نماز صبح را بجا آورد. پس برخاست و اصحاب هم با او برخاستند، تا این که آمد به همان مکان در حالتی که او در میان گوسفندها فریاد می کرد. پس مادرش به او گفت: ساکت باش و بنشین. این محمّد است به نزد تو آمده، و در آن روز آیاتی از سورهٔ دخان بر آن حضرت نازل شده بود و حضرت به اصحاب در نماز صبح قرانت فرموده بود. پس حضرت به او گفت: شهادت ده به یگانگی خدا و رسالت من. پس گفت: تو شهادت ده به یگانگی خدا و رسالت من. خدا تو را سزاوار تر قرار نداده به این کار از من. پس حضرت فرمود که: من در خاطر گرفته ام برای تو چیزی را. به من خبر ده که آن چیست ؟ پس گفت: الدُخ، الدُخ. گفت: در رواق خانه فراگرفته است دودی. تفسیر شده به این که اراده کرد به آن آیهٔ : ﴿ یَومَ قَانِی السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِینِ ﴾ را. پس حضرت او را راند مانند راندن سگ. فرمود : اخساً - یعنی : چخ. تو از مذت و حدّ خودت تجاوز نمی توانی بکنی و به آرزوی فرمود زمی رسی و نمی رسی مگر به آنچه خدا برای تو مقدُر کرده.

۱. چنان که در مصدر آمده گفتار آتی از پیامبر تَلِیَّ است. بنابراین باید گفت: پس پیغمبر تَلَیَّ فرمود:....

#### Scanned by CamScanner

پس فرمود به اصحاب خود : ایتها الناس ! برنینگیخت خدا هیچ پیغمبری را مگر این که ترسانید قوم خود را از دجّال و خدا او را عقب انداخته تا این روز . پس هر وقت امر او بر شما مشتبه شد ، بدانید که خدای شما یک چشم نیست . او بیرون آید با خری که پهنی مابین دو گوش او یک میل فاصله دارد . بیرون می آید و با اوست بهشتی و دوزخی و کوهی از نان و کوهی از آب . اکثر پیروان او یهودان اند و زنها و عربها. داخل می شود در همهٔ کرانه های زمین الا مکّه و مدینه و بین دو شکاف آن .

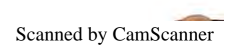
بازگشت به مطلب در شرح لغات حدیث دویست و هجدهم ، صفحهٔ ۳۲۲-۳۲۴ این کتاب . قطط : موی مجعّد . خَلَّة : راه میان شام و عراق . فَعَاتَ : از عیث است ـ به معنای فساد شدید . « یا عباد الله ، اثبتوا » : کلام پیغمبر است خطاب به مردم برای ثابت بودن ایشان در اسلام و ترسانیدن ایشان از فتنه . « تروح » یعنی : برمی گردد در آخر روز . « سارحتهم » یعنی : روندگان ایشان . و « أسبغه ضروعاً » یعنی : درازتر آن بواسطهٔ زیادی شیر . و « أمدَه خواصر » یعنی : کشیده تر آن به علّت زیادی پر شدن از سیری . « الخربة » یعنی : زمین های خراب . « الخربة » یعنی : زمین های خراب .

۱. كمال الدين و تمام النعمة، ص ۵۲۸ ـ ۵۲۹، ح ۲، و نيز ر. ك: الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۳۸ ـ ۱۱۴۲،
 ح ۵۴: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۹۵ ـ ۱۹۷، ح ۲۷؛ إلزام الناصب، ج ۱، ص ۲۱۸ ـ ۲۱۹.

## Scanned by CamScanner

«مهرودتين» يعنى: دو جامهٔ رنگ شده به وَرس و زعفران. الجمان: دانه هايي است از نقره كه به شكل مرواريد ساخته شده. باب لَد : شهري است نز ديك بيت المقدس . « لا يَدان لأحد » يعنى : قدرت و قوّت و طاقت نمى ماند براي احدى . «حرّز » يعنى : جمع كن و به هم متّصل كن . حَدَب: جاى بلند از زمين. «ينسلون» يعنى : شتاب ميكنند . النغف: كرمي است كه دربيني شتر و گو سفند مي باشد. فَرسيٰ: بر وزن «قتليٰ » لفظاً و معنىً . ز همتهم : بو يي است كه به گو شت مي افتد . «لايكنّ» يعنى : نمى يوشد و حفظ نمى كند. «قحفها» يعنى: معقَّر قشرها. الرسل: لين و نرمي. لقحة: ناقهاي است كه نز ديك زاييدن او باشد. فئام: جماعت بسيار. الفخذ : جمعي از خويشان . « يتهارجون » يعنى : مجامعت ميكنند مردان با زنان در حضور مردم. يعني: اگر بيرون بيايد \_ يعنى: دجّال \_ و من در ميان شما نباشم، مردى است كه با نفس خود احتجاج مي كند و خدا خليفة من است بر هر مسلماني . بدرستي كه او جوانی است که موهای او مجعد است . چشم هایش ایستاده . گویا شبیه است به عبدالعزّى پسر قطن. پس كسى كه ببيند او را از شما، بايد بخواند آيات اوايل سورهٔ کهف را . او بیرون می آید از راه میان شام و عراق و از طرف راست و چپ فساد میکند .

۱. وَرس: گیاهی که بیشتر در یمن میروید. تخم آن شبیه کنجد، و بعد از رسیدن شکافته می شود و تارهایی شبیه تار زعفران از آن بیرون می آید. پارچه را با آن رنگ میکنند.



ای بندگان خدا! درنگ کنید \_یا بنا بر نسخهای : ثابت باشید . گفتیم : یا رسول الله ! چقدر می ماند در روی زمین ؟ فرمود : چهل روز . یک روز آن بقدر سالی و یک روز آن بقدر ماهی و یک روز آن بقدر هفتهای و باقی روزهای آن مانند روزهای شماست .

گفتیم: یا رسول الله ! پس در آن روزی که بقدر یک سال است، نماز یک روز ما را کفایت می کند ؟ فرمود: اندازه گیری کنید در آن روز - یعنی: نمازهای خود را به تقدیر روزها و شبهای متعارفی بجا بیاورید. گفت: گفتیم: چقدر است شتاب کردن او در زمین ؟ فرمود: مانند بارانی است که باد در پشت آن باشد. گفت: پس می آید به نزد آن قوم، پس دعوت می کند ایشان را، پس او را اجابت کنند و ایمان به او بیاورند. پس امر می کند آسمان را که باران ببارد. پس باران می بارد و زمین را امر می کند که نبات برویاند. پس می رویاند و برمی گردد در آخر روز حیوانات روندهٔ ایشان درازتر از آنچه که بود کوهان هاشان و سیر شدنشان از روی بسیار شیر دادنشان و کثرت پر شدن شکمهاشان از سیری.

پس می آید به جانب قوم و دعوت می کند ایشان را به خود. پس تکذیب می کنند گفتار او را، پس منصرف می شود از ایشان. پس صبح می کنند در حالتی که چیزی برای ایشان باقی نمانده از اموالی که داشتهاند. پس می گذرد به خرابههای زمین و به آنها می گوید: بیرون بیاورید گنجهای خود را. پس به راه می افتد و گنجها از عقب او روانه می شوند مانند زنبورهای عسل. پس دعوت می کند جوان پرقدرتی را و با شمشیر بر سر او فرود می آورد و آن را دو قسمت می کند و بقدر فاصلهٔ تیری که از نشانه جدا باشد میان آن دو قطعه جدایی می اندازد. پس آنها را می خواند. پس آن مریم یچ را، پس فرود می آید بر منارهٔ سفیدی که در سمت شرقی دمشق است در حالتی که دو جامهٔ رنگ شده به ورس و زعفران پوشیده. دو دست او بر بال دو فرشته باشد. وقتی که سر خود را می جنباند، عرق از او می چکد، و وقتی که سر را بلند می کند، عرق مانند دانههای نقرهٔ درشت مانند مروارید از او سرازیر می شود. و حلال نیست برای کافری که بوی نفس او را بشنود مگر آن که می میرد و نفّس او می رسد تا آن جا که منتهای دیدن چشم اوست . پس دنبال دجّال می رود و او را نزد باب لُدَ ـ که شهری است نز دیک بیت المقدس ـ او را می کشد . بعد می آید پیغمبر خدا عیسی در نزد گروهی که حفظ کرده است خدا ایشان را و روهای ایشان را مسح می کند و برایشان حدیث می گوید از درجات ایشان در بهشت . پس در این حال خدا به او وحی فرستد که : ای عیسی ! بتحقیق که بیرون آوردم برای خود بندگانی را که کسی قوّت و قدرت و طاقت قتال ایشان را ندارد . جمع کن بندگان مرا به سوی کوه طور ، و بر می انگیزاند خدا یأ جوج و مأجوج را و ایشان ه مچنان که خدا فر موده (از هر بلندی های زمین بشتاب حرکت می کنند ).

پس می گذرد دستهٔ اوّل ایشان به دریاچهٔ طبریّه. تمام آبهای آن را می آشامند. پس می گذرند دستهٔ آخر ایشان به همان دریاچه و با همدیگر می گویند: در این جا آب بو ده است در وقتی ، و حاضر می شود عیسی و اصحاب او ، تا این که بواسطهٔ قحطی در آن زمان یک سر گاوی برای آنها بهتر است از صد دینار طلا برای یکی از شماها.

پس عیسی و اصحابش رو به خدا میروند و تضرّع و زاری کنند. پس می فرستد خدا بر ایشان ـ یعنی : یأجوج و مأجوج ـ کرمهایی را مانند کرمهایی که در بینی شتر و گوسفند است در گردنهاشان . پس صبح می کنند در حالتی که همهٔ آنها به یک دفعه هلاک و کشته شده باشند ، و فرود می آید عیسی و اصحاب او . پس نمی یابند بقدر یک وجب از زمین را مگر این که می گیرد آنها را بوی گند و عفونت و خونهای آنها . پس رو به خدا آورند به تضرّع و زاری . پس می فرستد خدا بر ایشان مُرغی را مانند گردنهای شتران دراز گردن . جنّه های آنها را بلند می کنند و می اندازند آنها را به جایی که خدا می خواهد . پس بارانی بر آنها می باراند خدا که پوشیده نشود از آن خانه ای و کلوخی و کُرکی . پس می شوید همهٔ آن کثافات را و زمین را مانند آیینه پاک می کند ، و به زمین گفته شود که میوهٔ خود را برویاند و برکت خود را برگرداند . در آن روز مردم از انارهای آن می خورند . از یک دانه انار جمعی می خورند و سیر می شوند و بقدری انار بزرگ است که به مقعر پوست آن استظلال میکنند و برکت میدهد خدا در شیر بنحوی که شتر تازه نتیجه آورده شیر آن جمع بسیاری از مردم راکفایت میکند و گاو تازه زاییده شیر آن قبیلهای راکفایت کند و از شیر یک گوسفند جماعتی از خانواده و خویشاوندان بهرهمند کافی شوند. پس در حالی که این طور برکات زمین ظاهر شده، برانگیزاند خدا بر ایشان نسیم پاکیزهای را، پس میگیرد زیر بغلهای ایشان را. پس میگیرد روح هر مسلمانی را و میمانند باقی مردمان که علانیه زنها با مردها با یکدیگر در حضور مردم جمع میشوند و مجامعت میکنند مانند مجامعت کردن خرها. پس در آن وقت قیامت برپا میشود.

تشریح بعضی از نکات خبر

بدان که بعضی از نکات موحشی در این خبر اشاره و تصریح به آن شده که فضلاً از مادّیّین و طبیعیّین کثیری از منتحلین <sup>(</sup> به دین هم ۔اعم از مسلمان و غیره ۔ مؤمن به آن نیستند و نمی پذیرند و آن را جزء اکاذیب و افسانه به شمار می آورند ، و از آن جمله است زیاد شدن سیر فلک و فلکیّات از طریق خود یا نقص آن در شتاب یا کندی یا تقدّم یا تأخّر ؛ از قبیل جمله ای از این خبر که از رسول خدا ﷺ سؤال شده که : چقدر می ماند در روی زمین ۔یعنی : دجّال ۔؟ و حضرت در جواب فرموده که : چهل روز که یک روز آن بقدر سالی و یک روز آن بقدر هفته ای و یک روز آن بقدر ماهی و باقی روزهای آن مانند سایر روزهای شما.

پس ایراد میکنند به مثل این خبر و امثال آن که: چنین خبری اگر راست باشد، ایجاب میکند ابطال هیئت و افساد نظام فلکیّات و تغییر تکوینی راکه قوام و قیام خلقت و خلق و ارزاق و اقوات و روییدن نباتات و پیدایش مخلوقات و مکونات و امثال اینها بر آن است.

هرگاه ایراد کننده معتقد به مبدأ و متدیّن به دین و نوامیس دینی باشد، در جواب او

انتحال: به خود بستن ، به خود نسبت دادن ، خود را به مذهبی بستن .

گفته می شود که : شما نظر می کنید به جریان روز در مخلوقات و مصنوعات الهیّه و غفلت دارید از نظر کردن در قدرت خالق و صانع علیم حکیم از حِکَم و مصالحی که در مصنوعات واشکال و اطوار آنها قرار داده ، و اگر به نظر دقّت چند معنی را در نظر بگیرید و به نظر انصاف در آن نظر کنید و از اعتساف برکنار شوید ، رفع غبار شبهه از شما خواهد شد.

اوّل آن که: به دلیل عقل و شرع ثابت شده که خدای تعالی خالق هر چیزی است، هرچند دفعة به ارادهٔ خود بدون ماده و مدّت ایجاد کند و یا به ترتیب و مدّت متدرّجاً یکی رابعد از دیگری به وجود آورد از مصنوعات خود - از سبب ، یا مسبّب ، یا علّت ، یا معلول ـ که همهٔ آنها انشا و ایجاد اوست که همهٔ آنها را به علم خود و قدرت خود از عدم به وجود آورده از عالم جبروت و لاهوت و مُلک و ملکوت و همهٔ آنها ممکن است و واجب نیست ـ که تغییر پذیر نباشد ـ ، و لازمهٔ امکان حدوث و تغییر است به ارادهٔ خالق و صانع آن ، و هر موجودی که متصل شد به موجودی از موجودات و مخلوقی از مخلوقات ، جایز است حذف و انفراد یکی از آنها و باقی گذاردن دیگری در وجود از چیزهایی که معتقد به آن اعتقاد دارد ـ خواه مجاور باشد ، یا مسبّب ـ و این قاعدهای است مهده به مقتضای ادله ای که وضع شده .

و امّا معنای دوم: پس از تقریر معنای اوّل میگوییم: چون آن قاعده دانسته شد، اکنون نیز بدان که عاقبت آفتاب و ماه گرفته شدن نور آنها و خارج شدن آنهاست از مرکز تدویر خود و آخر آسمان ها و زمین انفطار و شکافته شدن و نابود شدن آنهاست. پس همچنان که خالق آنها قادر است به نابود کردن آنها به اراده و قدرت خود، قادر است بر کُند کردن حرکت آنها از سرعتی که دارند و کم کردن از سرعت حرکت آنها بنحوی که آنچه از مدار و مسافت خود را در یک روز طی میکنند در ظرف یک هفته طی کنند و آنچه را که در یک ماه طی میکنند در مدّت یک سال طی کنند -چنان که عکس آن هم جایز است.

در صفحهٔ ۳۴۴ ارشاد شیخ مفید که در سال ۱۳۲۵ هجری به خطّ عبدالرحیم افشار نوشته و طبع شده در ضمن حدیثی که از ابیبصیر از حضرت امام محمّد باقر ﷺ روایت کرده و آن مأخوذ از حدیث طویلی است راجع به بعض از خصوصیّات حضرت قائم ﷺ ، در موضوع مدّت مکث آن حضرت می فرماید :

فيمكث على ذلك سبع سنين، كلَّ سنة عشر سنين من سنيكم هذه، ثمّ يفعل الله ما يشاء. قال: قلت له: جعلت فداك، فكيف يطول السنون؟ قال: يأمر الله تعالى الفلك باللبوث وقلّة الحركة، فتطول الأيّام لذلك والسنون. قال: قلت له: إنّهم يقولون: إنّ الفلك إن تغيّر فسد. قال: ذلك قول الزنادقة، فأمّا المسلمون فلا سبيل لهم إلى ذلك، وقد شقّ الله تعالى القمر لنبيّه صلى وردّ الشمس من قبله ليوشع بن نون على وأخبر بطول يوم القيامة وأنّه: ﴿كَالفُ

یعنی: پس مکث میکند بر این حال هفت سال که هر سالی از آن بقدر ده سال از سالهای شما باشد. پس میکند خدا آنچه که میخواهد. گفت: گفتم: فدایت شوم! پس چگونه سالها طولانی میشود؟ فرمود: امر میکند خدا فلک را به درنگ کردن و کمی حرکت. پس دراز میشود روزها و سالها به این جهت. گفت: به آن حضرت عرض کردم: میگویند که: اگر فلک تغییر کند، فاسد میشود. فرمود: این گفتهٔ زنادقه و کفار است، اما مسلمانان راهی برای گفتن این سخن ندارند و حال آن که خدا ماه را برای پیغمبر خود ﷺ شکافت و برگرداند آفتاب را برای یوشع بن نون ﷺ و خبر داد به درازی روز قیامت که: ﴿ آن بقدر هزار سال از سالهایی که شما میشمارید میشود.

و از آنچه که گفته شد شبههٔ طلوع آفتاب از مغرب و گرفتن آفتاب در نیمهٔ ماه رمضان و گرفتن ماه در آخر آن ماه بر خلاف عادت بر خلاف گفتهٔ منجّمین و بی نیاز شدن مردم در زمان ظهور از روشنی آفتاب مرتفع می شود.

۱. سورة حج، آيد ۴۷؛ سورة سجده، آية ۵.

٢. ارشاد، ج ٢، ص ٣٨٥. و نيز ر. ك: إعلام الورى بأعلام الهدى، ج ٢، ص ٢٩١؛ روضة الواعظين، ص ٢٤۴؛ كشف الغتة، ج ٣، ص ٢٤٥ ؛ بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٣٩، ح ٨٢ وج ٥٥، ص ٩١ - ٩٢، ح ١١؛ تفسير صافى، ج ٢، ص ٣٨۴، ذيل شمارة ٢٧؛ تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٥٠٩، ح ١٨٣ وج ٥، ص ١٧٥ \_ ١٧٤، ح ٥؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ٢٢٤،

و امّا معنای سوم، میگوییم: جریان عادت از تکوین مکوّنات و تدبیر در آن که دایر میان حرارت و برودت و از ظهور رطوبت و یبوست است، آن هم بطور کلّی، مربوط به فلک و فلکیّات نیز جایز است نباشد و جایز است برقرار خود باشد به استمرار حرارت و چیزی بر آن اضافه نشود، و بعضی از آنها تعلّق به آفتاب و ماه نداشته باشد، برخلاف گفتههای فلاسفه که میگویند: از برای آفتاب و ماه تأثیر در عالم کون و فساد در زیر کرهٔ ماه به گمان ایشان این امر لازم حتمی نیست که تصوّر نشود و جایز نباشد اندازه گیری غیر آن، بلکه آن امری است ممکن نفیاً و اثباتا و وجوداً و عدماً. تا زمانی که ارادهٔ خدا تعلّق گیرد دوام دارد و هرگاه ارادهٔ او بر تغییر و تکویر ۱ آن تعلّق گیرد تغییر میکند و بینور میشود \_چنان که مخبر صادق به آن خبر داده.

حدیث دویست و نوزدهم سیزدهم بحارالانوار ، طبع تهران در سال ۱۳۳۲ ، صفحهٔ ۱۶۱ ، از کتاب مواعظ از رسول خدا ﷺ روایت کرده که فرمود :

يخرج بقزوين رجل اسمه اسم نبيّ، يُسرِع الناسُ إلى طاعته، المشرك والمؤمن، يملأ الجبال خوفاً؛<sup>٢</sup>

یعنی : بیرون می آید به قزوین مردی که نام او نام پیغمبری است . شتاب میکنند مردم به فرمانبرداری او \_از مشرک و مؤمن . پر میکند کو ها را از ترس .

حديث دويست و بيستم سيز دهم بحار ، باب علامات ظهور ، همان طبع ، صفحهٔ ۱۷۴ ، از كتاب نصوص المعجزات

۱. تکویر : درهم پیچیدن . ۲. بحارالانوار ، ج ۵۲، ص ۲۱۲، ح ۶۴، و نیز ر.ک : غیبت شیخ طوسی ، ص ۴۴۴، ح ۴۳۸؛ الخرائج والجرائح ، ج ۳، ص ۱۱۴۸، ذیل شمار، ۵۷؛ الزام الناصب ، ج ۲، ص ۱۱۹.

#### Scanned by CamScanner

از جابر بن عبدالله انصاری از پیغمبر اکرم ﷺ روایت کرده که فرمود :

منًا مهديّ هذه الأُمّة. إذا صارت الدنيا هرجاً ومرجاً، وتظاهرت الفتن، وتقطّعت السبل، وأغار بعضهم على بعض فلاكبير يرحم صغيراً ولا صغير يوقّر كبيراً، فيبعث الله عند ذلك مهديّنا، التاسع من صلب الحسين. يفتح حصون الضلالة وقلوباً غفلاء. يقوم في الدين في آخر الزمان كما قمت به في أوّل الزمان، ويملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً؛

یعنی : از ما است مهدی این امّت . وقتی که دنیا هرج و مرج شد \_یعنی : خونریزی و قلق و اضطراب در مردم زیاد شد \_و تظاهر در فتنه ها شد و راه ها بریده شد و بعضی بر بعضی غیرت کشیدند ، پس کبیر به صغیر رحم نکرد و صغیر احترام کبیر را نگاه نداشت ، پس برمی انگیزاند خدا در چنین زمانی مهدی ما را که نهمین فرزند است از صلب حسین . می گشاید حصار های گمراهی را و دل های غفلت زده را . قیام می کند در راه دین در آخر زمان همچنانی که قیام کردم من به آن در اوّل زمان و زمین را پر می کند از عدل ، پس از این که پر شده باشد از جور و ستم .

## حدیث دویست و بیست و یکم

سيزدهم بحار، در همان باب و همان صفحه از كتاب الإمامة و التبصرة، تأليف ابن بابويه في، به سند خود از رسول خدا ﷺ روايت كرده كه فرمود: ظهور البواسير وموت الفجأة والجذام من اقتراب الساعة ٢٠

یعنی : ظاهر شدن مرض بواسیر و مرگ مفاجات \_یعنی : سکته \_و مرض خوره از علامات نزدیک قیام ساعت \_یعنی : ظهور \_است .

 ۱۰. بحارالأنوار، ج ۲۶، ص ۲۰۸، ضمن حدیث ۱۴۶ وج ۵۱، ص ۲۹ وج ۵۲، ص ۲۶۶ ـ ۲۶۷، ضمن حدیث ۱۵۴، و نیز ر.ک: معجم اوسط طبرانی، ج ۶، ص ۳۲۸، معجم کبیر، ج ۳، ص ۵۸، ضمن حدیث ۲۶۷۵؛ کفایة الأثر. ص ۶۲ ـ ۶۴: تاریخ مدینة دمشق، ج ۴۲، ص ۱۳۰؛ کشف الغمّة، ج ۳، ص ۲۶۸؛ ذخائر العقبی، ص ۱۳۶؛ مجمع الزواند، ج ۹، ص ۱۶۵؛ غایة المرام، ج ۵، ص ۸ وج ۷، ص ۱۰۰ ـ ۱۰۱؛ ینابیع المودّة، ج ۳، ص ۲۷۰. ح ۳۴ و ص ۳۹۰، ح ۲۷.

٢. بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢۶٩، ح ١٥٧، ونيز ر. ک: إلزام الناصب، ج ٢، ص ١٠٩.

حدیث دویست و بیست و دوم

سیزدهم بحار، در همان باب، صفحهٔ ۱۷۶، از کتاب محتضر حسن بن سلیمان به سند خود از رسول خداﷺ در ضمن حدیثی که از معراج خود نقل فرموده که خدای تعالی فرمود روایت کرده که فرمود:

وأعطيتك لمن <sup>١</sup> أُخرجُ من صلبه أحد عشر مهديّاً كلّهم من ذرّيّتك من البكر البتول، آخر رجل منهم يصلّي خلفه عيسى بن مريم. يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً وظلماً. أُنجي به من الهلكة، وأُهدي به من الضلالة، وأُبرئ به الأعمى، وأشفي به المريض.

قلت: إلهي، فمتى يكون ذلك؟ فأوحى إليّ \_عزّ وجلّ ـ: يكون ذلك إذا رفع العلم، وظهر الجهل، وكثر القرّاء، وقلّ العلماء ، وكثر الفتك، وقلّ الفقهاء الهادون، وكثر فقهاء الضلالة الخونة، وكثر الشعراء، واتّخذ أُمّتك قبورهم مساجد، وحلّيت المصاحف، وزخرفت المساجد، وكثر الجور والفساد، وظهر المنكر، وأمر أُمّتك به، ونهوا عن المعروف، واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، وصارت الأُمراء كفرة، وأولياؤهم فجرة، وأعوانهم ظلمة، وذوو الرأي منهم فسقة، وعند ثلاث خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وخراب البصرة على يدي رجل من ذرّيّتك [يتبعه الزنوج، وخروج ولد من ولد الحسن بن عليّ في وظهور] الدجّال يخرج بالمشرق من سجستان، ونار السفيانيّ.<sup>7</sup>

فقلت: إلهي، وما يكون بعدي من الفتن؟ فأوحى إليّ وأخبرني ببلاء بني أُميّة وفتنة ولد عمّي وما هو كائن إلى يوم القيامة، فأوصيت بذلك ابن عمّي حين هبطت إلى الأرض، وأدّيت الرسالة، فلله الحمد على ذلك كما حمده النبيّون، وكما حمده كلّ شيء [قبلي] و[ما] هو خالقه إلى يوم القيامة؛<sup>۴</sup>

۱.در مصدر: (أن). ٢. در مصدر : (وقلَّ العمل). ٣. در مصدر : (وظهور السفياني). ۴. بحارالأنوار، ج ۵۱، ص ۶۹ ـ ۷۰، ضمن حديث ۱۱ وج ۵۲، ص ۲۷۷ ـ ۲۷۸، ضمن حديث ۱۷۲، و نيز

اخبار مأثوره از پيغمبر بيني

361

یعنی : و عطا می کنم تو را برای کسانی که بیرون می آیند از صلب او \_یعنی : از صلب امیرالمؤمنین علی ﷺ \_یازده نفر مهدی که همهٔ آنها از ذرّیّهٔ تو هستند از بکر بتول \_یعنی : فاطمه ﷺ \_که آخرین مرد از ایشان نماز می گزارد در پشت سر او عیسی بن مریم ﷺ که پر می کند زمین را از عدل و داد همچنان که پر شده باشد از ظلم و جور . نجات می دهم به او از هلاکت و راهنمایی می کنم به او از گمراهی و صحّت می دهم به او کور را و شفا می دهم به او مریض را.

گفتم : خدای من ! پس چه وقت می باشد آن ؟ پس وحی کرد مرا خدای \_عزّوجل \_ که : این وقتی باشد که علم برداشته شود و نادانی آشکار شود و خوانندگان زیاد شوند و علماکم شوند و آدم کشی ناگهانی زیاد شود و فقهای هدایت کننده کم شوند و فقهای گمراه کننده زیاد شوند که خیانتکار باشند و شعرا بسیار شوند و امّت تو قبرها را مسجد خود کنند و قرآنها و کتابها زیور داده شود و مسجدها زینت کرده شود و جور و ستم بسیار شود و فساد زیاد گردد و کفّار فرماندهان ایشان شوند و منکر و جور و ستم بسیار شود و امّت تو به آن امر کرده شوند \_یا به آن امر کنند \_و نهی کنند و زنها و کفّار امیران و فرماندهان ایشان شوند و زما به مند و زماندهان ایشان شوند و زما به دیانهی کرده شوند \_از کارهای خوب و مردها در فجور به مردها اکتفاکنند و زنها به زنها و کفّار امیران و فرماندهان ایشان شوند و کارگزاران و زمامداران کارها فاجر شوند و یاران ایشان ستمکار شوند وصاحبان رأی از آنها فاسق باشند و آن زمان سه فرورفتنی به زمین ظاهر شود : فرورفتنی در مشرق و فرورفتنی در مغرب و فرورفتنی در جزیرةالعرب و خراب شدن بصره بر دستهای مردی از ذریّهٔ تو و دجّال از سمت

پس گفتم : الهی ! و چه می باشد بعد از من از فتنه ها ؟ پس وحی کرد مرا و خبر داد مرا به بلای بنی امیّه و فتنهٔ فرزندان عمویم و آنچه خواهد شد تا روز قیامت . پس عهد

ب ر.ك : كمال الدين وتمام النعمة ، ص ٢٥١ ـ ٢٥٢ ، ضمن حديث ١ ؛ المحتضر ، ص ٢٢١ ـ ٢٢٢ ، ضمن حديث ٢٢٣ ؛ غاية المرام ، ج ٢ ، ص ٧٣ و ج ٧ ، ص ١٢٢ ؛ تفسير نور الثقلين ، ج ٣ ، ص ١٢٢ ـ ١٢٥ ، ضمن حديث ٣٣ ؛ إلزام الناصب ، ج ١ ، ص ١٨٧ ـ ١٨٨ .

گرفتم به اینها از پسر عمّم زمانی که فرود آمدم به زمین و ادای رسالت کردم . پس ستایش مخصوص خداست بر اینها همچنان که ستایش کردند او را پیغمبران و هـمچنان کـه ستایش کرده و میکند او را هر چیزی و او آفرینندهٔ ستایش است تا روز قیامت .

بخش سوم تا به این جا منتهی شد و اکنون شروع میکنم در بخش چهارم این کتاب در بیان احادیث مأثوره از حضرت امیرالمؤمنین علیّ بن أبی طالب ـ صلوات الله و سلامه علیه .

# بخش چهارم

در اخبار علويّة راجعه به علائم آخرالزمان

۱ / حدیث دویست و بیست و سوم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۶. نعیم بن حمّاد از زرّ بن حبیش روایت کرده که گفت: شنیدم از علی ﷺ که می فرمود:

سلوني، فوالله لاتسألوني عن فئة خرجت تقاتل مائة أو تهدي مائة إلّا أنبأتكم بسائقها وقائدها وناعقها ما بينكم وبين الساعة؛

یعنی : بپرسید از من . پس قسم به ذات خدا نمی پرسید از من از گروهی که بیرون آید و قتال کند با صد نفر یا راهنمایی کند صد نفر را ، مگر این که خبر می دهم شما را به رانندهٔ آن گروه و پیشرو آن و فریاد کنندهٔ آن از میان شما تا قیام قیامت .

# ۲ / حدیث دویست و بیست و چهارم

ملاحم و فتن، ص ۱۶. نعیم به سند خود از عاصم بن ضمره از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

جعل الله في هذه الأُمَّة خمس فتن: فتنة عامَّة، ثمَّ فتنة خاصَّة، ثمَّ فتنة عامَّة، ثمَّ فتنة

۱. ملاحم و فتن، ص ۶۵، ح ۲ و ص ۲۲۱، ضمن حدیث ۳۱۹، و نیز ر.ک: کتاب سلیم، ص ۲۵۶ \_۲۵۷؛ کتاب الفتن، ص ۲۰؛ بحارالأنوار، ج ۳۴، ص ۲۵۹، ذیل حدیث ۱۰۰۶. خاصة، ثمَّ فتنة خامسة تصير الناس فيها كالبهائم؛

یعنی : قرار داد خدا در این امّت پنج فتنه را : فتنه ای که مخصوص عموم امّت است و فتنه ای مخصوص خواص آنهاست . پس از آن فتنهٔ عمومی دیگر . پس از آن فتنهٔ خصوصی دیگر . پس از آن فتنهٔ پنجم است که مردم در آن فتنه مانند چهارپایان خواهند شد.

۲ / حدیث دویست و بیست و پنجم

ملاحم و فتن، صفحهٔ ۱۷. نعیم به سند خود از ابن رزین غافغی روایت کرده که گفت: شنیدم از علی ﷺ که می فرمود:

الفتن أربع: فتنة السرّاء [وفتنة الضرّاء] وفتنة كذا \_وذكر معدن الذهب \_ حتّى يخرج رجل من عترة النبيَّ ﷺ يصلح الله على يديه أمرهم؛ ٣

یعنی : فتنه ها چهار است : فتنهٔ پنهانی و فتنهٔ اینچنین ، و ذکر کرد معدن طلا را \_یعنی : معدنی که در آخرالزمان ظاهر می شود \_تا این که بیرون آید مردی از عترت پیغمبر ﷺ که اصلاح کند خدا بر دست او کار ایشان را .

مراد از آن مرد حضرت قائم ﷺ است.

۶ / حديث دويست و بيست و ششم ملاحم و فنن ، صفحه ١٨ از عاصم بن ضمره از على الله روايت كرده كه فرمود : في الفتنة الخامسة العمياء الصماء المطبقة تصير الناس فيها كالبهائم ٤٠

١. در مصدر : ( ثمّ الفتنة السوداء المظلمة التي يصير الناس ).

۲. ملاحم و فتن، ص ۶۶، ح ۳ و ص ۳۰۶، ح ۴۲۷، و نیز ر.ک: مصنّف صنعانی، ج ۱۱، ص ۳۵۶ ـ ۳۵۷، ح ۲۰۷۳ : مسند ابن الجعد، ص ۳۱۳ : مصنّف ابن ابی شیبة ، ج ۸، ص ۵۹۹، ح ۴۹ : کتاب الفتن، ص ۲۶ ـ ۲۷: مستدرک حاکم، ج ۴، ص ۴۳۷ و ۵۰۴ ـ ۵۰۵؛ فتح الباری، ج ۱۳، ص ۴۰ : عمدة القاری، ج ۲۴، ص ۲۰۱. ۳. ملاحم و فتن، ص ۶۹، ح ۸، و نیز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۳۰. نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

. ٣1

TPF .....

یعنی : در فتنهٔ پنجم که کور کننده و کر کننده و جنون آورنده است ، مردم در آن مانند چهار پایاناند .

۵ / حدیث دویست و بیست و هفتم

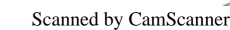
ملاحم و فتن، ص ۲۸، نعیم به سند خود از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إذا رأيتم الرايات السود فالزموا الأرض، ولا تحرّكوا أيديكم ولا أرجلكم، ثمّ يظهر قوم صغار لايؤبه لهم. قلوبهم كزبر الحديد. أصحاب الدولة. لايفون بعهد ولا ميثاق. يدعون إلى الحقّ وليسوا من أهله. أسماؤهم الكنى، ونسبهم الغرى<sup>٢</sup>، شعورهم مسرخاة كشسعور النساء حتّى يختلفوا في ما بينهم، ثمّ يؤتي الله الحقّ من يشاء؛<sup>٣</sup>

یعنی: وقتی که دیدید پرچمهای سیاه را، پس ملازم باشید زمین را و حرکت ندهید دستها و پاهای خود را \_یعنی: شما به آنها ملحق نشوید و با ایشان قیام نکنید. پس ظاهر می شوند گروهی کو تاه قد که از پستی آنها کسی به شأنشان اعتنایی نمی کند. برای ایشان است دلهایی مانند پارههای آهن. آنها از یاران دولت اند. وفا به عهد و پیمان خود نمی کنند. دعوت به حق می کنند و حال آن که از اهل حق نیستند. نامهای ایشان نامهای حقیقی ایشان نیست و بر خلاف حقیقت است و نسبشان پست و گدا ایشان فامهای حقیقی ایشان مانند موهای زنان ریخته، تا این که میان خود شان اختلاف افتد. پس می دهد خدا حق را به کسی که می خواهد.

۶ / حدیث دویست و بیست و هشتم

ملاحم و فتن ، صفحهٔ ۴۵ . نعیم به سند خود از امیرالمؤمنین علی ﷺ روایت کرده



5DE. 190

که فرمود:

يكتب السفيانيَّ إلى الذي دخل الكوفة بخيله بعد ما يعركها عرك الأديم. يأمره بالمسير إلى الحجاز، فيسير إلى المدينة، فيضع السيف في قريش، فيقتل منهم ومن الأنصار أربعمائة رجل، ويبقر البطون، ويقتل الولدان، ويقتل أخوين من قريش رجلاً وأُخته يقال لهما محمّد وفاطمة، ويصلبهما على باب المسجد بالمدينة؛

یعنی : مینویسد سفیانی به آن کسی که داخل کوفه شده بالشکرش بعد از آن که آن جا را مانند پوست بر هم مالیده . فر مان می دهد به رفتن به سمت حجاز . پس می رود به جانب مدینه و شمشیر در قریش می گذارد و از آنها و از انصار چهار صد نفر را می کشد و شکم پاره می کند و می کشد دو برادر و خواهر را از قریش که برادر نامش محمّد و خواهر فاطمه است و آن هر دو را بر در مسجد مدینه بر دار می آویزد .

٧ / حديث دويست و بيست و نهم ملاحم و فنن ، در همان صفحه از آن حضرت روايت كرده كه فرمود : يبعث السفياني بجيش إلى المدينة ، فيأخذون من قدروا عليه من آل محمّد \_صلوات الله عليه وعليهم \_، ويقتل من بني هاشم رجالاً ونساءً . فعند ذلك يهرب المهدي والمستنصر ٢ من المدينة إلى مكّة ، فيبعث في طلبهما وقد لحقا بحرم الله وأمنه ٢٠

یعنی : برمی انگیز اند سفیانی لشکری را به سوی مدینه ، پس می گیرند هر قدر بتو انند از آل محمد ﷺ را و می کشند از بنی هاشم مردان و زنانی را. در آن حال فرار می کنند مهدی و مستنصر از مدینه به مکه. پس لشکر می فرستند به طلب ایشان در حالتی که آنها رسیده اند به حرم امن خدا.

#### Scanned by CamScanner

۸ / حديث دويست و سیام ملاحم و فنن . نعيم از آن حضرت روايت کرده که فرمود : لايخرج المهدي حتّى يقتل ثلثاً ويموت ثلثاً ويبقى ثلثاً ؟ يعنى : بيرون نمى آيد مهدى تا يک ثلث از مردم کشته شوند و يک ثلث از آنها بميرند و يک ثلث از آنها باقى مانند .

+99 . Ce

٩ / حديث دويست و سى و يكم ملاحم و فنن، صفحة ٢٧ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا نادى منادٍ من السماء: إنّ الحقّ في آل محمّدﷺ، فعند ذلك يظهر المهديّ على أفواه الناس ويسرون"، فلايكون لهم ذكر غيره؛<sup>۴</sup>

یعنی : چون منادی نداکند از آسمان که : حق در آل محمّد ﷺ است ، پس در آن هنگام ظاهر می شود مهدی بر دهن های مردم و می روند . پس نباشد در زبان ایشان ذکری غیر از ذکر آن حضرت .

۱۰ / حديث دويست و سى و دوم ملاحم و فنن، صفحه ۴۹ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: بعد الخسف ينادي منادٍ من السماء: «إنّ الحقّ في آل محمّد ﷺ » في أوّل النهار، ثمّ ينادي منادٍ في آخر النهار: «إنّ الحقّ في ولد عيسى»، وذلك نخوة من الشيطان؛<sup>٥</sup> يعنى: بعد از خسف \_يعنى: بيرون رفتن به زمين \_منادىاى ندا مىكند از آسمان

۱. با توجه بد ترجمه این مورد و دو مورد دیگر باید « ثلثٌ » باشند. ٢. ملاحم و فتن، ص ١٢٨، ح ١٣٣، و نيز ر. ي :كتاب الفتن، ص ٢٠٤ ؛كنز العمّال، ج ١۴، ص ٥٨٧، ح ٣٩۶۶٣. ۳. در مصدر : (ویشربون حبّه). ۴. ملاحم و فتن، ص ۱۲۹، ح ۱۳۶، و نیز ر.ک:کنز العمّال، ج ۱۴، ص ۵۸۸، ح ۳۹۶۶۵. ٥. ملاحم و فتن، ص ١٣٣، ح ١۴٨، و نيز ر. ک : کتاب الفتن، ص ٢٠٩؛ صراط مستقيم، ج ٢، ص ٢٥٩.

که : ۱ حق با آل محمّد ﷺ است ۱ در اؤل روز . پس منادیای ندا میکند در آخر روز که : ۱ حق در اولاد عیسی است ۱ و این از نازیدن و تکبّر شیطان است .

مؤلّف گوید: مراد از خسف ممکن است که قبل از صیحهٔ آسمانی در ماه رمضان و بعد از قیام سفیانی باشد و ممکن است مراد فرور فتن لشکر سفیانی به زمین بیدا باشد. بنابر اوّل اشاره است به خسف مشرق یا خسف مغرب یا خسف جزیرة العرب و مراد از دو ندا ندای بیست و سوم ماه رمضان است بعد از قیام سفیانی در ماه رجب و بنابر دوم دو ندا غیر از صیحهٔ آسمانی در ماه رمضان است ـ چنان که چند ندای آسمانی از اخبار و احادیث مستفاد می شود که بعض از آنها در بخش سوم این کتاب در ضمن اخبار نبویّه گذشت و بعض از آنها هم بعد از این ذکر خواهد شد.

و اممامغاد ندای دومی که در این حدیث تصریح کرده به وُلد عیسی احتمال می رود تصحیف شده باشد لفظ عثمان به عیسی و این اشتباه از ناسخ باشد؛ زیرا که عیسی فرزندی نداشته و بعلاوه سایر احادیث در این باب هم در هیچ کدام چنین عبارتی ذکر نشده، مگر حدیثی که نیز در ملاحم و فتن در صفحهٔ ۴۸ از حضرت باقر ﷺ روایت کرده به تردید به عنوان آل عیسی یا آل عبّاس -چنان که در قسمت احادیث مأثوره از آن حضرت نقل خواهم کرد.

١١ / حديث دويست و سى و سوم ملاحم و فنن، صفحه ٥١ از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا هزمت الرايات السود خيل السفياني التي فيها شعيب بن صالح التميمي تمنى الناس المهدي فيطلبونه، فيخرج من مكة ومعه راية رسول الله يَنْ ، فيصلي ركعتين بعد أن يياس الناس من خروجه؛ لما طال عليهم من البلاء. فإذا فرغ من صلاته انصرف، فقال: أيتها الناس، ألح البلاء بأُمة محمد ين وبأهل بيته خاصة، قهرنا وبغي علينا الم

. . ملاحم و فتن، ص ١٣۶، ح ١٥٤، و نيز ر . ى :كتاب الفتن، ص ٢١٣ ؛كنز العمّال. ج ١۴، ص ٥٩٠. ح ٣٩۶٧٣.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

یعنی : وقتی که فرار داد پرچمهای سیاه لشکر سفیانی را آنچنان پرچمهایی که در میان آنهاست شعیب بن صالح ، آرزو کنند مهدی را ، پس بطلبند او را . پس بیرون می آید از مکّه و با اوست پرچم رسول الله ﷺ . پس دو رکعت نماز می گزارد بعد از این که مأیوس شده باشند مردم از خروج او برای آن بلاهای طولانی که متوجّه ایشان شده . پس چون از نماز فراغت یافت ، می رود و می گوید : ای گروه مردم ! پیوسته بارید بلاها به امت محمّد ﷺ و به اهل بیت او بخصوص . مقهور واقع شدیم و جور و ستم بر ما رفت .

۱۲ / حدیث دویست و سی و چهارم

ملاحم و فنن ، صفحهٔ ۵۲ از آن حضرت روایت کرده که فرمود :

يخرج المهديّ في اثني عشر ألفاً إن قلّوا، وخمسة عشر ألفاً إن كثروا، ويسير الرعب بين يديه. لايلقاه عدوّ إلّا هزمهم بإذن الله. شعارهم: أمت أمت. لايبالون في الله لومة لائم، فيخرج إليهم سبع رايات من الشام، فيهزمهم ويملك، فيرجع إلى الناس بحبّهم ونعيمهم وقاصّتهم وبرواتهم<sup>١</sup>. لايكون بعدهم إلّا الأجمال<sup>٢</sup>. قلنا: وما القـاصّة والرواة <sup>٢</sup> قال: يقتصّ<sup>۴</sup> الأمر حتّى يتكلّم الرجل بما شاء، لاينسى<sup>٥</sup> شيئاً <sup>٩</sup>

یعنی : بیرون می آید مهدی با دوازده هزار نفر اگر کم باشند و با پانزده هزار اگر زیاد باشند و رعب و ترس در پیش روی اوست . به او نرسد دشمنی مگر آن که او را فرار دهد به اذن خدا . شعار شان گفتن «امّت ، امّت » است . باکی ندارند در راه خدا از ملامت



Scanned by CamScanner

اخبار علوية راجعه به علائم آخرالزمان

ملامت کننده . پس بیرون آید به طرف ایشان هفت پرچم از شام . پس فرار می دهد ایشان را و مالک می شود . پس برمی گردد به سوی مردم با حبوبات و نعمت های ایشان و قصّه کنندگان و روایت کنندگان ایشان . نباشد بعد از ایشان مگر شتران . گفتیم : قاصه و روات چیست ؟ فرمود : قصّه می کند کار را تا تکلّم کند مرد به آنچه که می خواهد و فراموش نکند چیزی را .

> ۱۴ / حدیث دویست و سی و پنجم ملاحم و نتن، صفحهٔ ۵۲از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

يرسل الله على أهل الشام من يفرّق جماعتهم حتّى لو قاتلتهم الثعالب غلبتهم، وعند ذلك يخرج رجل من أهل بيتي في ثلاث رايات، المكثّر يقول: خمسة عشر ألفاً، والمقلّل يقول: اثنا عشر ألفاً. أمارتهم: امّت امّت. على رايتهما رجل [يطلب] الملك أو يقتضى له الملك، فيقتلهم الله جميعاً. فيردّ الله على المسلمين أُلفتهم وقاصّتهم وبرواتهم ٢٠

یعنی: می فرستد خدا بر اهل شام کسی را که متفرق کند جماعت ایشان را، تا این که اگر روباه ها با ایشان مقاتله کنند، غالب شوند بر ایشان. در آن هنگام مردی بیرون آید از اهل بیت من در سه پرچم. آن که عدّهٔ او را بسیار دانسته پانزده هزار می گوید و آن که کم دانسته دوازده هزار می گوید. شعار ایشان «امّت، امّت» است. بر پرچم آنها مردی است که پادشاه است، یا آن که اقتضا دارد که پادشاه باشد. پس می کشد همهٔ آنها را. پس رد می کند خدا بر مسلمانان جمعیّت ایشان را و قصّه کنندگان ایشان و

۱. در مصدر: (يبتغي). ۲. در مصدر : ( وفاصتهم وبزارتهم ) ، و در کتاب الفتن : ( وبزازتهم ) . ۲. ملاحم و فتن، ص ۱۳۸ ـ ۱۳۹، ح ۱۵۹، و نیز ر .ک :کتاب الفتن، ص ۲۱۶ ؛ معجم اوسط طبرانی، ج ۴، ص ۱۷۶ ؛ تاريخ مدينة دمشق، ج ١، ص ٣٣٥؛ مجمع الزوائد، ج ٧، ص ٣١٧؛ كنز العمّال، ج ١۴، ص ٥٨٤\_٥٨٧. . 19991-

۱۴ / حدیث دویست و سی و ششم

ملاحم و فنن، صفحهٔ ۵۳از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

إذا بعث السفياني إلى المهدي جيشاً يخسف به ' بالبيداء وبلغ ذلك أهل الشام، قالوا لخليفتهم: قد خرج المهدي فبايعه وادخل في طاعته، وإلا قتلناك. فيرسل إليه بالبيعة، ويسير المهدي حتى ينزل بيت المقدس، وتقبل إليه الخزائن، وتدخل العرب والعجم وأهل الحرب والروم وغيرهم في طاعته من غير قتال حتى يبنى المساجد بالقسطنطنية وما دونها، ويخرج قبله رجل من أهل بيته بأهل الشرق، ويحمل السيف على عاتقه شمانية أشهر، يقتل و يمثّل ويتوجّه إلى بيت المقدس، فلا يبلغه حتى يموت.<sup>1</sup>

مؤلِّف گويد: چون متن حديث مضطرب و متزلزل بود، لذا از ترجمهٔ آن صرف نظر شد.

١٥ / حديث دويست و سى و هفتم ملاحم و فنن، صفحة ١٦٠ آن حضرت روايت كرده كه فرمود: إذا نزل جيش في طلب الذين خرجوا إلى مكة فنزلوا البيداء، خسف بهم ويناديهم"، وهو قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ ٢ من تحت أقدامهم، ويخرج رجل من الجيش في طلب ناقة له، ثمّ يرجع إلى الناس فلا يجد منهم أحداً، ولا يحسّ بهم، وهو الذي يحدّث الناس بخبرهم؟<sup>٥</sup>

يعني : وقتى كه فرود آمد لشكر سفياني در طلب آنهايي كه از مدينه بيرون رفتند به

Scanned by CamScanner

GD. TVI

طرف مکه در زمین بیدا، ، زمین فرومی گیرد آنها را و ندا می کند ، و آن است معنای گفتهٔ خدا : ﴿ و اگر ببینی زمانی که بترسند ، پس هیچ گذشتی در آن نیست و گرفته شوند از مکانی نزدیک ﴾ -یعنی : از زیر پاهای خود ـ ، و بیرون می رود مردی از آن لشکر در جستجوی ناقهٔ خود . پس چون برمی گردد به سوی آن مردم ، نمی یابد یکی از آنها را و احساس نمی کند ایشان را و اوست آن کسی که حدیث می کند مردم را به خبر ایشان که به زمین فرورفتند .

۱۶ / حدیث دویست و سی و هشتم

ملاحم و فتن به سند خود از آن حضرت روایت کرده که فرمود:

تنقض الفتن <sup>١</sup> حتّى لايقول أحد: لا إله إلاّ الله \_وقال بعضهم: لايـقال: الله، الله-، ثـمّ يضرب يعسوب الدين بذنبه، ثمّ يبعث الله قوماً قزعاً كقزع الخريف، وإنّي لأعرف اسـم أميرهم ومناخ ركابهم؛<sup>٢</sup>

یعنی : واتاب می شود فتنه ها تا این که کسی « لا إله إلا الله » نگوید و بعضی گفته اند : « الله ، الله » نگوید . پس پادشاه دین در دنبال آن می زند . پس برمی انگیزاند خدا قومی را دسته دسته مانند پاره های ابر که بیایند به هم متصل شوند ، و من هرآینه می شناسم نام امیر و فرماندهٔ ایشان را و می دانم جایگاه خوابیدن مرکب های ایشان را.

## ۱۷ / حدیث دویست و سی و نهم

غيبت نعماني، در باب علائم ظهور، صفحهٔ ١٣٧، در ضمن حديث طويلي از حضرت باقر ﷺ از اميرالمؤمنين ﷺ روايت كرده كه فرمود بالاى منبر مسجد كوفه: إنّ الله حيز وجلّ ذكره - قدّر في ما قدّر وحتم بأنّه كائن لابدّ منه أخذ بني أُميّة بالسيف

۱. در مصدر: (ينقص الدين).
 ۲۲۹، ونيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۱۶۲، ونيز ر.ک: کتاب الفتن، ص ۲۴۲.

جهرة، وإنَّ أخذ بني فلان بغتة (و إنَّه يأخذ بني العبّاس)، وقال ﷺ: لابدٌ من رحى تطحن، فإذا قامت على قطبها وثبتت (وقامت خل) على ساقها، بعث الله عليها عبدا عنيفاً خاملاً أصله. يكون النصر معه. أصحابه الطويلة شعورهم. أصحاب السبال. سود ثيابهم. أصحاب رايات سود. ويل لمن ناواهم. يقتلونهم هرجاً. والله، لكانّي أنظر إليهم وإلى فعالهم وما يلقى الفجّار منهم والأعراب الحفاة . يسلّطهم الله عليهم بلا رحمة، فيتتلونهم هرجاً على مدينتهم بشاطى الفرات البرّيّة والبحريّة جزاءً بما عملوا، وما ربّك يظلّام للعبيد؛

یعنی : بدرستی که خدای -عز وجل ذکره - مقدر کرده است در آنچه که مقدر و حتم کرده به آن که آن خواهد شد و چاره از آن نیست گرفتن بنی امیه است با شمشیر آشکارا و بدرستی که گرفتن پسران فلان -یا پسران عبّاس - ناگهانی است ، و فرمود ﷺ : ناچار است از آسیایی که نرم کند . پس چون بر قطب خود ایستاد و ثابت -یا قائم - شد بر ساق خود ، برمی انگیزاند خدا بر ایشان بنده ای را که مزدور یا درشتخو و سوارکار و سر سخت سخن درشت که گمنام و بی قدر است اصل آن و او کسی است که نصر با اوست و اصحاب او موهای دراز [دارند] و صاحب سبیل ها هستند و جامه های آنها سیاه است و پرچم های سیاه دارند . وای بر کسی که قصد ایشان را کند! می کشند آنها زاکشتنی . به ذات خدا قسم ، گویا می بینم ایشان را و کار هاشان را و آنچه رو می دهد به فجار از ایشان و عرب های پابر هنه -یا جغاکار . مسلط می گرداند ایشان را بر آنها بدون این که رحم داشته باشند . پس می کشند آنها را کشتنی در شهر شان در شط فرات ، چه در بیابان و خشکی باشند یا در دریا، و این کشته شدن مزد اعمال آنهاست و پروردگار تو ستمکار در حق بندگان نیست .

TVY SO

۱. در مصدر : (الجفاة). ۲. غیبت تعمانی، ص ۲۶۴ \_۲۶۵، ضعن حدیث ۱۳، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۳۲ \_۲۳۳، ضعن حدیث ۹۶؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۴۱.

۱۸ / حدیث دویست و چهلم

غیبت نعمانی، در همان باب، صفحهٔ ۱۷، به سند خود از آن حضرت روایت کرده که حضرت ابی عبدالله الحسین ﷺ از آن حضرت پر سید که : چه وقت پاک می گرداند خدا زمین را از ستمکاران ؟ فرمود :

GA. TVT

لايطهر الله الأرض من الظالمين حتّى يسفك الدم الحرام ـثمّ ذكر أمر بني أُميّة وبني العبّاس في حديث طويل ـ.، ثمّ قال: إذا قام القائم بخراسان، وغـلب عـلى أرض كـرمان (كوفان خل) والملتان، وحاز اجزيرة بني كاوان، وقام منّا قائم بـجيلان، وأجـابته الآبـر والديلم، وظهرت لولدي رايات الترك (الأتراك خل) متفرّقات فـي الأقـطار والخـبات<sup>٢</sup>، وكانوا بين هنات وهنات. إذا خربت البصرة وقام أمير الأُمراء بمصر.

فحكى الله حكاية طويلة، ثمّ قال: إذا جهّزت الألوف، وصفّت الصفوف، وقتل الكبش الخروف، هناك يقوم الآخر، ويثور الثائر، ويهلك الكافر، ثمّ يقوم القائم المأمول والإمام المجهول. له الشرف والفضل، وهو من ولدك، يا حسين. لا ابن مثله. يظهر بين الركنين في دريسين باليين. يظهر على الثقلين، ولا يترك في الأرض دَمين (شرّا خل). طوبى لمن أدرك زمانه، ولحق أوانه، وشهد أيّامه ؟

یعنی : طاهر نمی کند خدا زمین را از ستمکاران تا این که ریخته شود خون حرام. پس یاد کرد امر بنی امیّه را و بنی عبّاس را در حدیثی طولانی ، پس فرمود : زمانی که به پا خیز د قیام کنندهٔ مخصوص به خراسان و غلبه کند بر زمین کرمان \_یا کوفه \_ و ملتان و حیازت <sup>ع</sup>کند جزیرهٔ بنی کاوان را و بر پا خیز د قیام کننده ای از ما به گیلان و اجابت کند او را اُبُز و دیلم و ظاهر شود برای فرزند من پرچمهای ترک در حالتی که متفرّق باشند

۱. در مصدر: (وجاز). ۲. در مصدر: (والجنبات). ٢. غيبت نعماني، ص ٢٨٣ \_ ٢٨٢، ح ٥٥، و نيز ر. ي: بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٣٤، ح ١٠۴؛ إلزام الناصب، ج ٢، ص ١١٢: مكيال المكارم، ج ٢، ص ٢١٢- ٣١٥.

۴. حیازت: گرد آوردن، جمع کردن، فراهم ساختن و به دست آوردن چیزی.

در اقطار جهان و جاهای مخفی و میباشند در میان خصلتهای بد و خصلتهای بد ، در آن هنگام خراب میشود بصره و قیام میکند امیرالامراء در مصر .

پس حکایت کرد آن حضرت ﷺ حکایت طولانی ای را، پس فرمود: زمانی که هزارها نفر مجهّز شدند به تجهیزات جنگی و صفهای لشکریان آراسته شد و سرلشکر جنگی کشته شد، در آن وقت دیگری قیام کند و خونخواهی نماید و هلای شود آن کافر . پس از آن قیام می کند قائمی که آرزوی قیام او برده شده و آن امامی است که قدر او مجهول است و برای اوست شرافت و فضلی مخصوص و اوست از فرزندان تو ، یا حسین ! هیچ پسری مانند او نیست . ظاهر می شود بر جن و انس و نمی گذارد در روی زمین دو خون را \_یا شر و بدی را. خوشا به حال کسی که درک کند زمان او را و ملحق شود در اوقات او و حاضر باشد در روزهای او !

شرح لغات و نكات حديث

مراد از قائم به خراسان شاید همان کسی است که با پرچم های سیاه قیام میکند و به سمت کوفه می روند و کوفه و بصره را می گیرند، در صورتی که اهل حق نیستند. مردم را از روی حیله به حق دعوت میکنند و نام و نسب های خود را مخفی میکنند و خود را به غیر آن نام و نسبی که دارند شهرت می دهند و از اصحاب دولت اند از دولت های شرقیّه غیر ایران و ترکیه.

و مراد از خراسان خراسان مشهور فعلی ایران نیست، بلکه از قسمتهایی است که به تصرّف غیر در آمده و اکنون در قلمرو مملکت آنان به شمار میرود و هیچ رحمی در دلهای آنان نیست و بازی مخصوصی قیام میکنند از لباسهای سیاه و پرچمهای سیاه و گیسوهای دراز مانند گیسوهای زنان سابق و سبیلهای مخصوص، و بنابر نسخهای بر زمین کرمان غالب می شوند. ممکن است بنا بر این نسخه از جانب سیستان که از شهرهای خراسان است به سمت کرمان آیند و بر آن جا غالب شوند. و ممکن است که عبارت کوفان باشد به معنای کوفه مینا بر نسخه دیگر و این صحیح تر به نظر می آید به مقتضای آنچه از اخبار و احادیث دیگر مستفاد می شود از ظهور فتنهٔ این پرچم های سیاه در کوفه و این علامت مقارن زمان قیام سفیانی و لشکر فرستادن او به کوفه خواهد بود.

و این صاحبان پرچمهای سیاه مُلتان را که یکی از شهرهای پاکستان است -خواهند گرفت و از آن جا به ایران و عراق خواهند آمد و جزیرهٔ بنی کاوان که بین بصره و خرمشهر است -به تصرّف خود خواهند درآورد و پس از آمدن ایشان به کوفه و بصره قائمی از آل محمّد از گیلان قیام کند . حضرت ﷺ این قائم را نسبت به خودشان داده و دور نیست که مراد از این قائم سیّد حسنی باشد که از طالقان و حدود گیلان قیام میکند و با اوست گنجهایی که نه از طلا هستند و نه از نقره ، بلکه مردانی هستند قوی القلب و ثابت الایمان و دلهای ایشان مانند پارههای آهن است که او را اجابت میکنند و از ابر و دیلم او را یاری کنند و ابر محلی است در سیستان که محمّد بن الحسین حافظ از اهل آن جا بوده و دیلم کو هستانهای تابعهٔ گیلان است که در سمت شمالی قزوین واقع است .

و ملحق می شود به ایشان شعیب بن صالح تمیمی از سمرقند ـ که از شهرهایی است در سابق جزء ایران و در قلمرو شهرهای خراسان بوده و فعلاً از تصرّف ایران خارج است ـ و شعیب پرچمدار لشکر حسنی خواهد بود ـ چنان که مستند و اخبار اینها تماماً در این کتاب نقل خواهد شد ـ و اینها شکست دهنده و فرار دهندهٔ لشکر سفیانی ملعون از کوفه و عراق خواهند بود و درک کنندگان زمان حضرت قائم ـ علیه السلام ـ اند و ملحق به لشکر آن حضرت خواهند شد.

و مراد از پرچمهای ترک در این حدیث شریف و سایر احادیث دیگر گرجیهای سوفیاتی و اشتراکیها و یا بربریها و تبتیها و یا چینیها هستند؛ زیراکه همهٔ اینها از اولاد ترک و اولاد قنطورایی که در اخبار مکرّر به آنها اشاره شده می باشند و عدّه و پرچمهای ایشان در اقطار جهان و جاهای مخفی بیگمان متفرّق خواهد شد و استیلا و فتنهٔ ایشان مقرّب ظهور امام زمان و به نفع آن حضرت خواهد بود و این ترکها را مى فرمايد: صاحبان خصلت هاى بد و ناپسند مى باشند و متفرق شدن آنها وقتى خواهد بود كه بصره خراب شود و اميرالامراء ـ يعنى : رئيس جمهورى ـ در مصر پس از خرابى بصره قيام كند . در آن وقت است كه اختلاف ميان شرق و غرب و تمام روى زمين واقع خواهد شد و تجهيز هزاران لشكر شود و صف آرايى و جبهه بندى ها شود و به اصصلاح ابناى زمان ما جنگ جهانى سوم بر پاشود و يكى از جنگجويان مهم در دنيا كشته شود كه پس از كشته شدن او حضرت بقية الله ـ عجل الله تعالى فرجه ـ قيام خواهد كرد در مكة معظمه و بنياد جور و ستم را خواهد كند .

برای مزید آگاهی ناچار است از این که بعضی از نکات در این کتاب تذکر داده شود تا خوانندهٔ اخبار مندرجه در آن در حیرت نیفتد و بعضی از اسامی شهرهایی که در ضمن حدیث و اخبار ذکر شده و نامهای اماکن و طوایف و جغرافیای بعضی از اقطار زمین که فهم رموز بعضی از اخبار منوط به دانستن آنهاست شرح داده شود تا سبب مزید آگاهی خوانندگان گردد.

از جملهٔ آنها در بسیاری از اخبار گذشته و آینده در این کتاب لفظ ترک وار د شده، فلذا مقتضی است مقداری در این موضوع که ترک کیست و ترکستان که محلّ آنهاست کجاست بسط کلام دهم و اکتفا میکنم به شرح و بسط آن.

در کتاب المنجد شرح داده شده : تُرک قبیله هایی هستند که نسبت داده می شوند به او غوزخان و قره خان ( از او لاد منتسبه نسلاً بعد نسل به ترک بن یافث بن نوح علا) که متفرّق شدند . بعضی از آنها شرقی هستند که در قسمت منغولیا ساکن اند که به این مناسبت آنها را مُغُل و مُغول گویند که در قرن ششم و هفتم میلادی به دست مرسلین نصارا مسیحی شده اند ، و امّا قسمت اهم از آنها چادر نشین در آسیای و سطای شمالی کوه های آلتایی در قرن ششم زندگانی می کردند و این قسمت دولت های کو چکی تشکیل داده شدند .

۱ \_دولت قرهخانی در شمال ایران . ۲ \_دولت غزنویین در افغانستان و پنجاب .

و این دو دولت در نیمهٔ قرن دهم میلادی مسلمان شدند و در شمالی دریاچهٔ بَلَخش در روسیهٔ جنوبی ساکناند.

#### Scanned by CamScanner

۳ ـ دولت غُزَ ـ يا اُوغوز ـ كه آنها در تـركستان فـعلى و در ايـران و آسـياى صـغرا ساكناند و دولت سلاجقه از اين قبيله بو دهاند در قرن ياز دهم ميلادى و دولت عثمانيّه از اين سلسلهاند . تركمان و سلاجقه و عثمانيّه از يك سلسلهاند .

و امّا ترکستان منطقهای است در آسیای وسطی میان سیبریا و دریای قزوین و ایران و افغانستان و هند و مغولستان و آنها به چند قسمت منقسماند :

۱ - اتّحاد جمهوری های شوروی سوفیاتی که در سال ۷۵۱ میلادی ابتدای دخول اسلام بوده در میان آنها.

۲ - چین - یا صین - که اکثریّت آنها مسلماناند (بنا بر نـقل المنجد)، و ایـن نـقل سخیف و برعکس است .

۳-سوفیاتی که مملکت شوروی بالشویکی و اشتراکی می باشند.
 ۴-ترکمنستان که عاصمهٔ آن اشخباد \_یا عشق آباد \_است .
 ۵-از بکستان که عاصمهٔ آن تاشکنت و از شهر های آن است سمرقند و بخارا.
 ۶-تدجیکیا و عاصمهٔ آن ستالین آباد است (استالینگراد).

۷\_كبرخيزيا و عاصمهٔ أن فرونيزه است.

٨\_كازخستان و عاصمهٔ أن الماأتا است.

تُرکَمان قبیلهای از ترکیّه هستند که خاضع ترین آنها را تَتَر و تاتار میگویند و در این زمان مسکن آنها در ترکستان غربی و ایران و ماوراء قفقاز است .۱

۱۹ / حدیث دویست و چهل و یکم

غيبت نعماني، در باب غيبت امام، صفحة ٧٤ از اميرالمؤمنين علم روايت كرده كه فرمود: لا يقوم القائم ٢ حتّى تفقأ عين الدنيا، وتظهر الحمرة في السماء، وتـلك دموع حـملة العرش على أهل الأرض، حتّى يظهر فيهم أقوام لا خلاق لهم، يدعون لولدي وهم براء من

١. المنجد، بخش أعلام، ص ١٨٥. ٢. در مصدر: (القيامة).

Scanned by CamScanner

ولدي، تلك عصابة ردية لا خلاق لهم، على الأشرار مسلّطة، وللجبابرة مفتّنة، وللملوك مبيرة. يظهر في سواد الكوفة ويقدمهم رجل أسود اللون والقلب، رثّ الدين، لا خلاق لد، مهجن، زنيم، عتلّ. تداولته أيدي العواهر من الأُمّهات من شرّ نسل، لا سقاها الله المطر من سنة إظهار غيبة المتغيّب من ولدي، صاحب الراية الحمراء (الخضراء خل) والعلم الأخضر. أيّ يوم للمخيبين بين الأنبار وهيت؟ ذلك يوم فيه صيلم الأكراد والشراة، وخراب دار الفراعنة، ومسكن الجبابرة، ومأوى الولاة الظلمة، وأُمّ البلاء، وأُخت العار. تسلك وربّ علىّ \_يا عمر بن سعد \_ بغداد.

ألا، لعنة الله على العصابة من بني أُميَّة وبني فلان الخونة الذين يقتلون الطيّبين من وُلدي، ولا يراقبون (لايرقبون خل) فيهم ذمّتي، ولا يخافون الله في ما يفعلونه بحرمتي. إنَّ لبني عبّاس يوماً كيوم الطموح، ولهم فيه صرخة كصرخة الحبلى. الويل لشيعة ولا العبّاس من الحرب التي سنح بين نهاوند والدينور (يفتح من نهاوند والدينور خل). تلك حرب صعاليك شيعة عليّ. يقدمهم رجل من همدان اسمه على اسم النبيّ ﷺ. منعوت موصوف باعتدال الخَلق وحسن الخُلق ونضارة اللون، في صورته ضحك<sup>1</sup>، وفي أشفاره وطف، وفي عنقه سطح<sup>7</sup>، فرق<sup>7</sup> الشعر، مفلح الثنايا، على فرسه كبدر التمام، تجلّى عنه الغمام. يسير بعصابة خير عصابة أوت وتقرّبت ودانت الله بدين تلك الأبطال من العرب ولذين يلحقون (يلقحون خل) حرب الكريهة، والدبرة يومئذٍ على الأعداء. إنّ للعدوّ يسوم ذلك الصيلم والاستيصال؛<sup>1</sup>

یعنی : قیام نمیکند قائم تا این که کور شود چشم دنیا و آشکار شـود سـرخـی در آسمان و آن سرخی اشکهای بر دوش گیرندگان عرش است بر اهل زمین تا این که

۱. در مصدر : (له في صوته ضجاج). ۲. در مصدر: (سطع). ۳. در مصدر : ( أفرق ) ۴. غيبت نعماني ، ص ۱۴۹ \_ ۱۵۱ ، ح ۵ ، و نيز ر . ک : بحارالأنوار ، ج ۵۲ ، ص ۲۲۶ \_ ۲۲۷ ، ح ۹۰ ؛ إلزام الناصب ، ج٢. ص ١١٢.



ظاهر شوند در میان ایشان گروههایی که بهرهای از خیر برای ایشان نیست. دعوت میکنند برای فرزندم و حال آن که بیزارند ایشان از فرزند من . اینها جماعتی هستند پست که هیچ بهرهای از خیر برای ایشان نیست . تسلط دارنده اند بر اشرار و به فتنه اندازنده اند متکبران و سرکشان را و هلاک کننده اند پادشاهان را . ظاهر می شوند در سواد کوفه و پیشرو آنهاست مردی سیاه چرده و سیاه دل و بددین . هیچ بهره ای از خیر در او نیست . فرومایه و بی اصل ، پسرخوانده و ناکس و بدخوی ، بسیارخوار و سخت گوی و سخت آزار که به نوبت فروگرفته اند او را زنهای زناک ار از مادرها از بدترین نسل ، که سیراب نکند او را باران رحمت خدا از سال ظاهر کردن غیبت غیبت کننده از فرزند من . صاحب پرچم سرخ -یا سبز - و علم سبز . چه روزی است برای نامید شوندگان در میان انبار ؟! و روز پستی است آن روز . روزی است که بلای بزرگ ست برای کُردها و شریران و خراب شدن خانه فرعونها -یعنی : سرکشها و ستمکارها -و مسکن متکبران و سرکشان و جایگاه وًلات و حکام ستمکار و مادر بلاها و خواهر است برای کُردها و شریران و خراب شدن خانه فرعونها -یعنی : سرکشها و ستمکارها -و مسکن متکبران و سرکشان و جایگاه وًلات و حکام ستمکار و مادر بلاها و خواهر

آگاه باش ! خدا لعنت کند جماعتی از بنی امیّه و بنی فلان - یعنی : بنی عبّاس - را که خیانتکاران اند . کسانی هستند که می کشند پاکیزگان از فرزندان مرا و مراقبت نمی کنند در حقّ ایشان عهد مرا و نمی تر سند از خدا در آنچه که می کنند آن را به حرم من . بدرستی که از برای بنی عبّاس روزی است مانند روزی بسیار بسیار سخت و برای ایشان در آن روز فریادی است مانند فریاد زن حامل . ای وای از برای شیعیان او لاد عبّاس از جنگی که رخ داده شود میان نهاوند و دینور - یا فتح کرده شود از نهاوند و دینور ..! این جنگ گدایان شیعیان علی است که مقدّم و رئیس آنها مردی است از همدان که همنام پیغمبر ﷺ است . منعوت و موصوف است به اعتدال خلقت و نیکویی خلق و خوش صورت و خنده رو و صاحب مژگان انبوه دراز ، پهن گردن ، موی او متفرق - یعنی : موی رو و پیشانیش از هم جدا . بر اسب خود سوار است مانند ماه شب که بهتر جماعت اند که جایگزین و نزدیک شود خدا را و متدیّن باشد به دیـن آن شجاعان عرب. آنانی که ملحق شوند به ایشان با شمشیرهای تیز برّان برای جنگ با دشمنان و فرار دادن دشمن در آن روز که روزی است سخت و بیچاره کنندهٔ دشمنان.

دانسته باد که این حدیث شریف نیز عبارت اخرای حدیث ماقبل آن است که در لفظ مختلف، ولى در معنى موافق است و بعض از علائم در أن اضافه شد \_مانند سرخي اي كه در آسمان ظاهر شود که آن بواسطهٔ فتنهٔ شدید خونینی است که بر ذراری پیغمبر و شیعیان ایشان وارد می شود که از افزونی ظلم و جور و ریختن خون هایشان و هتک حرمتشان حاملین عرش به گریه درآیند که در آن هنگام صاحبان پرچمهای سیاه از طرف خراسان آیند به سمت کوفه و همانها هستند که هیچ بهرهای از دین و خیر ندارند و برای ولي عصر دعوت مي كنند در حالتي كه بيزارند از او و آن حضرت بيزار است از ايشان ، و در این حدیث نیز خبر می دهد از تسلّط ایشان بر اشرار و کشتن ایشان گردنکشان متکبّر جبّار و هلای کردن ایشان یادشاهان خونخوار را و وصف می فرماید رئیس و مقدّم این جماعت كفّار را به يستى تحلق و تحلق و يستى حَسّب و نسب و ولدالزنا بودن و بى بهره بودن از خير و دين كه سلسلة آباء و امتهات او نسلاً بعد نسل از اوّل غيبت امام عصر تا آن زمان همهٔ آنها فرومایه و بیاصل و زنازاده بودهاند و این جنگ بزرگ وحشتناک در انبار \_که یکی از شهر های نزدیک کوفه است \_واقع می شود در میان کردها و اشرار عرب و ایشان ، و در اثر این حادثهٔ بزرگ بغداد خراب می شود و جنگ شدیدی هم در میان نهاوند و دینور واقع شود. شاید [از] مراد این جنگ جنگ سیّد حسنی باشد -چنان که از بعض اخبار ديگر مستفاد مي شود و اوصافي هم كه در حقٌّ پيشرو ايشان بيان فرموده بر همين اشعار دارد؛ چنان که حضرت صادق هم در حقّ او فرموده ، که : أن جناب صبيح الوجه مي باشد.

۲۰ / حديث دويست و چهل و دوم غيبت نعماني، صفحهٔ ۱۳۳، از آن حضرت روايت كرده كه فرمود: ملك بني العبّاس عسر لايسر فيه. دولتهم لو اجتمع عليهم الترك والديلم والسند والهند

لغات

والبربر والطيلسان لم يزيلوه، ولايزالون يتمرّغون ويتنعّمون في غضارة من ملكهم، حتّى يشذّ عنهم مواليهم وأصحاب ألويتهم، ويسلّط الله لهم علجاً يخرج من حيث بدأ ملكهم. لايمرّ بمدينة إلّا فتحها، ولا ترفع له راية إلّا هدمها، ولا نعمة إلّا أزالها. الويل لمن ناواه. فلا يزال كذلك حتّى يظفر ويدفع بظفره إلى رجل من عترتي، يقول بالحقّ ويعمل به؛

بربر : در قسمت آفریقای شمالی واقع و مردمان آن سفید پوستها و قسمتی از نژاد جَرمن و قسمتی از نژاد ترکاند .

> طیلسان : اقلیمی است وسیع در نواحی دیلم . تمرّغ : به معنای درنگ کر دن .

غضارة: فراخي نعمت و خوشي زندگاني.

علج : اطلاق می شود بر کافر و جنایتکار و ناقص الخلقه و لئیم و چابک سخت در کار . یعنی : ملک بنی عبّاس مشکل است . آسانی در آن نیست . اگر جمع شوند بر ضرر ایشان ترک و دیلم و سند و هند و بربر و طیلسان ، نمی توانند ملک ایشان را زایل کنند و زایل نمی شوند و بر جا هستند و در نعمت و خوشی زندگانی می کنند تا زمانی که دوستان و غلامان و پرچمداران آنها کم شوند و مسلط گرداند خدا بر ایشان کافری ـیا جنایتکاری ، یا ناقص الخلقه ای ، یا لئیم پستی و چابکی سرسخت ـراکه او بیرون می آید

۱. غیبت نعمانی، ص ۲۵۷ \_ ۲۵۸، ح ۴، و نیز ر .ک :کتاب الأربعین، ص ۳۸۱ ؛ بحارالأنوار ، ج ۳۱، ص ۵۳۰ \_ ۵۳۱، ح ۳۶.

از جایی که ابتدای ملک آنها از آن جا شد ـ یعنی : از سمت خراسان .

و نمی گذرد به شهری مگر آن که آن جا را فتح می کند و پرچم و رایتی بر علیه او بلند نمی شود مگر آن که آن را سرنگون کند و نیابد نعمتی را مگر آن که آن را زایل کند. وای بر کسی که آن علج قصد او راکند! پس همیشه بر همین روش هست تا این که بر ملک ظفر یابد و پس از ظفر یافتن واگذار شود به مردی از عترت من که حق بگوید و به حق عمل کند.

مراد از جملهٔ «من حیث بدأ ملکهم» اشاره است به این که ابتدای استیلای بنی عبّاس از طرف خراسان بو سیلهٔ ابو مسلم خراسانی شد و انقراض ملک آنها از طرف خراسان خواهد بود بو سیلهٔ علجی که از خراسان قیام کند در آخر زمان با پرچم های سیاه \_\_\_\_\_\_ حنان که از اخبار بسیار مستفاد می شود \_و مراد از مردی از عترت آن حضرت وجود مبارک امام زمان اللهٔ است و ممکن است سیّد حسنی باشد ؛ چه که آن جناب آنها را در کوفه قلع و قمع می کند و فرار می دهد ، والله العالم.

۲۱/ حدیث دویست و چهل و سوم

السماء والعالم ، صفحهٔ ۳۳۹ طبع امین الضرب از خطبهٔ ملاحم امیرالمؤمنین ﷺ در باب بلدان ممدوحه و مذمومه روایت کرده که فرمود :

يخرج الحسنيّ صاحب طبرستان مع جمّ كثير من خيله ورجله حتّى يأتـي نـيشابور، فيفتحها ويقسّم أبوابها، ثمّ يأتي أصبهان، ثمّ إلى قم، فيقع بينه وبين أهل قم وقعة عظيمة يقتل فيها خلق كثير، فينهزم أهل قم، فينهب الحسنيّ أموالهم، ويسبي ذراريهم ونساءهم، ويخرّب دورهم، فيفزع أهل قم إلى جبل يقال له وراردهار، فيقيم الحسنيّ ببلدهم أربعين يوماً، ويقتل منهم عشرين رجلاً، ويصلب منهم رجلين، ويرحل عنهم؛

يعني : بيرون مي آيد حسني صاحب طبر ستان با جمعيّت بسياري از سواران و پيادگان

١. بحارالأنوار ، ج ٥٧ ، ص ٢١٥ ، ح ٢٤.

خود تا این که می آید به نیشابور . پس فتح می کند آن جا را و تقسیم می کند در بهای آن را. پس می آید به اصفهان . پس از آن جا به قم و در میان او و اهل قم جنگ سختی واقع می شود که کشته می شوند در آن جا خلق بسیاری . پس فرار می کنند اهل قم به سوی کوهی که آن را وراردهار گویند . پس غارت می کند حسنی مالهای ایشان را و اسیر می کند او لادها و زنان ایشان را و خراب می کند خانه های ایشان را . پس می ماند حسنی در شهر ایشان تا چهل روز و بیست نفر مرد از آنها می کشد و دو نفر بر دار می زند . پس از آن جا کوچ می کند .

# ۲۲ / حدیث دویست و چهل و چهارم

السماء والعالم، صفحهٔ ۳۳۹، در همان باب از آن حضرت روایت کرده که فرمود در جواب سائلی که سؤال کرد از آن حضرت که: در زمان نزول فتنه کدام یک از شهرها سالم تر و بهترین شهرهاست ؟ فرمود:

أسلم المواضع يومئذٍ أرض الجبل. فإذا اضطربت خراسان ووقع الحرب بين أهل جرجان و طبرستان وخربت سجستان، فأسلم المواضع يومئذٍ قصبة قم. تلك البلدة التي يخرج منها أنصار خير الناس أباً وأُمَّاً وجداً وجدة وعمّاً وعمّةً، تلك التي تسمّى الزهراء. بها موضع قدم جبرئيل، وهو الموضع الذي نبع منه الماء الذي من شرب منه أمن من الداء، ومن ذلك الماء عجن الطين الذي عمل منه كهيأة الطير، ومنه يغتسل الرضائي ، ومن ذلك الموضع يخرج كبش إبراهيم وعصا موسى وخاتم سليمان ا

یعنی : سالم ترین جاها در آن روز زمین جَبَل است . پس چون مضطرب شد خراسان و واقع شد جنگ در میان اهل گرگان و طبرستان و خراب شد سیستان ، پس سالم ترین جاها در آن روز قصبهٔ قم است و آن شهری است که بیرون می آید از آن یاران کسی که بهترین مردم است از جهت پدر و مادر و جدّ و جدّه و عمو و عمّه و آن

. بحارالأنوار ، ج ۵۷، ص ۲۱۷ \_۲۱۸، ح ۴۷.

شهری است که زهرا، نامیده شده و در آن جاست جای پای جبرئیل، و آن جاست جایی که می جو شد از آن آبی که هر که بنو شد از آن، ایمن می شود از هر دردی، و از آن آب سر شته شد گِلی که از آن ساخته شد مانند مرغ و از آن غسل کرد رضا ﷺ و از آن جا بیرون می آید قوچ ابراهیم و عصای موسی و خاتم سلیمان ﷺ .

۲۲ / حديث دويست و چهل و پنجم

السماء والعالم، صفحهٔ ۳۴۱، در همان باب از ش نهج البلاغه، تألیف ابن میشم روایت کرده، گفته که: چون فارغ شد امیرالمؤمنین الله از جنگ جمل، خطبهای خواند برای مردم در بصره. پس حمد و ثنای الهی را بجا آورد و صلوات و درود بر پیغمبر بیش فرستاد. پس از آن فرمود:

يا أهل البصرة، يا أهل المؤتفكة، ائتفكت بأهلها ثلاثاً وعلى الله تمام الرابعة. يا جند المرأة و أعوان البهيمة، رغا فأجبتم، وعقر فانهزمتم (فهربتم خل). أخلاقكم دقاق، ودينكم نفاق، وماؤكم زعاق. بلادكم أنتن بلاد الله تربة، وأبعدها من السماء. بها تسعة أعشار الشرّ، المحتبس فيها بذنبه والخارج منها بعفو الله. كأنّي أنظر إلى قريتكم هذه وقد طبقها الماء حتّى ما يرى منها إلا شرف المسجد كأنّه جؤجؤ طير في لجّة بحر.

وساق إلى قوله : إذا هم رأوا البصرة قد تحوّلت أخصاصها دوراً وآجامها قصوراً. فالهرب الهرب؛ فإنّه لا بصرة لكم يومئذٍ.

ثم التفت عن يمينه فقال : كم بينكم وبين الأُبُلَة ؟ فقال له المنذر بن الجارود : فداك أبي وأُمَّي، أربعة فراسخ. قال له : صدقت، فوالذي بعث محمّداً ﷺ وأكرمه بالنبوة وخصّه بالرسالة وعجّل بروحه إلى الجنّة، لقد سمعت منه كما تسمعونه منّي أن قال : يا عليّ، هل علمت أنّ بين التي تسمّى البصرة والتي تسمّى الأُبُلَة أربعة فراسخ، وسيكون في التي تسمّى الأُبُلَة موضع أصحاب العشور ؟ يقتل في ذلك الموضع من أُمّتي سبعون ألفاً شهيدهم يومنذٍ بمنزلة شهداء بدر.

فقال له المنذر : يا أمير المؤمنين، ومن يقتلهم، فداك أبي وأُمِّي؟ قال: يقتلهم إخوان

[الجنّ] وهم جيل كأنّهم الشياطين، سود ألوانهم، منتنة أرواحهم، شديد كـلبهم، قـليل سلبهم. طوبى [لمن قتلهم وطوبى] لمن قتلوه. ينفر لجهادهم في ذلك الزمان قوم هم أذلّة عند المتكبّرين من أهل ذلك الزمان. مجهولون في الأرض، معروفون في السماء. تبكي السماء عليهم وسكّانها والأرض وسكّانها، ثمّ هملت عيناه بالبكاء، ثمّ قال: ويـحك، يـا محرة، من جيش لا رهج له ولا حسّ.

فقال له المنذر: يا أمير المؤمنين، وما الذي يصيبهم من قبل الغرق وممًا ذكرت، وما الويح؟ [وما الويل؟] فقال: هما بابان، فالويح باب رحمة، والويل باب عذاب. يابن الجارود، نعم تارات عظيمة. منها عصبة يقتل بعضها بعضاً، ومنها فتنة يكون بها خراب منازل وخراب ديار وانتهاك أموال وسبا نساء يذبَّحن ذبحاً. [يا] ويل أمرهن حديث عجيب، ومنها أن يستحلّ بها الدجّال الأكبر الأعور الممسوح العين اليمنى، والأُخرى كأنّها موزوجة بالدم، لكانّها في الحمرة علقة نائيً الحدقة كهيأة حبّة العنب الطافية على الماء، فيتبعد من أهلها عدّة من قتل بالأبُلّة من الشهداء أناجيلهم في صدورهم. يقتل من يقتل، ويهرب من يهرب، ثمّ رجف، ثمّ قذف، ثمّ خسف، ثمّ مسخ، ثمّ الجوع الأغبر، ثمّ الموت الأحمر -وهو الغرق. يا منذر، إنّ للبصرة ثلاثة أسماء سوى البصرة في الزبر الأوّل، لا يعلمها إلاً العلماء. منها الخريبة، ومنها تدمُر، ومنها المؤتفكة.

وساق إلى أن قال: يا أهل البصرة، إنّ الله لم يجعل لأحد من أمصار المسلمين خطّة شرف ولا كرم إلا وقد جعل فيكم أفضل ذلك، وزادكم من فضله بمنّه ما ليس لهم. أنتم أقوم الناس قبلة. قبلتكم على المقام حيث يقوم الإمام بمكّة، وقاريكم أقرأ الناس، وزاهدكم أزهد الناس، وعابدكم أعبد الناس، وتاجركم أتجر الناس وأصدقهم في تجارته، ومتصدّقكم أكرم الناس صدقة، وغنيّكم أشدّ الناس بذلاً وتواضعاً، وشريفكم أحسن الناس خلقاً، وأنتم أكرم الناس جواراً، وأقلّهم تكلّفاً لما لايعنيه، وأحرصهم على الصلاة في جماعة. ثمرتكم أكثر الثمار، وأموالكم أكثر الأموال، وصغاركم أكس الأولاد، ونساؤكم

۱.در مصدر: (نأتى).



أقنع النساء وأحسنهن تبعّلاً.

TAP ....

سخَر لكم الماء، يغدو ويروح صلاحاً لمعاشكم، والبحر سبباً لكثرة أموالكم. فسلو صبرتم واستقمتم، لكانت شجرة طوبى لكم مقيلاً وظلاً ظليلاً، غسير أنَّ حكم الله فسيكم ماضٍ، وقضاؤه نافذ، لامُعقَّب لحكمه، وهو سريع الحساب. يقول الله: ﴿ وَإِنْ مِنْ قَرْيَةٍ إِلاَّ نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْم الْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ .'

ثم ساق الخطبة إلى قوله : إنّ رسول الله على قال لي يوماً وليس معه غيري : إنّ جبرئيل الروح الأمين حملني على منكبه الأيمن حتّى أراني الأرض ومن عليها، وأعطاني أقاليدها، وعلّمني ما فيها وما قد كان على ظهرها وما يكون إلى يوم القيامة، ولم يكبر عليّ ذلك كما لم يكبر على أبي آدم، علّمه الأسماء كلّها ولم يعلمها الملائكة المقرّبون، وإنّي رأيت بقعة على شاطى البحر تسمّى البصرة. فإذا هي أبعد الأرض من السماء وأقربها من الماء، وإنّها لأقرب الأرض خراباً، وأخشنها تراباً، وأشدّها عذاباً، ولقد خسف بها في القرون الخالية مراراً، وليأتين عليها زمان، وإنّ لكم \_يا أهل البصرة \_ وما حولكم من القرى من الساء ليوماً عظيماً بلاؤه، وإنّي لأعلم موضع منفجَره من قريتكم هذه، شمّ أُمور قبل ذلك تدهمكم، عظيمة، أُخفيت عنكم وعلمناها. فمن خرج عنها عند دنوً غرقها فبرحمة من الله سبقت له، ومن بقي فيها غير مرابط بها فبذنبه، وما الله بظلام للعبيد؟

لغات

«الموتفكة» يعنى : منقلبه \_يعنى : زير و رو شونده \_يا حقيقةً \_مانند شهرهاى قوم لوط \_، يا بواسطهٔ غرق شدن در آب . «طبّقها الماء» \_به تشديد \_يعنى : زير آب رفت و فروگرفت او را آب . «الأخصاص» جمع «نُحصّ» \_به ضمّ خا \_يعنى : خانههاى چوبى و نيى .

۱. سورۀ اسراء، آیۀ ۵۸. ۲. در مصدر : (لأسرع). ۳. بحارالأنوار ، ج ۳۲، ص ۲۵۲ ـ ۲۵۷، ح ۱۹۹ و ج ۵۷، ص ۲۲۴ ـ ۲۲۴، ح ۵۸ و نیز ر.ک: مروج الذهب ، ج ۲، ص ۳۶۸ : شرح نهج البلاغة ابن میتم بحرانی ، ج ۱، ص ۲۸۹ ـ ۲۹۳ : مناقب خوارزمی ، ص ۱۸۹ ، ذیل حدیث ۲۲۳. «الآجام»: جمع «أجمة»: محلَّ روییدن نی ـیعنی: نیزار یا درختهای پربرگ به هم پیچیده.

أَبُلَة ـبه ضمّ همزه و باء و تشدید لام ـ: همان موضعی است که امروز بصره گفته میشود و این جا در سابق از دهات بصره بوده و باغهای بصره و در سابق یکی از بهشتهای چهارگانه شمرده میشد، و اُبُلَه امروز همان موضع گمرک است بر حسب آنچه پیغمبر ﷺ خبر داده به آن.

الجيل \_به كسر جيم \_: صنفي از مردم را گويند، و گفته [شده] كه: هر قـومي كـه زبان مخصوص و لغت مخصوص دارند آن را جيل گويند.

الأرواح: جمع ريح -به معنى رايحه -است.

الکَلَب -به فتح کاف و لام -: به معنای شرّ و اذیّت و شبه جنون است کـه عـارض شود کسی را که سگ دیوانه او را دندان گرفته باشد.

السَلَب ـ به فتح سین و لام ـ : آن چیزی است که گرفته می شود از یکی از دو قرین از قرین خود در هنگام جنگ که با او ست \_ از اسلحه و اسب و جامه و مانند اینها .

> «ینفر لجهادهم» یعنی: بیرون میرود برای جنگ کردن با ایشان. «هملت عینه» یعنی: اشک چشم او راگرفت و جاری شد.

التارات: به معنى دفعات \_ يعنى : چند مرتبه ، مرتبهاي بعد از ديگري .

العُصبة \_به ضمّ عين و سكون صاد \_: به معنى جماعت و گروه است ، و به فتح عين و صاد: به معنى اقربا و خويشان .

«انتهاك الأموال» يعنى : گرفتن اموال از راهى كه حلال نيست.

«سباء النساء» يعنى : اسير كردن زنان .

و « یستحل بها الد جال » یعنی : منزل بگیرد در آن جا و مسکن کند ، و د جال : از « دجل » است به معنای خلط کر دن و شیطنت کر دن و به اشتباه انداختن و دروغ گفتن ، نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

معنای حدیث ای اهل بصره! ای اهل شهری که سه مرتبه زیر و رو و سرنگون شد و بر خداست که دفعهٔ چهارم هم آن را زیر و رو کند! (اشاره به زیـر و رو شـدن آن است در آخـر زمان) ای لشکر زن - یعنی : عایشه -! (اشاره به جنگ جمل است) ای یاران چهار پا - یعنی : شتر عایشه -! صدا بلند کرد ، پس اجابت کردید ، و چون شتر پی شد فرار کردید . خلق و خوهای شما پست و فرومایه است و دین شما دورویی و نفاق کردن است و آب شما تلخ است و قابل شرب نیست . شهرهای شما با گند و تعفّن ترین شهرهاست از جهت خاک و دور ترین بلاد است از آسمان . نُه عُشر ۱ شرَ و بدی در آنهاست . محبوس است آن که در آن محبوس است به گناه خود و بیرون رونده است از آن جا آن که بیرون رود به عفو و بخشش خدا . گویا می بینم این شهر شما را که فروگرفته است آن را آب به اندازهای که دیده نشود از آن چیزی مگر کنگره های مسجد آن که مانند سینهٔ مرغ بر روی دریا نمایان است .

پس کشانید کلام خود را تا آن جایی که فرمود : در آن هنگام می بینند ایشان بصره را که جابه جا شده است خانه های چوبی و خانه هایی که از نی ساخته شده و نیزار های آن و مبدّل گر دیده به قصر ها . آن وقت دیگر بصره برای شما نیست . در آن وقت باید فرار کنند .

پس آن حضرت رو را به جانب راست خود گردانید و فرمود: چقدر فاصله است در میان شما و اُبُلّه ؟ منذر بن جارود عرض کرد: پدر و مادرم فدای تو باد! چهار فرسخ . فرمود به او که : راست گفتی . قسم به آن خدایی که برانگیخت پیغمبر خود محمّد را به رسالت و او را گرامی داشت به پیغمبری و مخصوص گردانید او را به آن و روح او را بشتاب به بهشت برد ، هرآینه شنیدم از او همچنان که شما از من می شنوید که فرمود : یا علی ! آیا دانسته ای که میان آن شهری که آن را بصره گویند و آن جایی که آن را اُبُلَه گویند چهار فرسخ است ؟ و زود باشد آن جایی که آن را اُبُلَه گویند جای گمرک گیرندگان شود . در این موضع از امّت من هفتاد هزار نفر کشته می شوند که شهید ایشان در آن روز به منزلهٔ شهدای بدر است .

پس منذر عرض کرد : یا امیرالمؤمنین ! پیش از غرق شدن چه بلایی به آنها خواهـد رسید و که آنها را خواهد کشت ، پدر و مادرم فدای تو باد ؟ فرمود : میکشند ایشـان را

برادرانی که می باشند صنفی از مردم یا قومی که لغت مخصوصی دارند. گویا شیطان هایی هستند که روها و رنگ هاشان سیاه و خون هاشان گندیده و یا بوهای آنها متعفّن و شرّ و اذیّت و شبه جنون آنها استوار و اسلحه و جامه های جنگی و اسب های ایشان کم است. خوشابه حال آن کسی که اینها او را بکشند! کوچ می کنند برای جهاد کردن با ایشان در آن زمان گروهی که آنها در نزد متکترین و گردن کشان اهل آن زمان قدر شان مجهول است در روی زمین و در نزد اهل آسمان معروف و شناخته شدگان اند. گریه می کنند بر ایشان آسمان و ساکنین آن و زمین و ساکنین آن .

پس چشم های حضرت پر از اشک شد. پس فرمود: در رحمت بر روی تو باز شود، ای بصره! از لشکری که غباری برای ایشان نیست \_ یعنی: بنحوی روی زمین راه می روند که از زیر پاهای آنها گرد و غباری بلند نمی شود ـ و صدای آهستهٔ آنها شنیده نمی شود. پس منذر عرض کرد: یا امیرالمؤمنین ! چیست آن بلایی که بر ایشان وارد می شود پیش از غرق شدن از آنچه ذکر فرمودی ، و مراد از کلمهٔ وَیح چیست ؟ فرمود : این هر دو دو باب اند . و یح باب رحمت است و ویل باب عذاب ، ای پسر جارود ! آری چند مرتبه بلاهاي بزرگ به ايشان اصابت مي كند. از جملهٔ آنها جماعتي - يا خويشاونداني - هستند كه بعضى از ايشان بعض ديگر ايشان را مي كشند، و از آن جمله فتنه اي است كه منزل ها و خانه های ایشان خراب شود و مال های ایشان به حرام گرفته شود و زن های ایشان اسیر شود و آن زن ها را سر میبرند سر بریدنی . ای وای که امر زنان آنها امری است عجیب ! و از آن جمله است که ساکن می شود در میان ایشان د جال اکبر که یک چشم است و چشم راست او ماليده است و چشم چپ او گويا ممزوج با خون است كه گويا در سرخي آن پارهٔ خون بسته است و حدقهٔ چشم او برآمدگی دارد مانند دانهٔ انگوری که روی آب بایستد و فرونرود در زیر آب. پس اهل بصره متابعت او راکنند به عدد کسانی که در أبُلُه كشته و شهيد شدند . انجيلهاشان در سينه هايشان است . كشته شو دكسي كه كشته شو د و فرار کند کسی که فرار کند. پس در آن جا زلزلهای واقع شود و به زمین فرورفتنی روى دهد. پس سنگ بر آنها ببارد. پس از آن مسخ شوند. پس گرسنگي غبار آلودي



ايشان را فروگيرد . بعد از آن به مرگ سرخ مبتلا شوند \_كه آن غرق شدن است . ای منذر ! برای بصره سه اسم دیگر است در کتاب های نخست که نمی دانند آن را مگر دانایان. یکی نُحرّیبه و دیگری تَدمُر و سوم مؤتفکة، و کلام راکشانید تا آن جایی که فرمود: ای اهل بصره! بدرستی که خدا قرار نداده است برای هیچ یک از شهر های مسلمانان قصّهٔ شرافتی و نه کرامتی مگر آن که قرار داده است در شما زیادتر و برتر از آن و زیاد کرده است از فضل خود به سبب عطای خود برای شما آنچه راک نیست برای ایشان . مستقیم ترین قبله های مردم قبلهٔ شماست که بر جانب مقام ابراهیم است در آن جایی که امام در مکّه می ایستد و قاری شما قاری ترین قرّاء است و زاهد شما زاهد ترین مردم است و عبادت کنندهٔ شما عبادت کننده ترین مردم است و تاجر شما بهترین تجارت کنندگان از مردم است و راستگو ترین ایشان است در تجارت خود و صدقه دهندهٔ شماکریمترین مردم است در صدقه دادن و ثروتمند شما سخت ترین مردم است از حیث بذل كردن - يعنى : بخشنده تر است - و تواضع و فروتني او بيشتر است و شريف شما نیکو ترین مردم است از حیث خلق و خو و شما گرامی ترین مردم هستید از حیث همسایهداری و کمترین ایشان از حیث تکلُفات بی معنی و حریص ترین ایشان هستید بر نماز خواندن به جماعت و میوههای شما بیشترین میوههاست و مالهای شما بیشترین مالهاست و کوچکهای شمازیرکترین اولادند و زنهای شماقانع ترین زنهایند و نیکو شو هر دار ترند از سایر زن ها. مسخّر کرده است خدا \_یا مسخّر شده است \_برای شما آبی که صبح و شام بر شما جاری است برای ساختن امر معیشت شما و دریا را سبب قرار داده براي زياد شدن مال شما. پس اگر صبر كرديد و استقامت ورزيديد، هرآينه درخت طوبي هم در عوض داده خواهد شد كه سايه انداز دبر سرهاي شما سايه انداختني . جز این که حکم خدا در حقّ شما جاری است و قضای او در شما نافذ است و تعقیب کنندهای برای حکم او نیست و حساب او سرعت و شتاب دارد. می فرماید خدا که : نیست هیچ قریه و شهری مگر این که ما نابود کننده ایم آن را پیش از روز قیامت \_یا شکنجه دهندهایم آن را شکنجه دادن سختی . میباشد این در لوح محفوظ نو شته شده که .

### Scanned by CamScanner

یس کشانید حضرت خطبه را تا آن جاکه فرمود: بدرستی که رسول خدا ﷺ روزي كه غير از من و او كسى نبود به من فرمود : جبر ئيل روح الامين روزي مرا بر منک ' راست خود بلند کرد تا آن که همهٔ زمین و آنچه بر روی آن است به من نشان داد و عطاکر د به من کلیدهای آنها را و یاد داد به من آنچه راکه در آن است و آنچه راکه بر پشت آن است و آنچه را که می باشد تا روز قیامت و بزرگ نیامد بر من اینها همچنانی که بزرگ نیامد بر پدرم آدم دانستن همهٔ اسماء را و حال آن که ملائکهٔ مقرّبین نمیدانستند و من دیدم بقعهای را در کنار دریا که آن بصره نامیده می شود در حالی که دورترين زمين بُوَد از آسمان و نزديکترين أن بُوَد به أب و سريع ترين محلّى بُوَد به خراب شدن و خاک آن زبر ترین خاک هاست و عذاب آن سخت ترین عذاب هاست، و هرآینه چند مرتبه زمین او را فروبرده است در قرنهای گذشته و هرآینه می آید بر آن زمانی عظیم، و بدرستی که برای شما -ای اهل بصره! - و برای اطراف شما از سایر دهها هرآینه روز بزرگی پیش خواهد آمد که بلای آن روز بزرگ است و من می دانم جایی را که منفجر و شکافته می شود از شهر شما این شهر و چیزهایی را که بزرگ است و به فشار آورد شما را در آن پیش از منفجر شدن آن که آنها را از شما پنهان میکنم و میدانم آنها را . پس کسی که بیرون رود از آن نزدیک غرق شدن آن به رحمتي از جانب خدا نجات يافته، وكسي كه بماند در أن و رصدبندي نكند حدود أن

را تا غرق شود پس به سبب گناه اوست و نیست خدا ستمکار برای بندگان .

## ۲۴ / حدیث دویست و چهل و ششم

سیزدهم بحارالانوار ، طبع تهران ، صفحهٔ ۱۷۵ ، از کتاب نصوص المعجزات به سند خود از امیرالمؤمنین ﷺ روایت کرده که فرمود برای مردم :

سلوني قبل أن تفقدوني؛ لأنّي بطرق السماء أعلم من العلماء، وبطرق الأرض أعلم من العالم. أنا يعسوب الدين. أنا يعسوب المؤمنين، وإمام المتّقين، وديّان الناس يوم الدين.

۱.منکب: شانه.

TAY . Ce

اخبار علوية راجعه به علائم آخرالزمان

أنا قاسم النار، وخازن الجنان، وصاحب الحوض والميزان، وصاحب الأعراف. فليس منّا إمام إلّا و هو عارف بجميع أهل ولايته، وذلك قوله \_عزّ وجلّ\_: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ <sup>(</sup>.

َالا أَيِّها الناس، سلوني قبل أن تفقدوني، فتشغر برجلها فتنة شرقيّة، وتطأ في حطامها بعد موتها وحياتها، وتشبّ نار بالخطب الجزل من غربيَّ الأرض، رافعة ذيلها، تدعو: يا ويلها لرحله ومثلها. فإذا استدار الفلك، قلتم: مات أو هلك. بأيّ وادٍ سلك؟ فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾.<sup>٣</sup>

ولذلك آيات وعلامات، أوّلهن إحصار الكوفة بالرصد والخندق، وتخريق الزوايا في سكك الكوفة، وتعطيل المساجد أربعين ليلة، وكشف الهيكل، وخفق رايات حول المسجد الأكبر تهتز القاتل والمقتول في النار، وقتل سريع، وموت ذريع، وقتل النفس الزكيّة بظهر الكوفة في سبعين، والمذبوح بين الركن والمقام، وقتل الأشقع صبراً في بيعة الأصنام، وخروج السفياني براية حمراء، أميرها رجل من بني كلب، واثنا عشر ألف عنان من خيل السفياني يتوجّه إلى مكّة والمدينة، أميرها رجل من بني أُميّة، يقال له حزيمة، أطحس العين الشمال، على عينه ظفرة غليظة يتمثّل بالرجال، لاترد له راية حتّى ينزل المدينة في دار يقال لها دار أبي الحسن الأُمويّ، ويبعث خيلاً في طلب رجل من آل محمّد، وقد اجتمع إليه ناس من الشيعة يعود إلى مكّة، أميرها من غلوان.

إذا توسّط القاع الأبيض خسف بهم، فلا ينجو إلاّ رجل يحوّل الله وجهه إلى قفاه لينذرهم ويكون آية لمن خلفهم، ويومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾، ٥ ويبعث مائة وثلاثين ألفاً إلى الكوفة، وينزلون الروحا والفاروق، فيسير

> ۱. سورۀ رعد. آیۀ ۷. ۲. در مصدر : (خطامها). ۳. سورۀ اسراء. آیۀ ۶. ۴. در مصدر : (الأسقع). ۵. سورۀ سبأ. آیۀ ۵۱.

Scanned by CamScanner

منها ستون ألفاً حتى ينزلوا الكوفة موضع قبر هود على بالنخيلة، يتهجّمون إليهم يوم الزيئة وأمير الناس جبّار عنيد، يقال له الكاهن الساحر، فيخرج من مدينة الزوراء إليهم أمير في خمسة آلاف من الكهنة، ويقتل على جسرها سبعين ألفاً حتّى تحمى الناس من الفرات ثلاثة أيّام من الدماء، ونتن الأجساد، ويسبى من الكوفة سبعون ألف بكر، لايكشف عنها كفً ولا قناع، حتّى يوضعن في المحامل، ويذهب بهنّ إلى الثويّة \_وهي الغريّ.

ثمَ يخرج من الكوفة مائة ألف ما بين مشرك ومنافق، حتَّى يُقدِموا دمشق، لايصدَّهم عنها صادَّ، وهي إرم ذات العماد، وتُقبِل رايات من شرقيَّ الأرض غير معلَّمة، ليست بقطن ولاكتَّان ولا حرير، مختوم في رأس القِنا بخاتم السيَّد الأكبر، يسوقها رجل من آل محمّد، تظهر بالمشرق وتوجد ريحها بالمغرب كالمسك الأزفر<sup>(</sup>، يسير الرعب أمامهما بشهر حتَّى ينزلوا الكوفة طالبين بدماء آبائهم.

فبينما هم على ذلك إذ أقبلت خيل اليماني والخراسانيّ يستبقان كأنّهما فرسي رهان، شعث غبر جُرد وأصلاب نواطي وأقداح. إذا نظرت أحدهم برجله باطنه فيقول: لا خير في مجلسنا بعد يومنا هذا. اللّهمّ فإنّا التائبون، وهم الأبدال الذين وصفهم الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهَّرِينَ ﴾، ٢ ونظراؤهم من آل محمّد.

ويخرج رجل من أهل نجران يستجيب للإمام، فيكون أوّل النصارى إجابة، فيهدم بيعته، ويدق صليبه، فيخرج بالموالي وضعفاء الناس، فيسيرون إلى النخيلة بأعلام هدى، فيكون مجمع الناس جميعاً في الأرض كلّها بالفاروق، فيقتل يومئذٍ ما بين المشرق والمغرب ثلاثة آلاف ألف يقتل بعضهم بعضاً، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ فَمَا زَالَتْ تِلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدِينَ ﴾ "بالسيف.

· وينادي منادٍ في شهر رمضان من ناحية المشرق عند الفجر : يا أهل الهدى، اجتمعوا،

. در مصدر : (الأذفر ). ۲. سورة بقره . آية ۲۲۲. ٣. سورة انبياء، آية ١٥.

PAF .....

اخبار علوية راجعه به علائم آخرالزمان

GD. 190

وينادي منادٍ من قِبَل المغرب بعد ما يغيب الشمس : يا أهل الباطل، اجتمعوا، ومن الغد عند الظهر تتلوّن الشمس [و] تصفرّ، فتصير سوداء مظلمة، ويوم الثالث يفرّق الله بين الحقّ والباطل، وتخرج دابّة الأرض، وتُقبِل الروم إلى ساحل البحر عند كهف الفتية، فيبعث الله الفتية من كهفهم مع كلبهم، منهم رجل يقال له مليخا وآخر حملاها<sup>7</sup>، وهما الشاهدان المسلمان للقائم.<sup>7</sup>

لغات حديث « فَتُشْغِرُ برجلها » يعنى : توسعه مى دهد جنگ را به پاى خود . و تطأ حُطامها : و پاكوب و نرم مى كند متاع دنيوى فناپذير خود را . و « تُشَبُّ نارٌ » يعنى : برافرو خته مى شود آتشى . بالخطب الجزل : به امر عظيم و غليظ . استدارة فلك : اشاره است به تند شدن آتش فتنه . الكرة : الرجعة . تخريق الزوايا : خراب كردن و سوراخ كردن و راه دادن كوچه هاى بن بست را به يكديگر . هيكل : بناهاى مر تفع بلند و صورت و شخص و تمثال را گويند ، و در منتهى الإرب

میکن به به ی مرکع به و صورت و سخص و ممان را تویین ، و در سبهی ، رب گفته : هیکل \_کخیدر \_: سطبر و درشت از هر چیزی و اسب دراز ضخم و گیاه دراز تمام بالیده و شکوه و کالبد و پیکر و بنای بلند و خانهٔ ترسایان که در آن پیکر مریم ﷺ باشد و کلیسای ایشان .<sup>۴</sup>

«خفق رايات» يعنى: جنبيدن پرچمها.

١. در مصدر: (الشفق). ۲. در مصدر: (خملاها). ٣. بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٧٢ - ٢٧٥، ح ١٤٧، ونيز ر. ي: إزم الناصب، ج ٢، ص ١٠٢ - ١٠٤. البيَّه در كتاب بحارالأنوار اين حديث شريف در عداد احاديثي است كه از كتاب سرور أهل الايمان نقل شدهاند و اتَّفاقاً اين حديث عيناً در كتاب ياد شده، صفحات ٥٠-٥٥، به شمارة ٢٩ موجود است. ۴. منتهى الإرب، ج ۲-۴، ص ۱۳۶۸.

[ال]مسجد الأكبر: مسجد كوفه. قتل سريع : كشتن بشتاب. موت ذريع : مرگ فوري بشتاب و سرعت. أشقع : افعل وصفى است . در مذمّت كسى گويند كه به دهان از ميان ظرف چيزى را بر دار د و بخور د. عنان: به معنى پرچم و رايت. أطمَس : کسی که چشم او ناپدید شده. ظفرة: ناخنهٔ سفید است که در چشم ظاهر شود. القاع: بيابان. الروحاء \_به فتح و مد \_: موضعي است ميان مكَّه و مدينه . سي يا چهل ميل فاصله دارد تا مدينه . و نام دهي است از مضافات رحبهٔ شام و نام دهي است از مضافات نهر عيسي و شهري است . در قاموس و منتهى الإرباز فرّاء نقل شده . ا الفاروق: نام موضعي است. «يوم الزينة » يعنى : روز عيد . مدينة الزوراء: بغداد. « تحمى الناس » يعنى : پر هيز ميكنند مردم . الثويّة : أخر وادى السلام است از طرف كوفه كه قبّه كميل بن زياد در أن جاست و آن زمین نجف است. «غير معلَّمة» يعنى : تعليم مشق جنگى نگرفتهاند . السيّد الأكبر : رسول اكرم عظير . شعث: ژوليده مويان. غبر : غبار آلودگان.

١. القاموس المحيط ، ج ١، ص ٢٢٥ ؛ منتهى الإرب ، ج ١-٢، ص ۴٨١.

جُرد: صورت ها يوست انداخته. اصلاب: استخوان ها از لاغرى بالا أمده. نواطي : جمع ناطي - يعني : كولهبارها بريشت كشنده . أقداح : چشمها به گودي فرو رفته . حصيد: درويده شده. خامد: خاموش.

معنای حدیث

بپرسید از من پیش از آن که گم کنید مرا؛ زیرا که من به راه های آسمان داناترم از دانایان و به راه های زمین داناترم از هر داننده ای . من پادشاه دینم . من پادشاه مؤمنانم و پیشوای پرهیزکارانم و جزادهندهٔ مردمانم در روز جزا . من قسمت کنندهٔ آتشم . من خزینه دار بهشت هایم و صاحب حوض کوثر و میزان و صاحب اعرافم . پس نیست از ما امامی مگر این که او شناساست به همهٔ آن کسانی که بر آنها ولایت دارد و این است گفتهٔ خدای ـعزّوجل ـکه فرموده : (ای پیغمبر ! جز این نیست که تو بیم دهنده و ترساننده ای ، و برای هر گروهی هدایت کننده ای است ).

GD. MAY

آگاه باشید، ای گروه مردمان ! بپرسید از من پیش از آن که مراگم کنید. پس توسعه می دهد جنگ را به پای خود فتنه ای که از سمت مشرق رو می دهد - یعنی : از جمهور شوروی ها و یا چینی ها و یا فتنهٔ خراسانی - و پاکوب و نرم می کند متاع ناچیز دنیوی فناپذیر خود را بعد از مرگ و زندگانی آن و برافرو خته می شود آتش جنگ عظیم و تیره ای از طرف مغرب زمین که دامنهٔ آن بلند است و صدای ویل و وای آن بلند شود از صدا و بانگ و آواز آن و مانند آن . پس چون دور بردارد ، چرخ و مردم مختلف شوند و دین و امانت از میانشان برداشته شود و قتل و خونریزی زیاد شود که بگویید : مُرد یا هلاک شد، یا در چه وادی ای رفت ؟ پس در آن روز تأویل این آیه ظاهر خواهد شد که می فرماید : ﴿ پس برمی گردانیم برای شما نصرت و یاری را بر ضرر ایشان و مدد میکنیم شما را به مال ها و فرزندان و قرار می دهیم شما را که نفرات شما بیشتر از اوّل شود که ، و برای آن علامت ها و نشانه هایی است . اوّل از آنها حصار بندی کردن کوفه است به کمینگاه قرار دادن و کندن خندق و سوراخ کردن گوشه ها و کو چه های بن بست ـ که کنایه است ظاهراً از اتّصال دادن کو چه ها به یکدیگر و خیابان کشی کردن ـ و تعطیل کردن مسجدها تا چهل شب و ظاهر شدن هیکل ـ یعنی : بلند ساختن عمارات و قصر ها ، یا نصب کردن صورت ها و مجسّمه های اشخاص و یا خانه های مسیحی ها و ترسایان که در آنها مجسمهٔ مریم را نصب کنند یا بنا کردن کلیساها ـ و بلند کردن پرچم ها و به جنبش درآوردن آنها در اطراف مسجد کوفه و کشتن و کشته شدن دو دسته که قاتل و مقتول آنها هر دو دسته در آتش باشند و مرگ و قتل بسیار با سرعت و شتاب و کشته

شدن نفس زکیّهای با هفتاد نفر در پشت کوفه و بریده شدن سرِ نفس زکیّهای در میان رکـن و مقام و کشته شدن کسی که خوردنی را با دهن از میان ظرف برمیدارد .

یا این که مراد ابقع باشد و آن مرد سیاه چردهٔ صاحب پرچمی است که با سفیانی جنگ میکند و کشته می شود \_چنان که از اخبار و احادیث بسیار مستفاد می شود. بنا براین اشقع در نسخه غلط است و ابقع صحیح است.

و کشته شدن ابقع به قتل صبر است که برای بیعت گرفتن برای بت هاکشته می شود و بیرون آمدن سفیانی است با پرچم سرخ و سرلشکر او مردی است از طایفهٔ بنی کلب با دوازده هزار پرچم از لشکر سفیانی متوجّه می شود به مکّه و مدینه و امیر آن لشکر مردی است از بنی امیّه به نام حزیمه که یک چشم آن ناپدید و مالیده شده و آن چشم چپ اوست و بر چشم دیگر او ناخنهٔ غلیظی است که ممثّل می شود ' با مردان و پرچم او رد کرده نمی شود تا آن که در مدینه فرود می آید در خانه ای که آن را خانهٔ ابوالحسن اموی گویند و می فرستد لشکری را در طلب مردی از آل محمّد که به دور او جمع شده اند مردمانی از شیعیان که بر می گردد به جانب مکّه و امیر آن لشکر مردی است از قبیلهٔ غطفان.

روی این کلمه در نسخه نوشته شده: مقابل می شود.

وقتی که می رسند در بیابان سفید که مراد زمین بیدا باشد -، زمین آنها را فرو می برد مگر یک نفر را که می گر داند خدا روی او را به طرف پس سر او برای این که بترساند ایشان را و نشانه ای باشد برای کسانی که در عقب ایشان اند و در آن روز تأویل این آیه ظاهر می شود که می فر ماید : ﴿ و اگر بدانی زمانی را که فزع می کنند و گذشتی از عذاب برای ایشان نیست و گرفته می شوند از جای نزدیک که یعنی : از زیر پاهای خود -، و سفیانی صد و سی هزار لشکر به کوفه می فرستد تا این که فرود می آیند در روحا - که موضعی است میان مکه و مدینه که سی یا چهل میل به مدینه فاصله دارد و یا نام دهی است از دهات رحبهٔ شام و نام دهی است از مضافات نهر عیسی ، یا آن که نام به کوفه فرود می آیند در موضع قبر هود ﷺ در نُخیله . پس هجوم می آورند بر اهل کوفه در روز عیدی و سرلشکر ایشان مرد متکبر سرکشی است اهل عناد و دشمنی که

پس بیرون می آید از شهر بغداد امیری به سوی ایشان با پنج هزار نفر از کاهنان و کشته می شود نزد جسر بغداد \_یا کوفه \_هفتاد هزار نفر تا این که سه روز از آب فرات پرهیز کرده شود از خون هایی که در آن ریخته شده و گند و عفونتی که از اجساد کشتگان در آن پیدا شده و اسیر کرده می شود از کوفه هفتاد هزار دختر بکر که کف دست آنها و مقنعه های آنها باز نشده . آنها را در محمل ها می گذارند و می برند به سوی ثویّه که زمین غری \_یعنی : نجف اشرف \_باشد و آن محل نزدیک قبر کمیل بن زیاد است در قسمت آخر وادی السلام بین کوفه و نجف که در سمت چپ کسانی که از نجف به کوفه می روند واقع است.

پس بیرون می آید از کوفه صد هزار نفر میان مشرک و منافق تا این که پیشروی میکنند به طرف دمشق و جلوگیری نمیکند از آنها جلوگیری کنندهای و بهشت باغ ارم صاحب ستونهاست و رو می آورند در آن وقت پرچمهایی از سمت مشرق زمین که عدّهٔ لشکری که در زیر آن پرچمهاست تعلیم جنگی داده نشدهاند و آن پرچمها نه از پنبه است و نه از کتّان و نه ابریشم است و در سر نیزهٔ آن پرچم مُهر زده شده است به مُهر خاتم الانبیاء ﷺ. می کِنَد آن را مردی از آل محمّد ﷺ که ظاهر می شود در مشرق و بوی آن پرچم یافته می شود بمغرب مانند بوی مشک از فر و سیر می کند رعب و ترس در پیش روی آن بقدر یک ماه فاصله ، تا این که وارد کوفه می شوند در حالتی که طلب کننده اند خونهای پدران خود را. پس در بین این که آنها وارد کوفه مسابقه گذارده و گروبندی کرده اند در حالتی که گویا این دو لشکر با هم مسابقه گذارده و گروبندی کرده اند در حالتی که ژولیده است موهای ایشان و غبارآلودند و صورتهای ایشان پوست انداخته و استخوانهای پشته ماشان از به گودی سرهاشان فرو رفته . هرگاه که یکی از آنها به کف پای خود نگاه می کند، می گوید : دیگر خیری در نشستن مانیست بعد از این روز .بار خدایا! پس بدرستی که ما توبه کنندگانیم و ایشان اندالی که خدا و صف کرده است ایشان را در کتاب خود می در یا کندگان را به و نظیرهای ایشان را ز آنها به کف پای حدود نگاه می کند، ما توبه کنندگانیم و ایشان اندالی که خدا و صف کرده است ایشان را در کتاب خود می دارد پاکیزه و پاک شدگان را به و نظیرهای ایشان را از آل محمّد ها

و بیرون می آید مردی از اهل نجران و اجابت می کند امام ﷺ را. پس می باشد از ل نصرانی ای که اجابت می کند آن حضرت را. پس صومعهٔ خود را خراب می کند و صلیب خود را می شکند و نرم می کند. پس با دوستان آل محمّد بیرون می آید با ضعفای از دوستان. پس می روند به جانب نخیله با پرچم های هدایت. پس محل اجتماع همهٔ مردم در آن روز در فاروق است. پس در آن روز در میان مشرق و مغرب سه میلیون جمعیّت کشته می شوند که می کشند بعض از آنها بعض دیگر را و در آن روز تأویل این آیه ظاهر می شود که می فرماید : ﴿ همیشه این است دعو ایشان تا این که می گردانیم آنها را مانند زرع چیده شده و درو شده در حالتی که همه فرو نشسته و نابود شوند که به شمشیر ، و نداکننده ای ندا می کند در ماه رمضان از ناحیهٔ مشرق و قت طلوع فجر که: ای اهل هدایت ! جمع شوید ، و نداکننده ای هم از طرف مغرب ندا می کند

Scanned by CamScanner

بعد از پنهان شدن سفیدی اوّل شب که : ای اهل باطل ! جمع شوید ، و از فردای آن روز تا اوّل ظهر آفتاب رنگ به رنگ می شود . رنگ آن زرد می شود ، پس از آن می گردد سیاه می شود ، و روز سیّم جدا می کند خدا میان حقّ و باطل را و بیرون می آید دابّةالارض و رومی ها رو می آورند به ساحل دریا نزد کهف جوانان اصحاب کهف . پس خدا آنها را بر می انگیزاند از کهف خود و با ایشان است سگ آنها و از ایشان است مردی که او را مَلیخا گویند و دیگری به نام حملاها ، و این دو نفر گواهان و سلام کنندگان و یا مطیع و منقاد شوندگان و یا اسلام آورندگان و یا تسلیم شوندگان بر حضرت قائم \_علیه السلام \_اند.

۲۵ / حدیث دویست و چهل و هفتم

مشارق الأنوار ، تألیف شیخ رجب برسی ، روایت کرده از حضرت امیرالمؤمنین ﷺ که فرمود :

ألا، وإنَّ للباطل جَولة وللحقِّ دَولة. ألا، وإنِّي ظاعن عن قريب، فارتقبوا الفتنة الأُمويَّة والدولة الكسرويَّة، ثمَّ تُقبِل دولة بني العبّاس بالفزع والبأس، وتبنى مدينة يـقال لهـا الزوراء بين دجلة ودجيل والفرات. ملعون من سكنها. منها تخرج طينة الجبّارين. تعلن فيها القصور، وتسبل الستور، ويتعاملون بالمكر والفجور، فيتداولها بـنو العـبّاس اثـنين وأربعين ملكاً عدد سني الملك(بالاى اين كلمه در نسخه نوشته: ٢١٢١)، ثمّ الفتنة الغبراء (الغرّاء خل) والقلادة الحمراء في عنقها قائم الحقّ، ثمّ أسفر عن وجهي بين أجنحة الأقاليم كالقمر المضىء بين الكواكب.

وإنَّ لخروجي علامات عشرة أوَّلها تحريق الرايات (تخريق الزوايا) في أزقَّة

۱. در مصدر : (بالفرج). ۲. عبارت (ودجیل) در مصدر وجود ندارد. ۳. در مصدر : ( ۴۲). ۴. در مصدر : ( تحریف).

GD. +.1

(سكك خل) الكوفة، وتعطيل المساجد، وانقطاع الحاجّ، و خسف وقذف بخراسان، وطلوع الكوكب المذنّب، واقتران النجوم، وهرج ومرج، وقتل، ونهب. فتلك علامات عشرة، ومن العلامة إلى العلامة عجب. فإذا تمّت العلامات قام قائمنا قائم الحقّ.

ثمَّ قال: معاشر الناس، نزِّهوا ربَّكم ولا تشيروا إليه. فمن حدَّ الخالق فقد كفر بالكتاب الناطق، ثمَّ قال: طوبى لأهل ولايتي الذين يقتلون فيَّ ويُطرَدون من أجلي. هم خزَّان الله في أرضه. لايفزعون يوم الفزع الأكبر. أنا نور الله الذي لايُطفى. أنا السَّرَّ الذي لايخفى.

لغات حديث ظاعن: به معناى كوچ كننده و رونده . « ار تقبوا » يعنى : انتظار بكشيد . « دولة كسروية » يعنى : دولت ايران . به مناسبت اسم كسرى آن راكسروية گويند . فزع : ترس و بيم . بأس : بيم و عذاب و سختى و قوّت و دليرى در جنگ . زوراء : در اين جا به معنى بغداد است و در بعضى از اخبار ديگر بر رى اطلاق شده رچنان كه به محلّ خود ياد كرده مىشود . - چنان كه به محلّ خود ياد كرده مىشود . د جلة : مراد نهرى است كه در بغداد و سامرًا عبور مىكند . د جبل : شهرى است كه در بغداد و سامرًا عبور مىكند . د جبل : شهرى است كه در مين بغداد و سامرًا عبور مىكند . مجتار : به معناى سركش و متكبّر . « تسبل الستور » يعنى : آويخته شود پرده ها . « تسبل الستور » يعنى : آويخته شود پرده ها . « القلادة الحمراء » يعنى : غرق شدن خونين . استعاره است از جنگ خونينى كه

 ۱۰ مشارق انوار اليقين، ص ۲۶۲ ـ ۲۶۳، و نيز ر.ک: کفاية الأثر، ص ۲۱۳ ـ ۲۱۷؛ مدينة المعاجز، ج ۲، ص ۳۸۴ ـ ۳۸۶، ح ۶۱۸؛ غاية المرام، ج ۱، ص ۱۹۸ ـ ۱۹۹؛ بحارالأنوار، ج ۳۶، ص ۳۵۴ ـ ۳۵۵، ح ۲۲۵ و ج ۴۱، ص ۳۲۹ ـ ۳۲۰، ح ۵۰ و ج ۵۲، ص ۲۶۷ ـ ۲۶۸، ح ۱۵۵؛ إلزام الناصب، ج ۲، ص ۱۴۱ ـ ۱۴۲.

F.Y. 60

«في عنقها قائم الحقّ» يعنى : در انتظار أن است قيام كننده به حق ، و اگر «في عقبها» باشد - چنان كه در بعضى از نسخه هاست - يعنى : در دنبال أن قيام كننده به حقّ است . «أسفر عن وجهي » يعنى : أكشِفُ . مراد اين است كه ظاهر مى شوم من . «أجنحة الأقاليم » يعنى : قطعات زمين .

« تحریق الرایات » یعنی : سوزانیدن و آتش زدن پرچمها ، و اگر « تخریق الزوایا » باشد \_چنان که در حدیث قبل گذشت \_ به معنای سوراخ کردن و راه دادن است و معنای آن گذشت .

> أزقة و سُكَك : هر دو به معناى كوچه هاست . خسف و قذف : فرورفتن به زمين و باريدن سنگ . كوكب مذنّب : ستاره دنباله دار . اقتران نجوم : نزديك شدن ستاره ها به يكديگر . هرج : قلّق و اضطراب .

## معنای حدیث

آگاه باشید که برای باطل و ناچیز تاخت و تازی است و برای حقّ و ثابت دولت بادوامی است . آگاه باشید که من کوچ کننده و رونده ام به همین نزدیکی ها . پس منتظر باشید فتنهٔ بنی امیّه و دولت کسرویّه را . پس پیش می آید دولت بنی عبّاس با ترس و بیم و شکنجهٔ سخت و قوّت و دلیری و بنا گذارده می شود شهری که آن را زوراء - یعنی : بغداد - گویند در میان دجله و دجیل - که شهری است در میان بغداد و سامرّا و فرات . لعنت کرده شد آن کسی که در آن جا سکنا کند . ( مراد از ملعون منصور دوانقی است ظاهراً ) و از آن جا بیرون می آید طینت و سرشت متکبّران و گردنکشان . آشکار شود در آن جا قصرها و آویخته شود در آن قصرها پرده هایی و با مکر و فریب و کارهای زشت معامله کند و چهل و دو نفر متداولاً در آن ملک سال ها به عدد ملک پادشاهی کنند . پس از آن فتنه ای تیره و تارکننده ' \_یا آزمند و بیچاره کننده \_در آن جا رخ دهد و غرق شدن خونینی که در انتظار آن است قائم به حق \_یا در دنبال آن قیام کننده به حق قیام کند. پس من پرده از روی خود برمی دارم و ظاهر می شوم در میان قطعات قلمرو زمین مانند ماه نور دهنده و روشن کننده ای در میان ستارگان و برای بیرون آمدن من ده نشانه است:

سوزانیدن پرچمها در کوچههای کوفه یا راه دادن و سوراخ کردن کوچههای بن بست را در یکدیگر (شاید اشاره به خیابان کشی در کوفه است). دیگر تعطیل شدن مسجدها. دیگر قطع شدن راه حج برای حاجیان و به زمین فرورفتن و سنگ باریدنی در خراسان و درآمدن ستارهٔ دنبالهدار و مقارن و نزدیک شدن ستارگان به یکدیگر در یک برج و کشتن بناحق و قلق و اضطراب در مردم و خون ریختن و غارتگری. این است نشانههای دهگانه و از نشانهای تا نشانهای چیزهای شگفت آورندهای است. پس چون این نشانهها تمام شد، قیام میکند قائم ماکه قیام کننده به حق است.

پس فرمود : گروه مردم ! منزّه و پاک از نقائص بدانید پروردگارتان را و او را مورد اشاره قرار ندهید ـ یعنی : حواسّ ظاهرهٔ شما او را درک نمیکند که بتوانید به او اشاره کنید . کسی که حدّ و اندازهای برای خدا قرار دهد کافر است به کتاب ناطق خدا .

پس فرمود : بهشت طوبی برای اهل ولایت من است . آن کسانی که در راه دوستی من کشته می شوند و دور کرده و تبعید می شوند برای خاطر دوستی من . ایشان اند خزینه دارهای خدا در روی زمین او . نمی ترسند از روز ترس بزرگ تر . منم نور خدا که هرگز خاموش کرده نشوم . منم آنچنان سرّی که پنهان نمی شود .

# ۲۶ / حدیث دویست و چهل و هشتم

نهج البلاغة ، خطبهٔ صد و بیست و هشتم از مختار در باب خطب در بیان آنچه به آن خبر داده از ملاحم در بصره ، می فرماید :

يا أحنف، كأنِّي (به) وقد سار بالجيش الذي لايكون له غبار ولا لَجَب، ولا قَـعقَعةُ

. محیح «فتندای تیره و تار» است.

لُجُمٍ،ولا حَمحَمةُ خَيلٍ. يُثيرونَ الأرضَ بأقدامهم كأنَّها أقـدام النَّـعام. (يـومي بـذلك إلى صاحب الزنج، ثمّ قال:)

ويلُ لسككِكم العامرةِ، والدُّورِ المُزَخرَفةِ التي لها أجنحةُ كأجنحة النُّسورِ، وخراطـيمُ (كخراطيمِ) الفِيلَةِ، مِن أُولئك الذين لايندبُ قتيلُهم، ولا يفتقد غائبُهم. أنــا كــابُّ الدنــيا لوجهها، وقادرُها بقدرها، وناظرُها بعينها.

(ومنه يومي به إلى وصف الأتراك:) كأنّي أراهم قوماً كأنّ وجوهَهم المَجانُّ المطرَّقةُ، يلبَسون السَّرَقَ والدِّيباجَ، ويعتقبون الخيلَ العِتاقَ، ويكون هناك اسْتحرارُ قتلٍ حتّى يمشيَ المجروحُ على المقتول، ويكونَ المُفلِتُ أقلَّ من المأسور.

فقال له بعض أصحابه: لقد أُعطيتَ \_يا أمير المؤمنين\_علم الغيب! فضحكﷺ وقال للرجل وكان كلبيّاً:

يا أخاكلبٍ، ليس هو بعلمٍ غيبٍ، وإنّما هو تعلُّم من ذي علمٍ، وإنّما علم الغيب عـلم الساعة، وما عدّده الله \_سبحانه\_بقوله: ﴿ إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ ﴾ »' الآية.

فيعلم الله \_سبحانه\_ما في الأرحام من ذكر أو أُنثى، وقبيح أو جميل، وسخيٍّ أو بخيلٍ، وشقيٍّ أو سعيدٍ، ومن يكون في النار حطباً، أو في الجِنان للنبيّين مرافِقاً،

فهذا علمُ الغيبِ الذي لايعلمه أحد إلاّ الله، وما سوى ذلك فعلمٌ علّمه الله نبيَّه فعلّمنيه، ودعا لي بأن يعيّه صدري، وتضطمَّ عليه جوانحي؛٢

Scanned by CamScanner

«یثیرون الأرض» یعنی: شیار میکنند زمین را و این بواسطهٔ آن است که قدمهای آنها در خشونت و زبری مانند سُمهای اسبان است و مراد از اثارهٔ ارض شدّت پازدن آنهاست به زمین، و این کنایه است از پیمودن ایشان زمین را به پاهای خود، و معنای اوّل ملایمت ندارد با ظاهر فرمودهٔ آن حضرت که فرموده است: حرکت کردن آنها هیچ گرد و غباری برای ایشان نیست.

و نعام : جنس شتر مرغ را گویند ، و تشبیه فرمودن قدمهای آنها را به شتر مرغ به جهت آن است که اغلب قدمهای ایشان کوتاه است و پهن و انگشتان آنها گشاده است مانند پاهای شتر مرغ .

و سُکک: جمع سِکَّة است ـ به کسر سین ـ به معنای کوچه و راه راست و خیابان مستقیم و راه شوسه و خیابانی که به ردیف در حاشیهٔ دو طرف آن درخت غرس شده باشد.

مزخرفة : به معنای مموّهه \_به معنی رنگ آمیزی شده و زراندود و روغن زده و امثال آن .

أجنحة : به معنى اطراف . تشبيه فرموده اطراف خانه ها را به اجنحه نُسور \_يعنى : بال هاى كركس \_كه مراد از آنها طارمى ها و زيادتى هايى است كه از هواهاى اطراف خانه ها مى گيرند و با چوب يا آهن و امثال آنها و اضافه بر خانه ها مى كنند \_مانند بال هاى كركس هاكه در اطراف پيكر كركس وقت پرواز كردن باز شده ، نمودار است \_و مانند آنها مانند سقف هاى زائد بر اصل فضاى زمين خانه ها و طرّه ها و طارمى ها و ناودان ها و حصيرها و امثال اينها براى حفظ كردن ديوار ها و غير آن از باران و آفتاب .

خراطیم: جمع خرطوم است. تشبیه فرموده آن حضرت ناودان های خانه ها را به خرطوم های فیل ها که تقریباً دو زرع یا سه یا چهار یا پنج ذرع یا کمتر یا زیادتر به تناسب خانه ها طول آنهاست که از آهن یا غیر آنها از سیمان و غیره ساخته شده و از بام های خانه ها به طرف پایین نصب شده.

و فيلة : جمع فيل است . و قول أن حضرت كه فرموده : «لايندب قتيلهم» گفته شده است كه : أن حضرت



وصف فرموده است ایشان را به این وصف برای شدّت بأس و حریص بودن ایشان برای کشتن بنحوی که هیچ باکی از مردن ندارند ، و گفته شده است : برای این که ایشان بندگان و غلامانی هستند دور افتادگان از وطن که اهل و اولاد و کسانی در آن جا ندارند که بر ایشان گریه و ندبه کنند.

و فرمایش حضرت که فرموده : «لایفتقد غائبهم» شاید برای زیادتی جمعیّت ایشان است که اگر یکی از آنها کشته شد، فوراً دیگری از ایشان به جای او می ایستد و جای او خالی نمی ماند که کسی متوجّه شود، یا برای غریب بودن و دور بودن اوست از کسان خود که از شأن ایشان است دنبال گمشدهٔ خود بروند و از او تفحّص کنند.

و قول آن حضرت که فرموده : « أنا کاب الدنیا» گفته می شود : کببت فلاناً علی وجهه ؛ یعنی : به رو درانداختم او را و واگذاردم و به او التفاتی نکردم ، و گفته شده است که : این کنایه است از علم داشتن به باطن های دنیا و اسرار آن و بی ثباتی آن .

و فرمایش آن حضرت : «وقادرها بقدرها» یعنی : من معامله کنندهام با دنیا به مقدار لیاقت و قابلیّت آن .

و «ناظرها بعینها» یعنی : به دیدهٔ عبرت نظر کنندهام به آن . کنایه از این که بـ ه نـظر حقارت و ذلّت بر او می نگرم و دلبستگی به آن ندارم .

المجان -به فتح میم و تشدید نون -: جمع مِجنَ -به کسر میم و فتح جیم -است به معنای سپری که در مقابل می گیرند که تیر و شمشیر و امثال آن اصابت نکند.

و مطرَّقة -بر وزن مكرَّمة -: به معناى پوست بر پوست دوخته شده ، يا مانند كف نعل كه چند طبقه پوست روى يكديگر دوخته شده .

و سَرَق \_محرّ که \_: شُقّه های حریر سفید یا مطلق حریر راگویند.

و فرمایش حضرت که فرموده : « **یعتقبون الخیل العتاق**» یعنی : می بندند و نگاه می دارند اسب های برگزیدهٔ انتخاب شدهٔ گرامی را.

و فرمودهٔ آن حضرت : «**و تضطمّ علیه جوانحي**» یعنی : و ضبط و جمع میکند او را قلب . جوانح : در این جا به معنای قلب است .

F.A . (G)

معنای حدیث

گویا می بینم - ای احنف ! - آن شخص را در حالتی که سیر کند با لشکری که نباشد آن را گرد و غباری و نه صدا و آواز هول اندازنده ای و نه صدای حرکت لجامها و سلاحها و نه صدای همهمهٔ اسبها . بسایند و بروبند خاک را به قدمهای خود که گویا مانند قدمهای شتر مرغهاست در پهنایی و کو تاهی و گشادگی انگشتان .

(اشاره می فرماید آن حضرت به این کلام به علیّ بن محمّد رئیس لشکر زنگیان. بعد از آن فرمود:) وای در آن زمان به راه ها و خیابان های آبادان شما و به خانه های زراندود و رنگ و روغن زده ای که برای آنهاست بال هایی مانند بال های کرکس ها و خر طوم هایی از ناو دان ها مانند خر طوم های فیل ها از این لشکری که بر کشتگان آنها گریسته نشود و از گمشدگان ایشان جستجو نشود. منم بر رو درافکنندهٔ دنیا و التفات نکننده به آن و واگذارندهٔ آن و معامله کننده با آن بقدر لیاقت آن و نگرنده بر آن به دیدهٔ عبرت و نظر حقارت و ذلّت و بی اعتنایی به آن.

(و در بعض دیگر از این خطبه اشاره می فرماید به آن در وصف ترکان و بیان حال ایشان :) گویا می بینم ایشان راگروهی که روهای ایشان گویا سپرهایی است که پوست بر پوست دو خته شده باشد در مدور بودن و کلفتی و غلظت ، در حالتی که می پوشند جامه های حریر و دیبا و نگاه می دارند و یدک می کشند اسب های نجیب خوب را در آن مکان از شدت کشت و کشتار تا این اندازه که راه می رود مرد زخمدار بر روی مرد کشته شده و نجات یابندهٔ آنها کمتر از اسیر و دستگیر آنها باشد.

پس بعضی از اصحاب به آن حضرت عرض کرد که: از روی تحقیق این علم غیب است که به تو عطا شده ، یا امیرالمؤمنین ! پس تبسّم فرمود آن حضرت به روی او و آن مرد از قبیلهٔ کلب بود و فرمود: ای برادر کلب ! آنچه را که خبر دادم از آن علم غیب نیست ، بلکه آمو خته شده است از صاحب علم میعنی : رسول خدا ﷺ و جز این نیست که علم غیب علم به وقت قیامت است و به آنچه که خدای متبارک و تعالی -شمرده است آن را در کلام معجز نظام خود که فرموده : ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ وَيُنَزَّلُ



النَيفَ وَيَعلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ `تا آخر آيه ؛ يعنى : بدرستى كه خداوند عالم در نزد اوست . علم قيامت و فرو مى فرستد باران را و مى داند آنچه راكه در رحم مادر است . پس مى داند حق تعالى آنچه راكه در رحم هاست از پسر يا دختر و زشت يا زيبا و با سخاوت يا بخيل و بدبخت يا خوشبخت و آن كه در آتش مى رود يا در بهشت مى رود و رفيق پيغمبران مى شود . پس اينهاست علم غيب كه نمى داند كسى آنها را جز خدا و آنچه كه غير از اينهاست علمى است كه تعليم فرموده است آن را خدا به پيغمبر خود ، پس تعليم فرمود پيغمبر به من آن را و دعاكر د در حقّ من به اين كه نگه دارد آن علم را سينۀ من و ضبط و جمع كند آن را قلب من.

مؤلّف ناچیز گوید: سیّد رضی ﷺ فرموده که مشار الیه فرمودهٔ امیرالمؤمنین ﷺ صاحب الزنج است که نام او علی بوده و نسب خود را به حضرت زین العابدین ﷺ می رسانیده، به این نحو : علیّ بن محمّد بن احمد بن عیسی بن زید بن علیّ بن الحسین بن علیّ بن ابی طالب ﷺ، و لکن بسیاری از مردم نسب او را قدح کرده اند. خصو صاً طالبیّون و جمهور علما نسب او را از عبدالقیس دانسته اند و سلسلهٔ نسب او را چنین گفته اند : علیّ بن محمّد بن عبدالرحیم ، و مادر او از بنی اسد بوده از او لاد اسد بن حزیمه که از اهل کوفه بوده ، و ظهور علیّ بن محمّد در بصره در سال دویست و پنجاه و پنج هجری بوده که سودانی ها و زنگی ها او را متابعت کردند و جمعیت بسیاری هم از غیر آنها به ایشان ملحق شدند و کردند به اهل بصره و غیر آن آنچه را که کردند بنحوی که در کتب تواریخ و سیّر فریقین مسطور است ، و جمعی از بزرگان هم مدداق فرمایش امام ﷺ متابعت سیّد ﷺ را نموده و عقیده های ایشان بر این رفته که مصداق فرمودهٔ آن حضرت همان خروج صاحب الزنج بوده در بصره و این علامت مقداق فرمودهٔ آن حضرت همان خروج صاحب الزنج بوده در بصره و این علامت

١. سورة لقمان، آية ٣٢.

اتراک و خروج آنها اخبار و احادیثی روایت کردهاند که دلالت دارد بر تعدد خروج اتراک بر مسلمانان. در بعضی دو خروج و در بعضی سه خروج و در بعضی زیادتر و در بعضي از أنها تصريح دارد اتّصال أخر خروج أنها به قيام سفياني و مقارن با ظهور حضرت بقيّةالله \_عجّل الله تعالى فرجه \_كه أن أخر خروج اتراك است. پس بر وجه حکومت و تسجیل ا نمی توان این خبر شریف و امثال آن را به صاحب الزنج تطبیق نمود، خصوصاً با ذكر بعض از علامات ديگري كه راجع به بصره در همين خطبهٔ شريفه ذكر فرموده كه مصداق كامل آن بيشتر در اين زمان و بصرهٔ فعلى بروز و ظهور دارد \_از قبیل ساختمان های عمارات و قصور آن و خیابان ها و ساختن و قرار دادن اجنحه مانند اجنحهٔ کرکس ها و رنگ آمیزی و نقاشی ها و روغن مالی و ترئینات متداوله عصري و خيابانكشي ها به انحا و انواع مخصوصه به اين زمان - كه بدون ترديد مي توان حكم كرد كه در زمان صاحب الزنج كه اقرب به زمان طلوع دولت اسلام بوده تا این زمان هرگز این تزئینات و تر تیبات مستحدثه و جود نداشته ، چنان که هرگاه سيد رضى \_أعلى الله مقامه \_و ساير بزرگان از علما -رضوان الله عليهم -در اين عصر و این زمان زنده بودند و اوضاع فعلی بصره را می دیدند، تصدیق می کردند که فرمایش حضرت در این زمان در موضوع ساختمان ها و عمارات و قصور و خیابان ها بيشتر موافقت دارد تا زمان صاحب الزنج و اتباع أن . بنابراين ظنّ متاخم ٢ به علم اين است که این جماعت اتراکی که حضرت وصف فرموده هنوز خروج نکردهاند و خروج ايشان مقارن با خروج سفياني خواهد بود، والله العالم بحقائق الأمور .

دانسته بادکه در ذیل حدیث دویست و چهلم راجع به ترک و قبائل آن و مکانهای ایشان فی الجمله شرح دادم . در این جا نیز برای مزید آگاهی عطف به ماسبق تـذکّر می دهم که از قبائل ترک امّتی هستند که آنها را تُتار و تَتَر میگویند و مسکن های ایشان در اقصی بلاد مشرق است در کو های مغولستان و ماوراءالنهر و جمعیّت ایشان از

> ۱. تسجيل: مسجّل کردن ، ثابت و محکم کردن ، حکم دادن . ۲. متاخم : نزديک ، متّصل . اين لفظ غالباً به غلط «متآخم » تلفظ مي شود .

CDE FII

حد احصا متجاوز است و استقامت و صبرشان در کشتن و جنگ کردن از سایر مردمان بیشتر است. هنگام جنگ کردن ثابت اند و فرار نمی کنند و اسلحه های جنگی ایتان به دست خودشان ساخته می شود و احتیاج به اسلحه های غیر ندارند و در گرسنگی و تشنگی بی نهایت صابرند و نظیر ندارند و در شقاوت و بی رحمی بی شبیه و بدیل اند. می خورند گوشت مردار و سگ و خوک و اقسام در ندگان و حشرات الارض را و جامه های زبر و سخت و پوست های سگ ها و حیوانات مرده می پوشند و شبیه ترین مردمان اند به و حشی ها و جانور های در نده و نه از کشته شدن می تر سند و نه از کشتن . کشتن و کشته شدن در میان ایشان امری است ساده و طبیعی . هیچ پر وایی ندارند و از هیچ گونه ظلم و جوری فروگذار نمی کنند.

۲۷ / حدیث دویست و چهل و نهم

نهج البلاغة ، خطبة صد و سي و هشت ، در ذكر ملاحم مي فرمايد :

يعطف الهوى على الهدى، إذا عطفوا الهدى على الهوى، ويعطف الرأي على القرآن، إذا عطفوا القرآن على الرأي. منها: حتّى تقوم الحربُ بكم على ساق، بادياً نواجذُها، مملوءةً أخلافها، حُلواً رَضاعُها، علقماً عاقبتُها. ألا، وفي غدٍ وسيأتي غدَّ بما لاتعرفون و يأخذ الوالي من غيرها عُمّالَها على مَساوئ أعمالها، وتُخرِجُ له الأرضُ أفاليذَ كبدها، وتُلقي إليه سِلماً مقاليدَها، فيُرِيكم كيف عدلُ السيرةِ، ويُحيي ميّتَ الكتابِ والسنّةِ؛

لغات حديث

ساق: میان زانو و قدم را گویند، و جمع آن سوق است ـ چنان که خدا فرموده : < فَطَفِقَ مَسْحاً بِالشُوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ ٢ ـ، و ساق به معنی شدّت و سختی هم آمده ـ مانند :

 ۱۰ نهج البلاغد، ج ۲، ص ۲۱ ـ ۲۲، خطبهٔ ۱۳۸، و ر.ک: بحارالأنوار، ج ۳۱، ص ۵۴۹، ح ۵۱ و ج ۵۱، ص ۱۳۰، ح ۲۵؛ ینابیع المودة، ج ۱، ص ۲۰۷، ح ۶ و ج ۳، ص ۲۷۱، ح ۲ و ۳؛ مکیال المکارم، ج ۱، ص ۱۱۰. ۲. سورهٔ ص، آیهٔ ۳۳. نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

﴿ وَالْتَفَحِّ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴾ ١٠ يعنى : پيچيده شد آخر شدّت و سختى دنيا به اوّل شدّت و سختى آخرت .

نواجذ : دندان های عقب را گویند .

أخلاف: جمع خِلف \_به كسر خاء \_مانند حِمل و احمال، به منزلهٔ پستان است براي انسان.

عَلَقُم: به معناي حنظل يا هر چيز تلخي است.

أفاليد : جمع افلاذ و افلاذ جمع فلذ و آن پارهای از جگر راگويند ، و «أفلاذ أرض» يعنی : گنجهای زمين . مقاليد : جمع مقلاد \_به معنای کليد \_است .

معناي حديث

از جمله خطب شریفهٔ آن حضرت است در ذکر واقعات عظیمه و فتنه های بسیار که در آخر زمان واقع می شود در وقت ظهور امام زمان ـعجّل الله تعالی فرجه. می فرماید که: برمی گرداند صاحب الزمان الله هوای نفس و خواهش های دل مردمان را بر هدایت وقتی که برگردانند هدایت را بر هوا ـ یعنی: پیرو هوای نفس خود شوند و هدایت را تابع هوای خود بدانند ـ و برمی گرداند رأی را بر قرآن پس از آن که برگردانند قرآن را بر رأی ـ یعنی: رأی های مردم را تابع قرآن قرار دهد پس از آن که مردم قرآن را تابع رأی های خود قرار دهند؛ چنان که امروز این معنی بخوبی مشاهد و محسوس است و به رأی ها عمل می شود نه به قرآن.

و بعضی از این خطبه اشاره است به شدّت ایام ظهور آن بزرگوار . می فرماید : تا این که برپا شود جنگ با شما و بایستد بر روی ساق خود در حالتی که دندان های خود را چون شیر غضبناک در شما فرو برد زمانی که دندان های خود را ظاهر کند و در حالتی که پر شده باشد پستان های آن از شیر و شیرین باشد شیر دادن آن و تلخ باشد

۱. سورة قيامت، آية ۲۹.



عاقبت آن. آگاه باشید در فردا و زود باشد که بیاید فردا به چیزهایی که شما نشناسید و بر سر کار می گیرد والی و زمامدار کسانی را از غیر شما \_ یعنی : از مردمان خوب \_ کار گزاران و عمّالی را که ایشان از غیر طایفه ای هستند که در روی زمین سلطنت می نمایند عمّال و امرای ایشان بر بدی های کار هاشان و خارج می کند و بیرون می آورد برای آن والی بزرگوار زمین پاره های جگر خود را \_ از خزائن و دفائن \_ از طلا و نقره و جواهرات \_ و از غیر آنها از مردانی که دل هایشان سخت و قوی است مانند پاره های آهن \_ چنان که از اخبار دیگر پس بنماید به شما که چگونه است عدالت و روش مملکتداری و رعیت پروری ، و زنده کند مردهٔ کتاب خدا و سنّت خاتم الانبیاء را \_ یعنی : احکامی که از قرآن و سنّت ترک شده و به آن عمل نمی شده همهٔ آنها را زنده می کند و رواج می دهد .

۲۸ / حدیث دویست و پنجاهم

نهج البلاغة ، خطبة صد و پنجاهم مي فرمايد :

وأخذوا يميناً وشِمالاً ظَعناً في مسالك الغَيّ، وتركاً لمذاهب الرشد، فلا تستعجلوا ما هو كائن مُرصَد، ولا تستبطئوا ما يجيء به الغد. فكم من مستعجِل بما إن أدركه ودّ أنّه لم يُدرِكه، وما أقربَ اليومَ من تباشيرِ غدٍ إيا قومِ، هذا إبّانُ ورودِ كُلّ موعودٍ، ودنوّ من طَلعةِ ما لاتعرفون.

ألا، ومن أدركها منّا يَسري فيها بسراج منير، ويحذو فيها على مثال الصالحين، ليَحُلَّ فيها ربقاً، ويُعتِقَ رِقاً، ويصدعَ شَعباً، ويَشعَبَ صَدعاً، في سُترةٍ عن الناس، لا يُبصِرُ القائفُ أثرَه، ولو تابع نظرَه، ثمّ ليُشحَذَنَ فيها قومُ شَحذَ القَينِ النصلَ. يُجلى بالتنزيلِ أبصارُهم، ويُرمى بالتفسير في مسامعهم، ويُغبَقون كأسَ الحكمة بعد الصبوح.

منها: وطال الأمد بهم ليستكملوا الخزي، ويستوجبوا الغِيَرَ؛ حتّى إذا اخلولق الأجلُ، واستراح قومٌ إلى الفِتَن، واشتالوا عن لَقاحِ حربهم، لم يمنّوا على الله بالصبر، ولم يستعظموا

۱. در مصدر : (وأشالوا).

بذلَ أنفسِهم في الحقّ؛ حتّى إذا وافق واردُ القضاء انقطاعَ مُدَّةِ البلاء، حملوا بصائرَهم على أسيافهم، ودانوا لربّهم بأمر واعظِهم.

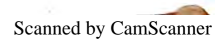
حتَّى إذا قبض اللهُ رسولَه ﷺ، رجع قوم على الأعقاب، وغالتهم السبلُ، واتّكلوا على الولائج، ووصلوا غير الرحِمِ، وهجروا السببَ الذي أُمِروا بمودّته، ونقلوا البناءَ عن رَصَّ أساسه، فبنوه في غير موضعه.

معادنُ كلَّ خطيئةٍ، وأبوابُ كلَّ ضارب في غمرة. قد ماروا في الحـيرة، وذهـلوا فـي السكرة، على سنّة من آل فرعون: من منقطع إلى الدنيا راكنٍ، أو مفارِق للدينِ مبايِنٍ؛

لغات حديث

ظَمَنَ ظَمَناً وظَمَناً : به معنی سار \_ یعنی : سیر کرد و کوچ کرد کوچ کردنی ، و در این جا یعنی : در حالتی که رونده و کوچ کنندهاند . « تباشیر غد » یعنی : اوّل صبح ، و اوّل هر چیز را تباشیر گویند . ایّان \_ به کسر همزه و تشدید با \_ : به معنی وقت و زمان . ریق \_ به کسر را و سکون با \_ : ریسمانی است که دارای چند رشته باشد که به آن حیوان را ببندند و هر رشته ای را رِ بقة گویند . و « یُشخذُنَّ » \_ به صیغهٔ مجهول \_ یعنی : تحدید کرده شوند . قین : آهنگر . نصل : آهنی است که بر سر نیزه زنند و تیر و شمشیر را نیز گویند مادامی که دستگیر نداشته باشد . ینبقون : از غَبوق است \_ بر وزن صبور \_ به معنی آشامیدن در شب . و صبوح : به معنای آشامیدن در صبح .

١. نهج البلاغه، ج ٢. ص ٢٥ ـ ٢٧، خطبة ١٥٠، و نيز ر. ي: بحارالأنوار، ج ٢٩، ص ٤١٥ ـ ٤١٧، ح ٢٩ وج ٥١، ص ١١٤ - ١١٧، ح ١٤.



اخليلاق: به معنى برابر شدن. «اشتالوا» یعنی: دُمهای خود را عَلَم کردند. « لَقاح » یعنی : نطفه . اسم است برای آب نر . « غالتهم السُّبُل » يعنى : هلاك كردن ايشان را سُبُل. «رَصٌّ» يعنى: چسبانيد بعضي را بر بعضي. ماروا: از مَور است \_به معنای به سرعت حرکت کردن.

GD. FID

معنای حدیث

مي فرمايد : گرفتند گمراهان امّت راه راست و چپ را و راه افراط و تفريط را در حالتي كه كوچ كنندگاناند در راه ناداني و گمراهي و تـرك كـنندگانانـد راه رشـد و سعادت را. پس به عجله و سرعت طلب نمیکنند آنچه که واقع خواهـد شـد و ديـر نشمارید آنچه راکه فردا می آورد . بسا طلب کنندهاند بشتاب و عجله چیزی راکه اگر دری نمایند آن را دوست می دارند که درک نکر ده باشند، و چه نز دیک است امروز به اوایل فردا. ای گروه! این زمان وقت وارد شدن هر وعدهای است که داده شده و نزدیک است طلوع و ظهور آنچه که نمی شناسید آن را در فتنه هایی که حادث می شود و علامات هولناکی که ظاهر می گردد. قسم به خدا، کسی که درک نماید آن فتنه ها را از ما، سیر میکند در تاریکی های آن فتنه ها به چراغی که نور دهنده است و رفتار میکند در آن به رفتار شایستگان، تا این که بگشاید در آن فتنه ها ریسمان ها را از گردن اسیران و آزاد نماید بندگان را از بندگی و پراکنده سازد آنچه راکه به هم پیوسته شده از منکرات و به هم بندد آنچه را که از هم پاشیده شده از نیکی ها. آن شخص در پر ده است از انظار مردمان . نمی بیند صاحب قیافه اثر و نشان آن را ، اگرچه بـ ه دقّت نظر کند. پس از آن البته نيز شناخته شود در آن فتنه ها طايفه اي به جهت قتال کردن با اهل گمراهی یا به جهت کسب معارف و کمالات \_مانند تیز ساختن شمشیر ساز شمشیر را-در حالي كه جلا داده شود به نور قرآن ديده هاي بصيرت آن طايفه و انداخته شو د



نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

تفسیر آن در گوش های ایشان و می آشامند کاسه های حکمت را در شبانگاه پس از آشامیدن ایشان در صبحگاه .

(از جملة اين خطبه است كه مي فرمايد:)

و طول مدّت داد به اهل ضلال تا این که کامل کنند ذلّت و خواری را و مستحة, شوند به تغییر نعمت پروردگار تا زمانی که نزدیک شود گذشتن آن عهد، میل کنند طايفه اي از اهل بصيرت به أن فتنه ها و بلند كنند دم را از آبستني جنگ ايشان در حالتي که منّت نگذارند به پروردگار به صبر نمودن در کار و زار و بزرگ نشمارند بخش کر دن جان های خودشان را در راه حق تا زمانی که موافقت کند قضایی که از جانب خدا فرود آید با بریده شدن مدّت بلا و بردارند اهل بصیرت و معرفت بصیرت های خو دشان را با شمشیر های خود و تقرّب جویند به سوی پرور دگار به فرمان پند دهندهٔ خودشان . زمانی که قبض فرمود خدای \_تبارک و تعالی - روح رسول خود را ، برگشتند گروهی بر پاشنه های خود به ارتداد و هلاک ساخت ایشان را راه های گمراهی و اعتماد کردند بر خواص و یاران خود و پیوستند به غیر خویشاوندان پیغمبر و دوری کردند از سببي كه مأمور شده بو دند از جانب خدا به محبّت او و نقل كر دند بناي خلافت را از استواری بنیاد خود. پس بناکردند آن را در غیر محل و مکان خود. ایشان معدن های هر خطا و گمراهی اند و در های هر در آینده در باطل و نادانی اند . از روی تحقیق متر دد شدهاند در حیرت و غفلت ورزیدهاند در مستی نادانی و به روش آل فرعون و اتباع آن ملعو ناند. بعضي از آخرت بريدهاند و به دنيا رو آوردهاند و بعضي از آنها جدا شو ندگان از دین خدا و برکنار از آناند.

٢٩ / حديث دويست و پنجاه و يكم نهج البلاغة، خطبة صد و هشتاد و ششم مختص به ذكر ملاحم مىفرمايد: ألا، بأبي أنت وأُمّي، هم من عِدّة أسماؤهم في السماء معروفة، وفي الأرض مجهولة. ألا، فتوقّعوا ما يكون من إدبار أُموركم، وانقطاع وُصَلِكم، واستعمالِ صغاركم. ذاك



F18 50

اخبار علوية راجعه به علائم آخرالزمان

حيث تكون ضربة السيف على المؤمن أهونَ من الدرهم من حِلَّه. ذاك حيث يكون المُعطى أعظمَ أجراً من المُعطي.

ذاك حيث تُسكَرون من غير شرابٍ، بل من النعمة والنعيمِ، وتحلفون من غير اضطرارٍ، وتكذِبون من غير إحراجٍ. ذلك إذا عضّكم البلاء كما يَعَضّ القتبُ، غاربَ البعيرِ. ما أطولَ هذا العناءَ، وأبعدَ هذا الرجاءَ!

أيَّها الناس، ألقوا هذه الأزمَّة التي تحمل ظهورُها الأثقالَ من أيديكم، ولا تصدَّعوا على سلطانكم فتذُمَّوا غِبَّ فِعالِكم، ولا تقتحموا ما استقبلتم من فَور نار الفتنة، وأميطوا عـن سَنَنها، وخلَّوا قصدَ السبيل لها، فقد لعَمري يهلك في لهبها المؤمنُ، ويسلم فيها غيرُ المسلم. وإنَّما مثلي بينكم كمثل السراج في الظلمة، يستضيء به مَن ولجها. فاسمعوا \_أيَّها الناس \_ وعوا، وأحضِروا آذان قلوبكم تفهموا؛

لغات حديث ملاحم : جمع ملحمه \_ يعنى : وقعهٔ بزرگ . وُصَل : جمع وُصلَة \_ بر وزن غرفه \_ ؛ يعنى : اتّصال . « مُعطى » اوّل به صيغهٔ مفعول و دوم به صيغهٔ فاعل . « نعمة » : در بعضى از نسخه ها به فتح نون و آن به معنى تر و تازه بودن زندگانى و در بعضى از نسخه ها به كسر نون به معنى راحت و تن آسايى و مال ، ونعيم به معناى دوم است . إحراج : به معنى الجاء و بيچاره كردن و در مضيقه و تنگى انداختن ، و در بعضى از نسخه ها « إحواج » نوشته شده \_ به معنى محتاج كردن . عض : به معناى به دندان گرفتن . غارب : ميان گردن و كو هان شتر . قتَب : پالان و جهاز شتر .

١. نهج البلاغه، ج ٢، ص ١٢٢ ـ ١٢٧. خطبة ١٨٧، و نيز ر.ك: بحارالأنوار، ج ٣٣، ص ٢١٢. ح ٩٨٩؛ ينابيع المودة، ج ٢، ص ٢٧٢. ح ٨.

صَدع : شکافتن و جداکردن . اقتحام : داخل در چیزی شدن بدون فکر . وعایة : حفظ کردن .

معنای حدیث

FIA .....

مى فرمايد: آگاه باشيد، پدر و مادرم فداى ايشان باد - يعنى : ائمة هدى على ايشان جماعت معدوده ای هستند که نام هایشان در آسمان معروف و قدرشان در روی زمین مجهول است. آگاه باشید! پس انتظار بکشید چیزی را که خواهد شد -از پشت کردن کارهای خودتان و بریده شدن پیوندهای شما و بر سر کار آوردن کو چکهای خو د برای کارهای بزرگ \_ یعنی : ریاست در امور عامّه کردن کودکها . وقوع این حوادت در آن زمان خواهد شد. در آن زمان تحمّل ضربت شمشير بر مؤمن آسان تر است از کسب پول کردن از راه حلال . در آن زمان اجر و مزدِ عطا کرده شده بزرگ تر است از عطاکننده . در آن زمان مست می شوید بدون این که شراب آشامیده باشید ، بلکه مستی شما از خوش گذرانی و نعمت فراوان است و مال بسیار . قسم می خورید بدون اضطرار و دروغ می گویید بدون ضرورت اینها در زمانی خواهد بود که بگزد شما را بلاها و فتنه ها چنان که می گزد پالان کو هان شتر را. چقدر دور است این مشقّت و چقدر دور است این امیدواری ! ای مردمان ! بیندازید این مهارهایی راکه برداشته است پشتهای آنها گرانیها را از دستهای خودتان و مصدّع سلطان خود نباشید، پس مذمّت کنید نفس های خود را در دنبالهٔ کارهای خود و بی فکر داخل نشوید چیزی را که استقبال از آن کر دهاید از جو شیدن آتش فتنه و آن فتنه ای است که مؤمن در آن سالم نمیماند و واگذارید راه فتنه را که رو می آورد و متعرّض آن نباشید که هرآینه از روی تحقیق قسم به جان من که هلاک میکند شرارهٔ آن مؤمن را و غیر مسلمان در آن سالم می ماند و جز این نیست که مثل من در میان شما مانند چراغی است که در تاريکي از آن استضائه کنند و روشن شوند کساني که در نور آن درآيند. پس بشنويد و حفظ کنید و حاضر سازید گوش های خود و قلب های خود را تا بفهمید.

۳۰ / حدیث دویست و پنجاه و دوم

مناقب محمّد بن على بن شهر آشوب سروى مازندرانى متوفّاى سال پانصد و هشتاد و هشت هجرى، طبع قديم تهران، مجلد اوّل، جزء سوم، باب اوّل، فصل ششم، صفحهٔ ۴۲۹، چنين نقل كرده:

ذكر ﷺ في الخطبة اللؤلؤة' : ألا، وإنّي ظاعن عن قريب ومنطلق للمغيب، فارهبوا الفتن الأُمويَّة والمملكة الكسرويَّة.

ومنها: فكم من ملاحم وبلاء متراكم تفتل مملكة بني العبّاس بالروع والبأس<sup>7</sup>، وتبنى لهم مدينة يقال لها الزوراء بين دجلة ودُجيل، ثمّ وصفها، ثمّ قال: فتوالت فيها ملوك شيصان أربعة وعشرون ملكاً على عدد سني الكد<sup>7</sup>، فأوّلهم السفّاح والمقلاص والجموح والمجروح –وفي رواية : المجدوع، وفي نسخة : المخدوع – والمنظفّر والمؤنّث والنظّار والكبش والمطهور (المتهوّر خل) والمستظلم والمستصعّب –وفي رواية : المستضعف – والغلام<sup>\*</sup> والمترف والكدير والأكدر –وفي رواية : الأكتب – والأكلب والمشرف والوشم (الوشيم خل) والصلم (الصلام خل) والعنون (العثون خل) –وفي رواية : الركاز والعينوق –، ثمّ الفتنة الحمراء والعلادة (القلادة خل) الغبراء، في عقبها قائم الحق<sup>.4</sup>

> لغات حديث ظاعن: كوچ كننده . منطلق: رونده . رَهب: ترسيدن .

۱.در مصدر :(اللؤلؤيّة). ۲.در مصدر :(واليأس). ۳.در مصدر :(الكديد). ۴.در نسخه بالای اين كلمه نوشته :(والمختطف والغلام صح). ۵.مناقب آل ابی طالب ﷺ . ج ۲، ص ۱۰۸.

نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

أمويَّة : بنى اميَّه . مملكة كسرويَّة : ايران است . مَلاحم : واقعات بزرگ . متراكم : پى در پى . رَوع : ترس . « تَفتِل » : فعل مضارع ؛ يعنى : به خدعه دور مىزند . بأس : باك . زوراء : بغداد .

شیصان: در کتب لغت چنین لفظی نیافتم. ممکن است مشتق از «شوص» باشد محرکة ـ: به معنای نگریستن به گوشهٔ چشم از تکبّر یا غضب و آن از باب «سَمِعَ یَسَمَعُ » است، و ممکن است از «شِیاص» باشد ـبه معنای بـدخویی کردن ـ و «مشایصة» به معنای نفرت داشتن از یکدیگر، و در بعضی از روایات در بعض دیگر از نسخ «شَیصَبان» نوشته شده ـبه باء مو خده بعد از صاد ـکه نام دیو و شیطان باشد. « علی عدد سنی الکد»: ظاهراً اشاره به مدت سلطنت این بیست و چهار نفر باشد از روی حساب جمّل که مراد صد و هفتاد و پنج سال باشد.

سفّاح -بر وزن شدّاد -: مرد بسیار عطاکننده و بخشنده و در این جا مراد لقب عبدالله بن محمّد بن عبدالله بن عبّاس بن عبدالمطّلب است که اوّلین قیام کننده از بنی العبّاس است .

مقلاص \_بر وزن مفتاح \_: ناقهٔ فربه شده و در این جا مراد منصور دوانقی است.

جَموح -بر وزن صبور -: اسب سرکش تیزرو راگویند و در این جا لقب است برای مهدی عبّاسی و او ابوعبدالله محمّد بن منصور است که مدّت خلافت او ده سال و چهل و نه روز بوده . وفاتش پنجشنبه بیست و دوم محرّم سال نود و نه هجری بوده . المجروح : ابومحمّد موسی بن مهدی است که مدّت خلافتش چهارده ماه و بیست و یک روز ، یا یک سال و یک ماه ، یا چهار ماه بوده . تولّدش سال صد و چهل و نه هجری بوده و در بعضی از نسخ لقب او مجذوع و در بعضی مخدوع نوشته شده .

المظفّر : مراد هارون الرشيد است که کنيهٔ او ابن جعفر بوده . بيست و سنه سال حکومت کرده . سال تولّدش صد و پنجاه ـيا چهل و نه \_هجري بوده و در سال صد و نود و سه وفات کرده .

المؤنّث: محمّد امین بن هارون الرشید است از زبیده . چهار سال و هشت ماه و بیست و چهار روز خلافت کرد و در سال صد و نود و هشت کشته شد .

النظّار : صفت عبدالله مأمون الرشيد است . مدّت خلافتش بيست سال و پنج ماه و سيزده روز و در سال دويست و هجده ، هشتم ماه رجب وفات كرد .

الكبش : صفت محمّد بن هارون الرشيد ملقّب به معتصم است . مدّت خلافتش هشت ماه و دو روز \_يا هشت روز \_بوده . در روز پنجشنبه هفدهم ماه ربيع الاوّل در سال دويست و بيست و هفت وفات كرد .

المتهوّر : مرد متكبّر بیباک و آن صفت الواثق بالله هارون بن معتصم است که پنج سال و یازده روز خلافت کرده و در بیست و چهارم ذیالحجّهٔ سال دویست و سی و هشت وفات کرده.

المستظلم : صفت متوکّل عبّاسی است . نام او جعفر بوده . چهارده سال و نه ماه و ده روز خلافت کرد و شب چهارشنبه چهارم شوّال سال دویست و چهل و هفت هجری کشته شد.

المستصعب یا مستضعف : محمّد بن معتصم المستعین بالله عبّاسی است . سه سال و نه ماه خلافت کرد و در شوّال سال دویست و پنجاه و دو غرق شد .

الغلام : ابو عبدالله محمّد بن متوکّل بن معتصم است . سه سال و شش ماه و بیست و سه روز خلافت کرد . در شعبان \_یا ر مضان \_دویست و پنجاه و پنج کشته شد .

المختطف : صفت معتمد بالله عبّاسی است که بعد از خلع مستعین منصوب به خلافت شد . از دوم رمضان \_یا شعبان \_ دویست و پنجاه و پنج تا بیست و سه سال و شش روز خلافت کر د و به مرگ مفاجات در ماه رجب سال دویست و هفتاد و نه درگذشت . الغلام: صفت معتضد بالله احمد بن موفّق بن متوكّل است كه نه سال -يا ده سال ـ و چند روز خلافت كرد و در بيست و دوم ربيع الآخر سال دويست و هشتاد و نه وفات يافت .

روز بودکه سود وبید مومونی مدین المترف: مکتفی بالله عبّاسی است. مدّت خلافتش بیست و چهار سال و چهارده روز بودکه سه مرتبه در این میانه عزل و نصب شد و در روز چهارشنبه سال سیصد و بیست او راکشتند.

الکدیر : مقتدر بالله عبّاسی است که شش سال و شش ماه و به قولی پنج سال و سه ماه خلافت کرد.

الأكدر : قاهر بالله است كه بعد از يك سال و سه ماه و هشت روز خلافت او را خلع كردند و ميل كشيدند و روز ششم جمادى الأولى سال سيصد و شصت و نه فوت شد.

الأكلب: الراضي بالله است پسر مقتدر . سال سيصد و پنجاه و هفت وفات كرد .

المشرف : متقى بالله است . شش سال و دو ماه و ده روز خلافت كرد . فوتش شانزدهم ربيع الاول .

الوشم \_أو الوشيم \_: به معناى بدى و دشمنى كننده . المكتفى بالله علىّ بن معتضد است . مدّت خلافتش شش سال و شش ماه و به قولى پنج سال و سه ماه بعد از فوت برادرش مقتدر بوده .

«الصلم - أو الصلام -» يعنى : سخت و استوار . القاهر بالله محمّد بن مقتدر است كه بعد از معتضد به خلافت قيام نمود و بعد از يك سال و شش ماه و هشت روز او را خلع نموده و ميل كشيدند و در روز چهارشنبه ششم جمادى الأولى سنة سيصد و شصت و نه وفات كرد.

العنون -أو العثون، أو العينوق. عنون: پيش آينده و پيش گيرنده، و عثون: مرد سطبر ريش. عينوق: بلند قد، و او ابوالعبّاس الراضي بالله محمّد بن جعفر المقتدر است كه بعد از خلع عمّ خود، قاهر، خلافت به او رسيد تا روز فوتش -كه شانزدهم ربيع الاوّل سال سيصد و بيست و نه [است]. مدّت خلافتش شش سال و دو ماه و دو روز بوده. الفتنة الحمراء : مراد فتنهٔ خونين است . القلادة الغبراء : غرق شدن به آزمندي و بيچارگي .

معنای حدیث

اگاه باشید! بدرستی که من کوچ کننده ام به همین نز دیکی ها و رونده ام به عالمی که از دیده های شما پنهان است . پس بتر سید از فتنه های بنی امیّه و مملکت کسری \_یعنی : ایران .

GA. FTT

و بعض از آن خطبه است که می فرماید: چقدر از وقعه ها و جنگ های بزرگی که واقع شونده است و بلاهای متراکم پی در پی که در دورهٔ مملکت بنی عبّاس به هم تابیده می شود با ترس و باک و بناکرده شود برای ایشان شهری که آن را زوراء - یعنی : بغداد - گویند در میانهٔ دجله و دُجیل . پس توصیف فرمود آن را ، پس فرمود : متوالیاً خلافت کنند در آن پادشاهانی که از فرزندان شیصان اند - که شاید به معنای شخص متکبّری باشد که از فرط تکبّر یا غضب به گوشهٔ چشم نگاه کند ، یا به معنای شخص بدخو باشد ، یا آن که صاشیطنت و تلبیس باشد - و مراد از آنها بنی عبّاس اند که بیست و چهار نفر ایشان به عدد سِنی<sup>۱</sup> کَد - که صد و هفتاد و پنج سال باشد - سلطنت کنند که و محمّد امین و عبدالله سفّاح است و منصور دوانقی و هارون الر شید و مأمون الرشید و محمّد امین و عبدالله مأمون و معتصم عبّاسی و الوائق بالله و متوکّل عبّاسی و مستعین بالله و معتز بالله و المتری بالله و المطیع بالله و المستکفی بالله و المائع له باشد. پس بعد از اینهاست فتنهٔ خونین و غرق شدن و به آزمندی و بیچارگی افتادن .

مؤلّف ناچیز گوید: بعضی از اسامی سهواً بی تر تیب نوشته شده . مطالعه کننده با رجوع به تاریخ اصلاح کند . این اسامی اقـتباس از حـاشیهٔ مناقب است کـه مـصحّح کتاب ، شیخ محمود بن ملّاصالح بروجردی نوشته .

۱. سنی: همان سنین \_به معنای سالها \_است که حرف نون بر اساس قواعد زبان عربی به خاطر اضافه شدن از آخر آن افتاده است . ۳۱ / حدیث دویست و پنجاه و سوم مناقب ابن شهر آشوب: صفحهٔ ۴۲۹، گفته است:

و قوله ﷺ : «وإنّ منهم الغلام الأصفر الساقين » اسمه أحمد، وقوله : و«ينادي المناد» : الجرحى على القتلى، ودفن الرجال، وغلبة الهند على السند، وغلبة القفص على السعير، وغلبة القبط على أطراف مصر، وغلبة أندلس على أطراف إفريقيّة، وغلبة الحبشة على اليمن، وغلبة الترك على خراسان، وغلبة الروم على الشام، وغلبة أهل أرمنيّة، وصرخ الصارخ بالعراق : هتك الحجاب وافتضّت الأبكار (العذراء خل)، وظهر علَم اللعين الدجّال، ثمّ ذكر خروج القائم.<sup>١</sup>

شرح و لغات حديث

FYF .Co

فيروز آبادي گفته است:

قفصة : شهری است به طرف افریقیه و موضعی است به دیار عرب ، و قُفص ـبه ضمّ قاف ـ: کوهی است به کرمان و قریهای است میان بغداد و عُکبَر .۲

و علامهٔ مجلسی در نهم بحارالانوار در شرح این حدیث گفته که:

سعیر : شاید اسم موضعی باشد که در لغت ذکر نشده است ، یا این که تصحیف سَعد است که آن موضعی است نزدیک مدینه و کوهی است در حجاز و شهری است که در آن زره می سازند.

و شعد \_بالضمّ \_: موضعی است نزدیک یمامه و نام کوهی است ، و سغد \_به غین معجمه \_موضعی است که در سمرقند معروف است .۳

و محشّی مناقب گفته: چون که ظفر نیافتم به معنای سعیر ـبه یاء تحتانی ـ در لغت به چیزی که مناسب مقام و ملایم با آن باشد با اتّفاق نسخهها بر این لفظ ، یاء مثنّاة را

۱. مناقب آل ابی طالب ﷺ ، ج ۲ ، ص ۱۰۸ ، و نیز ر .ک : بحارالأنوار ، ج ۴۱ ، ص ۳۱۹ ، ذیل حدیث ۴۲ . ۲ . القاموس المحیط ، ج ۲ ، ص ۳۱۴ . ۳ . القاموس المحیط ، ج ۱ ، ص ۳۰۲ .

به باء موحّده تبدیل کردم که سعبر باشد و آن عبارت است از آب بسیار و مع ذلك خالي از تعسّف بسيار نيست براي توجيه مراد و فهم آن .

مؤلّف حقیر گوید: دور نیست مراد از سعیر ساعیر باشد که گفته شده که: آن شهری بوده نزدیک بیت المقدس که در آن جا مدفن عیص بن اسحاق برادر حضرت یعقوب پیغمبر است، و گفته شده که: ناحیه ای است از کوه های شامات و یا قریه ای است که عیسی الله در آن ساکن بوده که آن را نصوریه یا ناصره می گفتند، و نام های دیگر و معانی دیگری هم بر آن گفته شده که با توجیه مراد در این جا سازش ندارد و حقیر در کتاب روانح النسمات در شرح دعای سمات که تألیف حقیر و به خط خود نوشته ام و کلیشه و طبع شده دو احتمال اول [را] که شرح دادم اصح احتمالات دیگر دانسته و مناسبت با موضوع حدیث هم دارد، والله العالم.

القبط : مصرى هاى قديم را قبط گويند كه لغت قوميّت خود را حفظ كردند به اختلاف لهجه و آنها به اين اسم ناميده شدند براى امتياز آنها از بيگانگانى كه در آن جا ساكن شدند و آن جا را وطن خود گرفتند و لغت يونانى را در آن جا استعمال كردند و آنها عبارت اند از مسيحيّين ابناء كنيسهٔ مصريّهٔ قوميّه ، و به اين نام ناميده شدند براى امتياز آنها از اساقفهٔ

بريتانيا و آنها يوناني هايي بودند كه در مصر ساكن شدند در قسمت شمال آن.

أندُلُس : امروز عبارت است از اسپانیای جنوبی که دارای چند دولت کو چک است .

إفريقيّة : اسمى است كه عرب اطلاق بر بلاد بربر كرده قسمت شرقى أن را و امًا قسمت غربي أن را مغرب گويند و اتّصال دادهاند به مغرب دور .

حبشة : از قسمت افریقیّهٔ شرقی است که حدّ شمالی آن منتهی به سودان می شود . یمن : از دولت های جزیرهٔ عربیّه است میان دریای سرخ و مملکت عربیّه و عدن که بعضی از جزیره های دریای سرخ ملحق به آن است .

تری: ترجمهٔ آن در صفحهٔ سیصد و هفتاد و شش و سیصد و هفتاد و هفت از پیش گذشت. به آن جا مراجعه شود. نوائب الدهور في علائم الظهور (١)

خراسان: از مناطق ایران شمالی و از بلاد آسیا به شمار می رود و حد آن شمالاً و شرقاً نهر اموداریا و حد جنوبی آن کوههای هندوکوش و حد غربی آن منطقههای فارس که بعض از قسمتهای آن امتداد دارد به بلاد سعد و ماوراءالنهر و حد جنوبی آن به سجستان می رسد.

روم: اسمی است که عرب آن را اطلاق بـر بـریتانیا مـیکند و امـروز اطلاق بـر مسیحیهای شرقی ملکی از کاتلیک و اِرثوذکس میشود.

شام: در سابق عبارت بوده از عموم سوریا که به هفت لشکر قسمت می شد: فلسطین و حمص و اردن و دمشق و قنسرین و عواصم و ثغور ، و در قرون اخیره به چند مملکت تقسیم شده .

ارمنيّة : امروز اطلاق بر دو منطقه مى شود : تركيه و روسيه ، و آن بر دو قسم است : ارمنيّهٔ كبرا و ارمنيّهٔ صغرا.

### معنای حدیث

FY9 . Ce

و بدرستی که از ایشان است غلامی که دو ساق پای او زرد است و نام او احمد است. و فرمودهٔ آن حضرت است که : ندا می کند ندا کننده ای که : مجروحین در بالای کشتگان راه روند \_یا زنده دفن کرده شوند با مردگان \_و اهل هند بر اهل سند غالب شوند و اهل بعض از نواحی افریقیّه بر سعیر \_یا ساعیر که بلده ای است در نزدیک بیت المقدس یا بعض از نواحی کوهستانی شامات \_غالب شوند و قبطی ها بر مصری ها غلبه کنند و اندلس بر اطراف افریقیه غالب شوند و حبشه بر یمن غلبه کنند و ترک بر خراسان غالب شود و روم بر شام غالب شود و اهل ارمنیّه غالب شوند.

(در این حدیث طرف ارمنیّه که مغلوب شوند تصریح نشده، ولی از بعض احادیث دیگر مستفاد می شود که آنها بر آذربایجان غلبه کنند).

و فریاد زند فریاد زنندهای در عراق که : پردهٔ حجاب پاره شد و بکارت دختران برداشته شد و پرچم دجّالِ لعنت شده آشکار شود . پس ذکر فرمود بیرون آمدن قائم ﷺ را.

۳۲ / حدیث دویست و پنجاه و چهارم مناقب ابن شهر آشوب، صفحهٔ ۴۳۰، در همان جزء گفته است: از گفته های آن حضرت است در خطبهٔ ملاحم:

GD. FYV

ويتّخذ العجم عجم الترك أولياء ووزراء.

وقوله ﷺ : ويبطل حدود ما أنزل الله في كتابه على نبيّه محمّد ﷺ ، ويقال : رأى فلان وزعم فلان \_يعني : أبا حنيفة والشافعيّ وغيرهما\_، ويُتّخَذ الآراء والقياس، ويُنبَذ الآثـار والقرآن وراء الظهور . فعند ذلك تُشرَب الخمور وتسمّى بـغير اسـمها، ويُـضرَب عـليها بالعرطبة والكوبة والقينات (والقنينات خل) والمعازف، وتتّخذ آنية الذهب و الفضّة .

وقوله ﷺ : يشيدون القصور والدور، ويلبس الديباج والحرير، ويسفر الغلمان فيشفّونهم (فيشنّفونهم) ويقرطقونهم ويمنطقونهم. \

شرح و لغات حديث عجم : مقابل عرب است . و عجم الترك : دور نيست مراد جمهور اتّحاد شوروی سوفياتی باشد . و اولياء : جمع والی است . و وزراء : جمع وزير است . و رأي فلان : مراد گرفتن رأی ها و رأی دادن مردم است در آخرالزمان ، و تأويل صاحب مناقب به ابی حنيفه و شافعی و غير اين نسبت به زمان او مستحسن بوده ، ولی حقيقت مصداق آن در اين زمان به منصّۀ ظهور رسيده به قرينۀ جملات بعد و علائمی که من حيث المجموع مصداقش در اين زمان بروز و ظهور کامل دارد ـ چنان که بر متتبّع پوشيده نيست \_، و انداختن آثار و اخبار محمّد و آل محمّد و احکام قرآن در پشت سر و عمل کردن به قوانين مبتدعه و گرفتن رأی های عمومی و معطّل ماندن

. . مناقب آل ابي طالب على ، ج ٢ ، ص ١٠٩ ، و نيز ر . ك : بحارالأنوار ، ج ۴١ ، ص ٣٢١ ، ذيل شمارة ۴۴ .

حدود الهیّه در این عصر در سرتاسر ممالک اسلامیّه مشهود و واضح و آشکار است. عَرِطَبة: رود و طنبور و چنگ و طبل کوچک و بزرگ و طبل حبشی راگویند.

کُوبة : نرد و شطرنج و صَنج و طبل کوچک باریک میان و بربط و چنگ است. قینات یا قنینات : اوّل زن های مشّاطه و سرودخوان و زن های مغنّیه راگویند و دوم قِنَین بر وزن سِکَین به معنای طنبور و بازیای است که رومیان به آن قمار کنند و آن عاص بازی و یاسور بازی و مانند آن است .

معازف : از آلت های لهو است \_مانند نی و صُرنا و شیپور و چغانه و تار و کمانچه و ویالون و مانند اینها .

و يسفر الغلمان : «سفار » معانى عديده دارد . از جمله معانى آن كه مناسبت با اين مقام دارد يكى سربر هنه كردن ، دوم مو را از بيخ بركندن \_ چنان كه در منتهى الإرب ا گفته و در المنجد است : أسفر : كشف عن وجهه ، الصبح : أضاء ، الوجه : حسن و أشرق ، مقدًم رأسه : انحسر عنه الشعر ، وانسفر شعرُه عن رأسه : انحسر . السفيرة : قلادة لها عرى من ذهب أو فضة ، آ و در مجمع البحرين است در قول خدا كه مى فرمايد : ﴿ وجوه يومنا مُسفِرة ﴾ آ أى : مضيئة ، آ و در قاموس است : السفيرة : قلادة بعرى من ذهب وفضة .<sup>0</sup>

شف -به فتح و به كسر -: جامه هاى تنك . جمع آن شفوف است . شفّ الثوب شفّا و شفوفاً و شفيفاً : تنگ گرديد جامه چنان كه آشكار شد آنچه در زير وى است ، و در مجمع البحرين است : الشفيف : الرقيق ، يستشفّ ما وراءه ، و « شفّ عليه ثوبه يشفّ شفوفاً وشفيفاً » أي : رق حتى يرى ما خلفه .<sup>9</sup>

القرطق: الكُرتة.

۱. منتهى الإرب، ج ۱ ـ ۲، ص ۵۶۲.
 ۲. المنجد، بخش لغات، ص ۳۳۷.
 ۳. سورة عبس، آية ۳۸.
 ۴. مجمع البحرين، ج ۲، ص ۳۷۹.
 ۵. القاموس المحيط، ج ۲، ص ۵۲۴.
 ۶. مجمع البحرين، ج ۲، ص ۵۲۴.



نطاق و منطقة : كمربندي است كه مسيحيان بر كمر بندند .

معنای حدیث

و میگیرند عجمهای غیر تـرک عـجمهای تـرک را مـتصرّفین در کـارهای عـامّه -یعنی: به سمّت حکومت بر مردم ـو وزیرهای خود.

و فرمودهٔ آن حضرت است : و باطل و ناچیز \_یا باطل کرده \_می شود حدهای آنچه که فرو فرستاده است خدا در کتاب خود بر پیغمبر خود محمّد ﷺ و گفته شود که : رأی داد فلان \_یعنی : عمل به رأی شود و رأی ها از مردم گرفته شود \_ و قیاس به روش های دیگران شود و پس سر و دور انداخته شود اخبار و احادیث و قرآن \_یعنی : به آنها عمل نشود . پس در آن زمان شراب های مست کننده آشامیده شود و به نام های غیر آن نامیده شود (از قبیل عرق و آب جو و کنیاک و ایکسی و غیر آن)، و آشامیده شود با ساز و نوازهای گوناگون \_مانند رود و طنبور و چنگ و نای و طبل های کو چک و بزرگ و تار و کمانچه و صرنا و سنتور و شیپور و خوانندگی زنهای خوانندهٔ سرودها و نوازنده و رقاصه و ویالون و انواع ساز ها . و به استعمال گرفته شود ظرف های طلا و نقره.

و فرمودهٔ آن حضرت است : محکم بسازند قصرها و خانهها را و مردان لباس حریر و ابریشمی پوشند و جوانان سربرهنه راه روند و موهای جلو سر را ظاهر کنند و صورت ها را صاف و صیقلی کنند و موها را از بیخ برکنند و قلادهها (کروات) که تکمهٔ آنها طلایا نقره باشد بر گردن بندند و آنها جامههای تنگ بپوشند \_یا جامههای تنگ بر آنها پوشانند \_ و کمربند بر روی آن بندند \_یا آنها را امر و الزام به بستن کمربند کنند \_ و جامههای نازک پوشند که زیر آن نمایان باشد، و قُرطَق \_یعنی : کُرتَه که جامههای کوتاه نیم تن باشد که به زبان متعارف این زمان آن را کُت گویند \_بپوشند \_یا بر آنها پوشانند .

تمام این معانی را حضرت در طی جملهٔ کوتاه «**ویسفر الغلمان فیشفّونهم ویقرطقونهم** و یمنطقونهم» بیان فرموده در کمال فصاحت که همهٔ معانی که در حقّ جوانان ذکر شد از این جمله بیرون می آید و این از معجزات کلامی آن حضرت است \_صلوات الله علیه . ۳۳ / حدیث دویست و پنجاه و پنجم مناقب ابن شهر آشوب ، جزء سوم ، صفحهٔ ۴۳۰:

وقوله ﷺ : فيأخذ الروم ما أُخِذ منها وتزداد \_يعني : الساحل ونحوها ـ.، وتأخذ الترك ما أُخِذ منها \_يعني : كاشغر وماوراء النهر ـ.، ويأخذ القفص ما أُخِـذ مـنها \_يـعني : تـفليس ونحوها ـ.، ويأخذ القلقل ما أُخِذ منها.

( ثمّ يورد فيها من العجائب ويسمّي مدينة ويُلغِز ببعض ويصرّح ببعض حتّى يقول: ) الويل لأهل البصرة. إذا كان كذا وكذا. الويل لأهل الجبال إذا كان كذا وكذا، والويل لأهل الدينور، والويل لأهل إصفهان من جالوت عبد الله الحجّام، والويل لأهل العراق، والويل لأهل الشام، والويل لأهل المصر، والويل لأهل فلانة.

( ثمّ يقول : من فراعنة الجبال فلان وفلان . فإذا ألغز قال : في اسمه حرف كذا، حتّى ذكر العساكر التي تُقتَل بين حلوان والدينور والعساكر التي تُقتَل بين أبهر وزنجان ، ويذكر الثائر من الديلم وطبرستان .<sup>١</sup>

الروم : در المنجد گفته : روم اسمی است که اطلاق می شود در نزد عرب بر نیطین \_یعنی : بریتانیا \_، و نیز اسمی است که امروز اطلاق می شود بر مسیحیّین شرقیّین ملکیّین از کاتولیک و ار ثوذِکس .

و روما - یا رومیّة -: عاصمهٔ ایتالیا و در سال ۱۸۷۰ میلادی ایتالیایی ها روم را غصب کردند و آن را عاصمهٔ دولت خود قرار دادند و دانشمندان بزرگ با آنها احتجاج کردند، پس ایشان را گرفته، حبس کردند در قصر رسولی. ۲ پس شاید مراد از کلام امام الله که فرموده : « و تأخذ الروم ما أُخِذ منها» اشاره به همین باشد.

و مراد از فرمودهٔ حضرت «**وتأخذ الترك ما أُخِذ منها**» بنا بر آنچه صاحب مناقب بر آن رفته كاشغر و ماوراء النهر است و كاشغر شـهري است در تـركستان چـيني.ها كـه

> ۱. مناقب آل ابی طالب ﷺ، ج ۲، ص ۱۰۹، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۴۱، ص ۳۲۱، ح ۴۵. ۲. المنجد، بخش أعلام، ص ۳۱۳\_۲۱۴.

ساکنین آن حوالی هفتاد هزار نفرند که آنها را در کتب چینی های قدیم سُولو می گویند که در قرن دهم میلادی اسلام در آنها راه یافته و ماوراء النهر قسمت شمال ایران است. و فرمودهٔ آن حضرت ﷺ : « ویأخذ القفص ما أُخِذ منها»، صاحب مناقب گفته که : آن تفلیس است و نحو آن.

قفص قسمتی از ترکهای آفریقایی هستند که در اثر خشونت و غلیظ القلب بودن آنها را قفص گفتهاند و آنها مسلمانانی هستند که ترکهای گرجی حقّ ایشان را غصب کردند -مانند تفلیس و غیر آن -و تفلیس اکنون عاصمهٔ گرجیّه از اتراک است که آنها را جمهوری شوروی سوفیاتی گویند.

و فرمودهٔ حضرت على : « ويأخذ القلقل ما أُخِذ منها» القلقل والقلاقل -بالضم -: المعوان السريع التقلقل، و اين از باب ذكر سبب است كه از آن ارادهٔ مسبّب شده -نظير ﴿ وَاسْأَلُ الْقَرْيَةَ ﴾ . \* گفته مى شود : تقلقل، إذا تحرّك و أسرع في البلاد، و ممكن است مراد از قلقل شرقى هاى دور باشند كه چينى ها حقّ آنها را غصب كر دند و در آخر زمان آنها مطالبهٔ حقّ خود را تا چند مرتبه از اهل چين مى كنند و به ايشان نـمى دهند . پس قيام مى كنند بر ضرر چينى ها و با آنها جنگ مى كنند تا اين كه آنها حاضر مى شوند كه تها را متصرّف مى شوند و تاخر اسان پيشروى مى كنند و مملكت را تسليم صاحب امر على آنها را متصرّف مى شوند و تا خراسان پيشروى مى كنند و مملكت را تسليم صاحب امر مى نمايند \_چنان كه از بعض از اخبار نبويّه كه قبلا گذشت استفاده مى شود و بعض از احاديث حضرت صادق على إن شاء الله در محل خود ذكر كرده خواهد شد .

معنای حدیث

پس می گیرد روم آنچه را که از آن گرفته شده است و زیادتر از آن را \_یـعنی : از ساحل دریا و نحو آن ــ: و می گیرد ترک آنچه را که از او گرفته شده \_یـعنی : کـاشغر و ماوراء النهر را ـ، و می گیرد ترک آفریقایی آنچه را که از او گرفته شده \_یـعنی : از

۱. سورة يوسف، آية ۸۲.

تفلیس و مانند آن ـ، و می گیرند شرقی های دور آنچه را که چینی ها از ایشان گرفته اند . پس وارد می فرماید در آن خطبه عجایبی را و نام می برد شهری را و بعضی را به لغز و معمّا و بعضی را تصریحاً می فرماید تا آن که می فرماید : وای بر بصره از چنین و چنان هرگاه واقع شود! و وای بر اهل کو هستان ها هرگاه چنین و چنان واقع شود! و وای بر اهل دینور! (اشاره است به جنگی که بین نهاوند و دینور واقع می شود و آن جنگی است بسیار شدید ) و وای بر اهل اصفهان از عبدالله جالوت حجّام! و وای بر اهل عراق، و وای بر اهل شام، و وای بر اهل مصر، و وای بر اهل فلانه! پس می فرماید : از فرعون های کو هستان ها فلان و فلان.

و هرگاه حضرت لُغَز امی آورد ، می فرماید که : در نام او فلان حرف است همچنین ، تا آن که یاد می فرماید لشکر هایی را که کشته می شوند بین ابهر و زنجان و یاد می فرماید خونخواهی را از دیلم و طبر ستان ـ که مراد سیّد حسنی باشد ـ ، و طبر ستان از بلاد مازندران است ، و دیلم در قسمت کو هستان های شمالی قزوین است .

٣۴ / حديث دويست و پنجاه و ششم مناقب ابن شهر آشوب در همان جزء، صفحهٔ ٢٣١ گفته: و از اين خطبه است: سيخرَّب العراق بين رجلين يكثر بينهما الجريح والقتيل \_يعني: طرليك والدُّوَيلِم. لكأنَّي أُشاهد به دماء ذوات الفروج بدماء أصحاب السروج. ويل لأهل الزوراء من بني قنطورة؛<sup>٢</sup>

معنای حدیث

زود باشد که خراب شود عراق میان دو مردی که زیاد شود در میان ایشان مجروح و کشته ـیعنی : طرلیک و دویلم . هرآینه گویا می بینم بـه عـراق خـون های زن هـا را با خون های صاحبان زیـن ها. وای بـر اهـل بـغداد از بـنی قـنطوره ـیـعنی : تـرکها

۱. لُغَز : سخن سربسته و مشکل، کلام پیچیده که درک معنی آن محتاج تفکّر و تأمّل باشد. ۲. مناقب آل ابیطالب ﷺ، ج ۲. ص ۱۱۰، و نیز ر.ک: بحارالأنوار، ج ۴۱، ص ۳۲۲، ذیل حدیث ۴۵.

یا سیاه های آفریقایی ، و اؤل اولی است.

طِرلیک در نسخه چنین نوشته بود و معنایی در کتب لغت و بلدان برای آن نیافتم، و دویلم تصغیر دیلم است و در کتاب معجم البلدان گفته که: دیلم گروهی هستند که به نام زمینشان خوانده شدهاند و اسمی از برای پدرشان نیست و منجّمین گفتهاند: دیلم در اقلیم چهارم واقع است. طول آن پنجاه و هفت درجه و عرض آن سی و شش درجه است و بیست دقیقه .<sup>۱</sup> شرح دیلم و مکانیّت و جغرافیای آن بعد از این مفصّلاً ذکر خواهد شد.

GA. FM

۲۵ / حديث دويست و پنجاه و هفتم

مناقب ابن شهر آشوب، جزء سوم، صفحة ٢٣١ گفته: و از همان خطبه است كه فرموده: لكأني أرى منبت الشيخ على ظاهر أهل الحصّة (الحضّة خ) قد وقعت به وقعتان، يخسر فيها الفريقان \_يعني: وقعة الموصل \_حتّى سمّى باب الأذان. وويل للصين من ملابسة الأشراك، وويل للعرب من مخالطة الأتراك، وويل لأمّة محمّد إذا لم تحمل أهلها البلدان، وعبر بنو قنطورة نهر سيحان ، وشربوا ماء دجلة، وهمّوا بقصد البصرة والأُبُلّة. وأيم الله، لتغرقن بلدتكم حتّى كأنّي أنظر إلى جامعها كجؤجؤ سفينة أو نعامة جائمة.

لغات حديث

مَنبَت الشيخ : زمينى است ميان تكريت و موصل كه در آن روييده مى شود درمنه تركى ـو بنا بر بعض اخبار ديگر : و قيصوم كه علف بومادران و يا برنجاسف باشد ـ، و آن بيابانى است ميان موصل و فرات در مقابل اهل قلعه ، نزديك موصل . «صين» يعنى : چين .

أشراك: اشتراكي ها\_يعنى: كمونيستها.

أتراک: ترک ها هستند. بني قنطورة : معناى آن از پيش گذشت. سيحان : غير از نهر سيحون است و آن نـهرى است در بـصره كـه آن را سيحان مىگويند ـچنان كه در معجم البلدان متعرّض است.<sup>١</sup> « جؤجؤ سفينه » يعنى : سينه كشتى . « نعامة جاثمة » يعنى : شتر مرغى كه روى دو پاى خود نشسته باشد.

معنای حدیث ·

هرآینه گویا می بینم بیابانی را که محل روییدن نبات درمنهٔ ترکی است در مقابل اهل قلعه ای که میان موصل و فرات است که دو جنگ در آن واقع شود که هر دو طرف جنگ زیان کنند (صاحب مناقب گوید: یعنی: جنگ موصل) تا این که باب الاذان نامیده شود، و وای بر اهل چین از غلبهٔ کمونیست ها بر ایشان! و وای بر عرب از مخلوط شدن ترک ها به ایشان! و وای بر امّت محمّد ﷺ! زمانی که حمل نکند اهل آن را شهر ها و عبور کند بنی قنطوره از نهر سیحان ـ که در بصره است ـ و بیاشامند از آب دجله و همّت گمارند به قصد گرفتن بصره و أبُلَه ـ که مرکز گمرک و ادارات دولتی بصره است ـ، و قسم به خدا که هرآینه غرق شود این شهر شما ـ یعنی: بصره ـ که گویا می بینم مسجد جامع آن را مانند سینهٔ کشتی یا شتر مرغی که بر روی دو پای خود نشسته باشد، بر روی آب نمایان باشد.

# ۲۶ / حدیث دویست و پنجاه و هشتم

مناقب ابن شهر آشوب در همان جزء و همان صفحه روایت کرده است از آن حضرت الله از قول خدای تعالی که فرموده :

﴿ وَإِنْ مِنْ قَرْيَةٍ إِلاَّ نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا ﴾ ٢٠ پس فرمود

معجم البلدان ، ج ۲، ص ۲۹۳ با اندکی اختلاف.
 ۲. سورة اسراء ، آیذ ۵۸.



آن حضرت ﷺ در خبری طولانی که انتخاب کردیم از آن این قسمت را که فرمود:

تخرب سمرقند وجاح وخوارزم وإصفهان والكوفة من الترك، وهمدان والريّ من الديلم، والطبريّة والمدينة وفارس بالقحط والجوع، ومكّة من الحبشة، والبصرة والبلخ من الغرق، والسند من الهند، والهند من تبّت، وتبّت من الصين، وبذشجان وصاغان وكرمان وبعض الشام بسنابك الخيل والقتل، واليمن من الجراد والسلطان، وسجستان وبعض الشام بالزنج، وشومان (شامان خل) بالطاعون، ومَرو بالرمل، وهرات بالحيّات، ونيسابور من قِبَل انقطاع النيل، وآذربايجان بسنابك الخيل والصواعق، وبخارا بالغرق والجوع والحلم (الخلم خل)، وبغداد يصير عاليها سافلها؛

شرح و لغات حديث

سمرقند : شهری است معروف واقع در ماوراء النهر . گفته شده است که : از بناهای ذوالقرنین است در اقلیم چهارم . طول آن هشتاد و نه درجه و نصف . عرض آن سی و شش درجه و نصف است .

جاح: برنخور دم به نسخهای که محلّی به این نام باشد الّا این که در منتهی و قاموس و معجم البلدان گفتهاند: خاخ \_هر دو خاء معجمه \_: موضعی است میان مکّه و مدینه که آن را روضهٔ خاخ گویند نز دیک حمراء الاسد ۲ \_چنان که در معجم گفته و نیز گفته : چند موضع است که آن را خاخ گویند . ۳ ممکن است که خاخ تصحیف به جاح شده باشد و ممکن [است ] مراد جاجن باشد که آن قریهای است از قرای بخارا.

خوارزم: در معجم گفته: نام محالی است از اقلیم ششم که از جملهٔ قرای آن است جرجانیّه و آن منطقهای است هشتاد فرسخ در هشتاد فرسخ و بین بخارا و خوارزم. از روی آب پنجاه فرسخ فاصله است.۲ دیلم و طبریّة : مراد مازندران و اهل کوهستان شمالی قزوین است . بذشجان : تصحیف بدخشان است . صغانی و صاغانی : بلادی است در ماوراء النهر که آن را جافان و جَفان و ژاپن گویند که از شهر های هیاطله است .

شومان : از بلاد ژاپن و ماوراءالنهر جیحون است و آن از سرحدًات اسلامیّه است و اهل آن صاحب قوّتاند .

> سجستان : مراد سیستان است از مناطق خراسان . حُلم : کُنه های بزرگ که بر شتر می افتد .

#### معنای حدیث

خراب می شود سمرقند و خاخ و خوارزم و اصفهان و کوفه از ترک و همدان و ری از دیلم ـ یعنی : کوهستان های مازندران و طبرستان ـ و مدینه و فارس به قحطی و گرسنگی و مکّه از زنگار و حبشه و بصره و بلخ از غرق شدن و سند و هند از تبّت و تبّت از چین و بدخشان و ژاپونی و کرمان و بعض از شامات به شمهای اسبان و قتل و خونریزی و یمن از ملخ و پادشاه و سیستان و بعضی از شامات او زنگیان و شومان به طاعون و مَرو به رمل و هرات به مارها و نیشابور از قِبَل بریده شدن نیل و آذربایجان به شمهای اسبان و صاعقههای خدایی یا خلقی و بخارابه غرق شدن و گرسنگی و کنههای شتری و بغداد به زیر و رو شدن.

## ۲۷ / حدیث دویست و پنجاه و نهم

غيبت طوسى ، طبع تبريز سال ١٣٢٢ قمرى ، صفحة ٢٨٣:

قال أمير المؤمنين ﷺ : بين يدي القائم موت أحمر، وموت أبيض، وجراد في حينه، وجراد في غير حينه [أحمر] كألوان الدم. فأمًا الموت الأحمر فالسيف، وأمًا المـوت الأبيض فالطاعون؛<sup>(</sup>

۱. غیبت شیخ طوسی، ص ۴۳۸، ح ۴۳۰، و نیز ر.ک: غیبت نعمانی، ص ۲۸۶، ح ۶۱؛ ارشاد مفید، ج ۲، ب

یعنی : فرمود امیرالمؤمنین ﷺ : در مقابل دو دست قائم - یعنی : پیش از ظهور او -مرگ سرخ است و مرگ سفید و آمدن ملخ در وقت آن و آمدن ملخ در غیر وقت آن به رنگ های خون . پس امّا مرگ سرخ شمشیر است - یعنی : قتل و خونریزی - و مرگ سفید مرض طاعون است .

۳۸ / حدیث دویست و شصتم

غيبت طوسى ، صفحة ٢٨٢ ، از أن حضرت روايت كرده كه فرمود :

إذا اختلف رمحان بالشام فهو آية من آيات الله تعالى. قيل: ثمّ مَه؟ قال: ثـم رجفة تكون بالشام، يُهلَك فيها مائة ألف. يجعلها الله رحمة للمؤمنين وعذاباً على الكافرين. فإذا كان ذلك، فانظروا إلى أصحاب البراذين الشهب والرايات الصُّفر، تُقبِل من المغرب حتّى تحلّ بالشام. فإذا كان ذلك، فانتظروا خسفاً بـقرية مـن قـرى الشـام يـقال لهـا خـرشا (خرشنا خل). فإذا كان ذلك، فانتظروا ابن آكلة الأكباد بوادي اليابس؛

معنای حدیث

وقتی که رد و بدل شد دو دسته اسلحه از دو طرف در شام، پس آن نشانه ای است از نشانه های خدای تعالی . گفته شد : پس از آن چیست ؟ فرمود : پس از آن زمین لرزه ای می شود در شام که هلاک شود در آن صد هزار نفر که قرار می دهد خدا آن را رحمت برای مؤمنان و عذاب بر کافران . پس چون چنین شد ، منتظر باشید و بنگرید به سوی اسب های اشهب و پرچم های زرد که از سمت مغرب آید تا وار د شام شود . پس چون

عن ۲۷۲؛ إعلام الوری بأعلام الهدی، ج ۲، ص ۲۸۱؛ الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۱۱۵۲، ح ۵۸؛ الدر النظیم،
 ص ۷۵۸؛ کشف الغمة، ج ۳، ص ۲۵۸؛ الفصول المهمّة، ج ۲، ص ۱۱۳۱؛ صراط مستقیم، ج ۲، ص ۲۴۹؛
 بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۱، ح ۵۹.
 ادر مصدر: (حرستا).
 ۲. غیبت شیخ طوسی، ص ۴۶۱، ح ۴۷۶، و نیز ر.ک: غیبت نعمانی، ص ۳۱۷، ح ۱۶؛ الخرائج والجرائح،
 ج ۳. ص ۱۱۵۱، ذیل حدیث ۵۵؛ الدرّ النظیم، ص ۷۵۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۲۱۶، ح ۳۲ و ص ۲۵۳، ح ۱۴۴.
 ج ۳. ص ۱۱۵، دیل حدیث ۵۵؛ الدرّ النظیم، ص ۷۵۸؛ بحارالأنوار، ج ۵۲، ص ۱۱۵۲، ح ۲۸ و می ۲۵۲، ح ۱۴۴.

چنین شد، منتظر باشید فرو رفتن دهی را از دهات شام که آن را خَرَشا ـیـا خـرشنا ـ گویند ـ پس چون چنینِ شد، منتظر باشید پسر خورندهٔ جگرها ـیعنی : سفیانی ـراکه از وادی یابس قیام کند .

(لقب «ابن آکلة الأکباد» برای این است که جدّهٔ علیای او هند جگرخوار جگر حمزه سیّدالشهداء ﷺ را در روز اُحُد در دهان خود گذارد و خایید).

۳۹ / حدیث دویست و شصت و یکم

FTA . Co

إلزام الناصب، صفحهٔ ۲۰۹، تأليف حاج شيخ على يزدى حائرى، نقل كرده از كتاب در المنتظم ( المنظم خل ) في السر الأعظم، تأليف محمّد بن طلحهٔ شافعى از اكابر علماى سنّت و جماعت خطبهٔ درازى را از اميرالمؤمنين علا كه بالاى منبر مسجد كوفه انشا فرمود و تمام آن خطبه را صاحب الزام در آن كتاب از او نقل كرده. نگارنده آنچه را از آن كه در اين كتاب اقتضاى ذكر آن است نقل مىكنم. از آن خطبه است كه فرموده:

سيحيط بالزوراء علج من بني قنطوراء بأشرار، وأيّ أشرار ! وكفّار، وأيّ كـفّار ! قـد سُلِبت الرحمة من قلوبهم وكلّفهم الأمل إلى مطلوبهم، فيقتلون الأُبُلّة ، ويشرفون الأكمّة، ويذبّحون الأبناء، ويستحيون النساء، ويطلبون شذاذ بني هاشم<sup>6</sup> ليسوقوا معهم سوق الغنائم، وتستضعف فتنتهم الإسلام، وتحرق نارهم الشام، فواهاً لحلب من حصارهم ! وواهاً لخرابها بعد ديارهم ! وستَروى الظماء من دمائهم أيّاماً، وتساق سباياهم فلن يجدوا لهن عصاماً، وسيهتدون حصون الشامات، ويطيفون ببلادها الآفات، فلم يبق إلّا دمشتق ونواحيها، وتراق الدماء بمشارفها وأعاليها، ثمّ يدخلونها وبعلبكَ بالأمان، وتحلّ البلايا<sup>2</sup>

١. در مصدر : (دار المنتظم). ٢. در مصدر: (الأيلة). ۳. در مصدر : (ویشربون). ۴. در مصدر : (ویستحلّون). ٥. در مصدر : (بني شدّاد وبني هاشم). ۶. در مصدر : (البدایات).

بنواحي لبنان. فكم من قتيل بالقفر، وأسير بجانب النهر، فهناك تسمع الأعوال، وتصحب الأهوال. فإذا لاتطول لهم المدّة حتّى يخلق من أمرهم الجِدة.

فإذا هزمهم الحين الأوجر، وثب عليهم العدوم الأقطر، وهو رابع العلوج المنفَّر عليه كتابة المظفَّر، تحسّ بالهمّة الطمع، ويُغلقه الهلع ، فيسوقهم سوق الهجان، وينكص شياطينهم بأرض كنعان، ويقتل جيوشهم العصف ، ويحلّ بجمعهم التلف، فيجتمعوا عقيب الشتات من فلك النجاة إلى الفرات، فيسيرون الواقعة الثانية إذ لا مناص، وهي الفاصلة المهولة قبل الغاص<sup>6</sup>، فيغويهم على الإسلام الكثرة، فهنالك يحلّ لهم الكسرة، فيقصدون الجزيرة والخصباء، ويخربون بعد فتكهم الجدباء.

ثم يظهر الجريّ الهالك من البصرة بشرذمة عرب من بني عمرة، يقدمهم إلى الشام وهو مدهش، فيبايعه على الخديعة الأرغش<sup>9</sup>، وسيصحبه في المسير إلى غوطته، فما أسرع ما يسلمه بعد ورطته ا ثمّ يأمر الجريء<sup>4</sup> أنّه يروم إلى العراق مراماً ليبدّل غليله<sup>4</sup> بها أُواماً، فيُدرِكه الهلاك بالأنبار<sup>4</sup> دون مرامه، ويحلّ بأهله التلف دون مقامه<sup>4</sup>، وستنظر العيون إلى الغلام الأسمر اللعاب حين يجنح به جنوح الارتياب، يلقّب بالحكم. سيجيء بالعلم بعد أُلفة العرب، وحثيث الطلب، فكأنّي أنظر إلى الأرغش<sup>11</sup> وقد هلك، وولده الحدث الأبرص وقد ملك، فلا تطول مدّته أكثر من ساعة، فما هذه الشناعة؟ ويقتل المدرّب الجميل الأحمر

۱. در مصدر : (الجنين). ۲. در مصدر : (التعدد). ٢. در مصدر: (المبلغ). ٢. در مصدر : (ويقتل عبوسهم الفقف). ٥. در مصدر: (قبل العاص). ج. در مصدر : (الأرعش). ۷. در مصدر : (المجرى). ٨. در مصدر : (ليبل من علته). ٩. در مصدر: (بلاسار). .۱. در مصدر : (دون سقامه). ١١.در مصدر: (الأرعش).

بعد أن يسجن الأسمر عند وصول رسل المغاربة إليه، ومثواهم ابين يديه.

ثمّ يخرج الهمام، فيصلّي بالناس إمام، ثمّ يقتل بعد بـرهة مـن الزمـان بـين الخـدّام والخلّان، فعندها يخرج من المغرب أُناس على شهب الخيول بالمزامير والأعلام والطبول، فيملكون البلاد ويقتلون العباد.

ثمَّ يخرج من السجن غلام يفني عددهم ويأسر جددهم ، ويهزمهم إلى البيت المقدس ، ويرجع منصوراً مؤيِّداً محبوراً ، فيوافي مصر وقد نسقص نسيلها ، وقسلَّ نسيلها ، ويسبست أشجارها ، وعدمت ثمارها ، ويظهر عند ذلك صاحب الراية المحمّديَّة و الدولة الأحمديَّة ، القائم بالسيف الجال<sup>ع</sup> ، الصادق في المقال . يمهّد الأرض ويحيي السنَّة .<sup>٥</sup>

# شرح لغات حديث

عِلج -به کسر عین و سکون لام و جیم -: مرد در شتخو از کفّار عجم را گویند، و بعضی مطلق کفّار را گویند، و جمع آن تُوج و اَعلاج است -مانند حُمول و احمال -، و در حدیث از امیرالمؤمنین الله روایت شده که فرمود : الناس ثلاثة : عربتي ومّولی وعلج، فنحن العرب، وشیعتنا الموالي، ومن لم یکن علی مثل ما نحن علیه فهو علج<sup>?</sup> -أي : کافر -؛ یعنی : مردم سه دستهاند : عربی و دوستدار و کافر . پس ما عربیم و شیعیان ما موالی و کسی که نباشد مثل آنچه ما بر آنیم، پس او عِلج - یعنی :کافر -است . زُوراء : در این جا مراد بغداد است . اُبُلَة : در این زمان مرکز عشور و گمرک و حکّام - یعنی : بصرهٔ فعلی -است .

۱. در مصدر : (ومثولهم). ۲. در مصدر : (حددهم). ۳. در مصدر : (مریداً). ۴. در مصدر : (بالسیف الحال). ۵. الزام الناصب، ج ۲، ص ۲۰۷ – ۲۰۸. ۶. کافی، ج ۸، ص ۲۲۶ – ۲۲۷، ح ۲۸۷؛ وافی، ج ۵، ص ۸۲۹ – ۸۳۰، ح ۳۱۰۳ در هر دو از امام هفتم ﷺ .

شُذُاذ -بر وزن رُمّان -: عدد کمی از مردم و مردمان بیگانه ای که از آن قبیله نباشند و يا خانه ايشان در آن قبيله نباشد. عِصام: چنگ آويزي که به آن چنگ زنند. مشارف: بلندى ها. أعالى: جاهايي كه بلندتر است. الجِدة: به معناي غنا و منفعت. الحَين: هلاک شدن. الأوجَر: ترسناكتر. وَثُبَ: جستن مىكند. الأقطر : آماده تر . المنفِّر :كوچ داده شده. يُعْلِقُه: به اضطراب مي انداز د او را. هَلَع: ناشكيبايي و ترس و حرص. الهجان : زشتي و پليدي و خبيثي . يَنكُصُ: برمي گردند. أرض كنعان : از اراضي شام است. العصف: باد سخت شديد. المهولة: وحشتناك و بيمناك. الغوص: فرو رفتن در آب. الخصباء: زمين پر آب و سبزه و غلّه و نعمت و حاصل خيز . الجدباء: زمين بي آب و علف و نعمت. الجريء: دلاور و بي باك. الأرغَش: فتنهانگيز . أوام ـ كغُراب ـ : تشنكي ـ ياكرمي .

أنبار : شهرى است از شهرهاى عراق . الأسمر : گندمگون . لعّاب : بازيگر ، و در نسخهٔ ديگر : دعّاب ـ يعنى : مزّاح . يجنح به جنوح الارتياب : پيشروى و ميل مىكند پيش رفتن و ميل كردن باشكّ و ريب . المُدرَّب ـ بر وزن معظّم ـ : آزمايش ديده و شدّت رسيده و سختى كشيده .

معنای حدیث

FFY JO

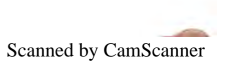
زود باشد که احاطه کند به بغداد مرد در شتخویی از کفّار عجم - یا مطلق کفّار - که از تركها يا زنگيان باشد از يسران قنطوراء با جمعيّت شريران، چه شريراني! و كفّار، چه کفّاری ! که رحم از دل های ایشان بر داشته شده و به کلفت و مشقّت انداخته است ایشان را آرزو داشتن به آنچه مطلوب ایشان است. پس می کشند اهل أبُلَّهٔ مصر را و استیلا می یابند بر نیزارهای آن و سر می برند پسران را و زنده می گذارند زنان را و طلب میکنند عدّهای از بنی هاشم را که از قبیلهٔ مصریان نیستند \_ یا در آن جا خانه ندارند \_تا سوق دهند با ايشان مانند سوق دادن غنيمت ها و ضعيف مى كند فتنه ايشان اسلام را و می سوزاند آتش ایشان شام را . پس وای بر حلب از درویدن ایشان ! و وای بر خرابی آن بعد از خانه گرفتن ایشان! و زود باشد که سیراب شوند تشنگان از خون های ایشان چند روزی و سوق داده شود کنیزان و اسیران ایشان . پس دستاویز و نگاهدارندهای هرگز نیابند، و زود باشد که خراب کنند حصارهای شامات را و دور مي دهند به شهرهاي آن آفتها را. پس باقي نماند مگر دمشق و نواحي آن و ريخته مي شود خون ها در جاهاي برتر و بلندتر أن . پس داخل مي شوند در دمشق و بعلبك با امان دادن و وارد می شود بلاها به نواحی لبنان. چه بسیار کشته ها که در بیابان ریخته شود و چه بسیار اسیری که به طرف نهر سوق داده شود ! در آن جا شنیده می شود صداهای فريادها و همراه ايشان شود ترس ها و هول ها. در أن هنگام طولي نمي كشد براي ایشان مدّتی تا این که پدید شود برای ایشان غنا و منفعت . پس بناگاه فرار خواهد داد ایشان را هلاکتی ترسناک تر و قیام خواهد کرد و جستن کند بر ایشان دشمنی آماده تر و آن چهارمين مرد درشتخويي است از كفّار عجم \_يا مطلق كفّار \_كه كوچ داده شده و بر اوست منشور ظفر یافته شده \_یا این که به مقتضای ظاهر بعضی از نسخ کنیهٔ او ابوالمظفّر است ـ که حس کرده می شود که همّت او طمع داشـتن است و بـه قـلق و اضطراب می انداز د او را آنچه که می خواهد به آن بر سد . پس می کشاند ایشان را نحوهٔ کشانیدن به زشتی و پلیدی و خباثت و بر می گردند شیطان های ایشان به زمین کنعان که از اراضي شام است و ميكُشد لشكر ايشان را باد سخت بسيار شديد و همهٔ ايشان را تلف میکند. پس از پراکندگی باز جمع می شوند و باکشتی نجات به طرف فرات مي روند و جنگ را سير مي دهند ؛ زيراكه چارهاي جز آن ندارند و جنگ كردن فاصلهٔ هولناکی است میان آنها و غرق شدن و فرو رفتن در آب. پس به گمراهی می اندازد ايشان را به ضرر اسلام زيادتي جمعيّت ايشان . پس در أن حال شكست بر ايشان وارد می آید. پس می روند به سمت جزیر های که زمین آن پر آب وسبزه و غلّه و نعمت و حاصل خیز است و پس از آن که به ناگهانی اهالی آن جزیره را می کشند و بعد از کشتن آن زمين را بي گياه و خشک ميکنند، پس در آن حال ظاهر مي شود دلاوري بي باک و هلاک شونده از سمت بصره با عدّة کمی از عرب از بنی عمره که آن مرد دلاور بی باک پیشرو و رئیس ایشان است و می فرستد ایشان را به طرف شام و حال آن که او به دهشت و حیرت اندازنده است . پس با فتنهانگیزی از روی خدعه و فریب و نیرنگ بيعت كند و همراهي كند با او به رفتن به غوطهٔ شام، و چه بشتاب تسليم او شو د يس از آن که به کار دشوار وارد شده باشد! پس آن مرد بی باک دلاور او را امر کند به رفتن به جانب عراق در حال گرما و تشنگی تا این که در انبار که یکی از شهرهای عراق است \_ هلاک می شود پیش از آن که به مقصد خود رسد، و اهل او تلف شوند بدون آن که در آن جاقیام کنند، و زود باشد که ببینند جوانی راکه گندمگون و بازیگر \_یا مزاح و شوخی کننده \_است که پیشروی و میل کند به پیشروی و میل کردنی مخصوص که آن جوان به حَكَم ملقّب باشد كه به زودي با پرچم بيايد بعد از ايجاد الفت و دوستي در عرب با کمال سرعت و شتاب در طلب ، و گویا می بینم آن فتنه انگیز را که هلاک شده

باشد و پسر نو خاستهٔ ابرص <sup>۱</sup> او به جای او مالک امر شود در حالتی که بیشتر از یک ساعت مدّت مالکیّت او نشود، و این چه سبکی و زشتی است ؟! و می کُشد مرد آزمایش دیده و سختی کشیده و شدّت رسیدهٔ پاکیزهٔ سرخ رویی را بعد از آن که زندانی کند آن جوان گندمگون را وقت رسیدن فر ستاده شدگان از مغرب به سوی او و ممثّل شدن آنها در مقابل او ، و پس از کشته شدن او بیرون آید سیّد بزرگواری که امام باشد و با مردم نماز گزارد که بعد از مدّتی از زمان در میان خدمتگزاران و دوستان کشته شود. طبل ها بیایند و مالک شهر ها شوند و بکشند بندگان را. در آن وقت جوانی از زندان بیرون آید و عدّه آنها را نابود کند و تازه کاران آنها را اسیر کند و فرار دهد ایشان را به جانب بیت المقدس و برگردد یاری کرده شده و تأیید شده با شادی و نشاط تا آن که به مصر رود وقتی که آب رود نیل کم شده باشد و از نعمت های آن کاسته شده با شد و

درختهای آن خشک شده باشد و میوههای آن نابود شده باشد. در آن حال ظاهر می شود پرچم محمّدی و دولت احمدی. قیام کننده با شمشیر کشیده در حالی که راستگوی در گفتار است و نیکو برقرار میکندکارهای زمین را.

تا این جا جزء اوّل کتاب نوانب الدهور در علائم ظهور را پایان می دهم و بقیّهٔ بخش چهارم از اخبار علویّهٔ راجعه به علائم آخرالزمان راکه محتوی مغیبات و پیشگویی های غریب و عجیب و از مهمّات علائم ظهور حضرت بقیّةالله ـعجّل الله تعالی فرجه ـ است و حاوی وقایع مهمّهٔ جهانی است که بعض آن در عصر حاضر واقع شده و بعضی در شرف وقوع است و سایر واقعات مهمّه تا زمان ظهور از فرمایشات آن حضرت و سایر ائمّهٔ اطهار ـ صلوات الله علیهم أجمعین ـ را در جزء دوم بطور تفصیل با تأییدات خداوند متعال و استمداد از وجود باهرالجود اعلا حضرت ولیّ عصر ـ أرواحنا و أرواح العالمین له الفداء ـ شرح خواهم داد بنحوی که خواصّ و عوام از آن بهرهمند شوند و این روسیاه را در ادعیهٔ خالصهٔ خود شرکت داده

۱. ابرص: برصدار، پیس.



#### اشعاری از مؤلّف

و به طلب آمرزشی یاد و شاد فرمایند . امید است که این هدیهٔ ناقابل مورد قبول پیشگاه آل محمد ﷺ گردد و ثواب آن نثار ارواح والدین مرحومین این جانب و اقاربم شود و اختتام آن را به چند بیتی که از آثار طبع قاصر است برگزار میکنم .

# به مدیح تو چه گویم که تو محیی جهانی نظری به حال زارم که تو خود جهان جانی به بَرم نـمینشینی بـه بَـرت نـمینشانی ؟ چه شود اگر نمایی نـظری بـه نـاتوانـی ؟ نه تحمّلی کـه سـازم بـه فشـار زنـدگانی که مگر کنی عنایت به ضعیف خسته جانی ممه روز حـاضرم مـن ز بـرای جـانفشانی رخ خوب خود نمایی و کنی هر آنچه دانـی به تو جلوهها نـماید کـه کـنی جـهانستانی که رسد به گوشم از غیب صدای آسـمانی

# للمؤلّف العاصي به فدای جسم و جانت که شه جهانیانی به مد به خیال خال رویت شده طی بساط عمرم نظری ز چه رو شبی به سویم نظری نمی نمایی به بَرم تسو که واقفی ز حال دل زار ناتوانم چه شم نه زبان آن که گویم غم و ماجرای دل را نه تحا شب و روز در فراقت ز دو دیده اشک ریزم که مگ شب و روز در فراقت ز دو دیده اشک ریزم که مگ به رَهت دو دیده بر در که مگر ز در در آیی رخ خو به رَهت دو دیده بر در که مگر ز در در آیی به تو ج سن بینوای (حیران) بنشستهام مهیتا که رس

تا اين جا پايان يافت جزء اوّل كتاب نوائب الدهود در علائم ظهود به جمع و تأليف و خطّ بنده شر منده محمّد حسن مير جهانى طباطبايى محمّد آبادى جرقويى اصفهانى مقيم تهران ابن علىّ بن قاسم بن علىّ بن جعفر بن زين العابدين بن مير مقيم بن مير جهان بن ميرافضل بن مير كاظم بن مير فاضل بن العلامة مير قاسم بن مير محمّد بن مير قاسم بن مير محمّد الدين بن مير سيّد حسن اصفهانى بن مير مجدالدين بن مير قوام الدين بن ميراسماعيل بن ميرأبي المكارم عبّاد بن ميرأبي المجد عليّ بن ميرأبي الفضل عبّاد بن ميرأبي هاشم عليّ بن مير حمزة بن ميرأبي المحد إسحاق بن ميرأبي هاشم طاهر بن مير شهاب الدين عليّ بن مير فتو حالدين أحمد بن ميرأبي جعفر محمّد بن أبي العبّاد أحمد الرئيس بن إبراهيم الطباطبا بن إسماعيل الديباج

بن إبراهيم الغَمر بن الحسن المثنّى بن الإمام الثاني السبط الأوّل الأكبر أبي محمّد الحسن المجتبى بن إمام المشارق و المغارب أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ در صبيحة روز پنجشنبه بيست و پنجم شهر رجب المرجّب مصادف با روز شهادت حضرت عالم آل محمّد امام هفتم موسى بن جعفر عليّ در سال يک هزار و سيصد و هشتاد و سه هجرى قمرى نبوى عليَّة حامداً مصليّاً سنة ١٣٨٣.

ز علائم ظهورش طلبی اگر نشانی ز نوائب الدهورم تو بیابی ار بخوانی

منّت خدای را که پس از پایان یافتن تألیف جزء اول کتاب نوانب الدهور در علائم ظهور در اثر توجّهات اعلا حضرت وليّعصر \_أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء \_ توفيق ربّاني شامل حال سعادت اشتمال صديق معظّم و دانشمند محترم و استادزاده مكرّم، جناب آقاى حاج محمّد حسن مدرّس فتحى -دام تأييده -، نجل جليل خلدمقام بحر طمطام و حبر قمقام، عالم ربّاني و فقيه صمداني و عارف روحاني، جامع المعقول والمنقول، حاوي الفروع و الأصول، مجموعة العلم والعمل، زين الفقهاء والمجتهدين، حجّة الإسلام و محجّة المسلمين، المحقّق المدّقق، الجليّ المليّ، المؤيّد الوليّ، الشيخ محمّد عليّ المدرّس الفتحيّ الدز فوليّ الإصفهاني - طاب رمسه الشريف - كه گوى سبقت از دیگران ربوده و در پیشگاه اعلاجاه اعلا حضرت ولی عصر \_أرواحنا وأرواح العالمين له الفداء -به عرض اخلاص قدم خلوص را مقدّم داشته و در طبع و نشر اين كتاب به نفقه و هزينهٔ چاپ مسارعت و مبادرت نموده ، فلله دَرُّه وجزاه الله خير ما جزي منتظراً لظهوره ـعجّل الله تعالى فرجه، وجعلني الله وإيّاه ممّن ينتظر لقـاءه ويـنتصر بـه لنصرته ويُحيى أمره ويقتصّ آثاره وآثار آبائه بلطفه وعنايته . نگارنده به منظور قدرداني و حق شناسی زحمات ایشان را سپاسگزار و دوام سعادت دو جهانی مومی الیه ۱ را از خداوند متعال مسئلت مينمايم و پايان اين جزء از كتاب راكه تحفهٔ احباب است به شطري از اشعار ايشان كه متناسب با اين باب است زينت داده و به رسم يادگار مي نگارم.

۱. مومى اليه : آن كه به او اشاره شد.

از رشحات روحی مدرّس فتحی

بسرای یساری دیس صباحب زمیان آیند بسرون ز پسرده و با نیصر همعنان آید به جسم عالم امکان عیان جو جان آید حسیات بخش محبّان و شمیعیان آید همای اوج شرف در جهان عیان آید به خلق رحمت یزدان برایگان آبد به عدل و داد جهانی جهانستان آید بدون ريب و گمان محيى جهان آيد غمین مباش کے در جسم او روان آید مشو ملول که ناگاه بی گمان آید کسه تسازغیب ندایس ز آسسان آید نـــويد تــيرگى روز نــاكـــان آيــد کے عنقریب شمینشاہ انس و جان آپد که آن به گوش خیلایق بسبی گران آید به سمع جمع هم از پير و هم جوان آيد دليل حـجّت يردان ز طالقان آيد یسمانی از پسی سرکوبی خسان آید زجمور و فستنهٔ او چمرخ در فسغان آید ز کوفه چون که جنابش در آن مکان آید ز ظلم و جور بسبی خون ز دیدگان آبد فغان زلزله بر خيل قدسيان آيد سروش وَجد به گوش از کروبیان آید بزرگ ماتم او نزد عرشیان آید

دهميد ممردد كم جان جهانيان آيد عزیز دین کے ز دونیان نیمود چیھرہ نیھان به امر خالق منّان خدای کون و مکان ولی حسضرت یسزدان ، سسلیل خستم رسسل رود چو دورهٔ هجران ، رسید زمیان وصیال شود چو روضهٔ رضوان جهان ز مقدم او چو سطح خاک ز بیداد و جمور شمد لیمریز به جای داد چو بنشست در جهان بیداد اگر ز جور و جفا دین بـه حـال نـزع رسـد اگر که در غــم شــه شــد سـفيد ديــدهٔ دهــر در انتظار نشین با خیال خال رخش چو مروزی ز خراسان رود به سوی عبراق بهوش باش و نشین منتظر به هر شب و روز خوش آن زمان که ندایی ز آسمان شنوی به روز سوم ثلث سوم ز ماه صيام خوش آن دمي كه جوان صبيح مـه رخسار زهم سعادت و اقبال كز ديار يمن به یای خاست چو غرغای سخت سفیانی ز سيد حسني لشكرش كنند فرار سوي مدينه جو شد جاگزين سياه لعين در آن زمان که فرو لشکرش به بیدا شد کشند نفس زکی را چو بين رکن و مقام

قسيام حسق شسود و حبجت و بسيان آييد کے پیشوای زمین محور زمان آبید کے نام نامی شہ ذکر ہر زبان آید شوند جمع چو آن کعبةالامان آيد چو تیغ قبرش بنیانکن خسان آید لدای نَسصر بسه کف تیغ در میان آید جهان چو رشک جنان جـمله گـلستان آيـد کے لطف او بے سر خیلق سایبان آید چے فیضبخش شےنشاہ خسروان آیے که گرگ و میش به هم پار و مهربان آید به لطف و حکمت همدست و داستان آید که خار جهل از آن دور و بی نشان آید يقين و علم هماغوش اين و آن آيد روا مـــدار کـه او زار و نـاتوان آيـد که تا زمان ظهورت به سر دوان آید کے سا سعادت دارین توامان آید

ز بمعد قستلش جمون روز يمانزده گذرد لوای فستح و فسرج بسر فسراز کسعبه زنسند کند بلند به امر خدا ندا جبرائیل ز جنّ و انس و ملایک به دور شمع رخش کند بساط زمین را زعدل مهد امان بهار عيش زماني بودك حجّت عصر خزان دهر گلستان کند به قدرت حق به زير ظلّ همايش جهانيان خوشحال جهان پير جوان گردد و شود آباد بساط جرور وستم راز دهر برچيند عقول خلق جو ايمانشان شود كامل درخت عسلم و عسمل بارور شود آن گاه حــجاب و بُــعد نـماند دگر مـيانهٔ خـلق شها مدرّس فتحى غلام درگه توست زبند غم برَهانش به سوى خويش بخوان بکن شفاعت در نزد خالق دو جهان

TTA S

\* \* \*

| پيش نوشت كتاب ٢٦                                           | • |
|------------------------------------------------------------|---|
| مقدّمه                                                     |   |
| غيبت صغرا و نوّاب خاصٌ و غيبت كبرا                         |   |
| وفات عليّ بن محمّد سيمري و غيبت كبرا و نوّاب عام           | • |
| عدم تعيين ظهور و وقت قيام حضرت و بيان شهادت و مدفن آن جناب | • |
| اشعار مؤلِّف فقير و إشعار به دو شبهه                       | • |
| دلیل عقلی بر طول عمر امام زمان ﷺ                           | • |
| علّت طول عمر و دوام و بقای بشر ۶۴                          | • |
| طبيعت بهشت و اهل آن                                        | • |
| اقسام اعتدالات به اعتقاد علمای طبِّ قدیم                   | • |
| اسامی عدّهای از معمّرین سابق۷۰                             | • |
| یکی از معمّرین معاصر به نام سیاه خان۷۱                     | • |
| از معمّرین عصر حاضر سیّد ابوطالب موسوی۷۲                   | • |
| دلیل وجدانی بر دوام عمر امام زمان ﷺ۷۶                      | • |
| برهان وجداني براي اثبات طول عمر                            | • |
| تقرير شبهه راجع به غيبت امام زمان ﷺ٧٨                      |   |

| <ul> <li>تمهید مقدّمه برای جواب دو شبهه</li> </ul>            |
|---------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>مکلفین مورد خطاب به حسب زمان سه دستهاند</li> </ul>   |
| • دسته اول و دسته دوم ۸۰                                      |
| <ul> <li>دستهٔ سوم و آنها دو قسماند . قسم اوّل</li> </ul>     |
| • قسم دوم از دستهٔ سوم                                        |
| • علَّت غيبت امام زمان ﷺ                                      |
| • بعضی از حکمت های غیبت امام زمان ﷺ۹                          |
| <ul> <li>بیان شبههای در این مقام</li> </ul>                   |
| <ul> <li>بعضی از حِکَم و مصالح بعض از اعمال ائمه ﷺ</li> </ul> |
| • بعضی از اسرار غیبت امام زمان 🖧                              |
| <ul> <li>سر غیبت آن حضرت به عبارت دیگر</li> </ul>             |
| • چرا امام زمان 🚓 غایب است ؟                                  |
| <ul> <li>امام زمان شیعیان را به حال خود نمی گذارد</li> </ul>  |
| • غببت امام زمان مانع از افاضهٔ فیض نیست                      |
| <ul> <li>۹۶</li></ul>                                         |

### بخش اوّل

| ۹۷۱۲۱ | · توراد احماله علامات ظهور تاصفحة |
|-------|-----------------------------------|
|       | العاداد اجتمالي فارست فارد        |

#### بخش دوم

| آية ١٥٥ سورة بقره: ﴿ و لنبلونكم بشيء ﴾ الخ و تفسير آيه از حضرت صادق ، به روايت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| القربة حمدة تبصره من المنابعة منابعة منابعة المنابعة المنابعة منابعة المنابعة منابعة م |  |
| میدوی و ترجع رجم ر<br>آیهٔ ۱۷۹ از سورهٔ آلعمران: ﴿ماکان الله لیذر ﴾ الخ و تأویل آیه به روایت عیّاشی از حضرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| صادق 🕸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| معناي حديث و تبصرة مؤلَّف و تكميل تأويل آية اولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |

TAS JE

TAY

| 110                    | <ul> <li>حدیث دیگر از غیبت نعمانی از حضرت باقر در تأویل آیه</li> </ul>                      |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| و ترجمهٔ آن و تبصر ای  | <ul> <li>آیهٔ ۴۷ از سورهٔ نساء و تأویل آن از حضرت باقر ﷺ به روایت عیّاشی</li> </ul>         |
| 170                    | از مؤلِّف                                                                                   |
|                        | <ul> <li>آیهٔ دوم از سورهٔ انعام: ﴿ ثم قضی اجلا ﴾ الخ و تأویل آن به روایت نعمانی</li> </ul> |
|                        | <ul> <li>آیهٔ ۳۷ از سورهٔ انعام: ﴿ قل ان الله قادر ﴾ الخ و تأویل آن از تفسیر قمّ</li> </ul> |
|                        | وتوضيح مؤلّف                                                                                |
| 179                    |                                                                                             |
| 179                    |                                                                                             |
|                        | <ul> <li>خبر نبوى از جامع الأخبار در تأويل آيه و بيان مؤلّف</li> </ul>                      |
| ۱۳۰                    |                                                                                             |
| ۱۳۰                    | <ul> <li>حدیث شریفی از محمد حنفیّه در تأویل آیهٔ شریفه به روایت نعمانی</li> </ul>           |
|                        | • ترجمهٔ آیه و حدیث                                                                         |
|                        | <ul> <li>آیهٔ ۳۵ از سورهٔ یونس: ﴿ افمن یهدی الی الحق ﴾ الخ و حدیث شریفی</li> </ul>          |
|                        | روايت كافي و نعماني                                                                         |
|                        | <ul> <li>ترجمهٔ حدیث و آیهٔ ۱۳ از سورهٔ رعد: ﴿ و یرسل الصّواعق ﴾ تا آخر آ</li> </ul>        |
| ١٣٣                    | امير به روايت نعماني                                                                        |
| . 184                  | <ul> <li>تحقیقی از مؤلف و آیهٔ ۳۱ از سورهٔ رعد و بیان مؤلف</li> </ul>                       |
|                        | <ul> <li>آید ۴۵ ـ ۴۷ از سورهٔ نحل: ﴿افامن الذين ﴾ تا آخر و ترجمهٔ آن</li> </ul>             |
| وايت سيزدهم بحار . ١٣۶ | • آیهٔ ۶از سورهٔ بنیاسرائیل و حدیث امیرالمؤمنین 🕸 در تأویل آن به ر                          |
|                        | <ul> <li>ترجمة حديث و آية ٨٢ از سورة نمل : ﴿ واذا وقع القول ﴾ الخ و خبر</li> </ul>          |
|                        | تأويل آن به روايت نعماني                                                                    |
|                        | <ul> <li>ترجمهٔ حدیث و آیهٔ اوّل از سورهٔ عنکبوت و حدیث حضرت رضا ،</li> </ul>               |
| 154-154                | ارشاد مفید                                                                                  |
| 159_154                | <ul> <li>معنای حدیث و آیهٔ ۵۵ از سورهٔ نور: ﴿ وعد الله الذين آمنوا ﴾</li> </ul>             |
| 189                    | • حدیث شریفی از حضرت صادق ﷺ در تأویل آیه به روایت نعمانی.                                   |

#### Scanned by CamScanner

.

8

بخش سوم در اخبار نبویّه

| ديدن پيغمبر ﷺ تمام دنيا را و أنچه كه در أن است تا روز قيامت و بيان سه فتنه و دو جماعت كه |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| فتنه آخر آن عقل ها راكج كند                                                              |   |
| بعد از رحلت پيغمبر ﷺ تا زمان ظهور قائم ﷺ هفت فتنه رخ خواهد داد: فتنه مدينه و فتنهٔ مكّه  | • |
| و فتنه يمن و فتنه شام و فتنه مشرق و فتنه مغرب و فتنه وسط شام كه فتنه سفياني است ۱۵۰      |   |

\*\*

| <ul> <li>بیرون آمدن پرچم های سیاهی که اول آن فتنه و وسط آن گمراهی و آخر آن کفر باشد ۱۵۵</li> </ul>         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>ظهور فتنه ای از مشرق و فتنه ای از مغرب و شدّت فتنهٔ شرقی ها</li> </ul>                            |
| <ul> <li>خروج ترک در آذربایجان و عراق</li> </ul>                                                           |
| <ul> <li>صیحه در نیمهٔ ماه رمضانی که اول آن شب جمعه باشد و دستور برای حفظ از خطر آن و بلند</li> </ul>      |
| شدن صداها در شوّال و فتنه و خونریزی در ذیقعده و ذیحجه و خطر و فرج در محرّم۱۵۹                              |
| <ul> <li>مطالبه کردن پرچمهای مشرقی حقّ خود را و گرفتن او ملک را و به تصرّف ولی عصر دادن او ۱۶۳.</li> </ul> |
| <ul> <li>یاری پرچمهای سیاه مشرقی یاری خداست و خوار کردن آن خوار کردن خداست و آنها ملحق</li> </ul>          |
| می شوند به عدَّهٔ امام زمان 💐                                                                              |
| <ul> <li>بیرون آمدن پرچمهای سیاه بنیعباسی از مشرق و پس از آن پرچمهای سیاه کوچک که با</li> </ul>            |
| سفیانی قتال کند و به طاعت ولی عصر در آیند                                                                  |
| <ul> <li>فرود آمدن دجال اطراف کرمان با هشتاد هزار نفر از ترک ها و صفات ترکان</li> </ul>                    |
| <ul> <li>بیرون آمدن آتشی از عدن با میمون ها و خوک ها و خروج ترک ها در آذربایجان و جزیره ۱۶۶</li> </ul>     |
| <ul> <li>آمدن ترکها در بصره و سه فرقه شدن مردم</li> </ul>                                                  |
| <ul> <li>آمدن ترکها به جزیرة العرب سه مرتبه و بیرون آمدن دابّة الارض سه مرتبه و تفصیل بیرون</li> </ul>     |
| آمدن او                                                                                                    |
| <ul> <li>خروج دابته بعد از طلوع آفتاب و کشتن او شیطان را و مرتفع شدن ظلم و جور ۱۶۸</li> </ul>              |
| <ul> <li>نزول عیسی و قتل دجّال و منظم شدن جهان</li> </ul>                                                  |
| <ul> <li>خروج دابته با عصای موسی و خاتم سلیمان و نشان کردن کافر و مؤمن را</li> </ul>                       |
| <ul> <li>خراب شدن مسجد براثا و پیروی کردن مسلمین از روش پیشینیان</li> </ul>                                |
| <ul> <li>فروخته شدن مسلمانان آزاد و استخدام کردن کفّار ایشان را و تحقیقی از مؤلّف فقیر در اطراف</li> </ul> |
| جملة «اسم أبيه اسم أبي »                                                                                   |
| <ul> <li>داخل شدن گروهی از عجم در ممالک عرب و فتنه و فساد و خونریزی و بی عفتی آنها</li> </ul>              |
| در غريبًين                                                                                                 |
| <ul> <li>خروج جوانانی از عراق به سرکردگی مردی به نام صالح و فساد و خونریزی و بی عفّتی ایشان در</li> </ul>  |
| کوفه و مدینه و بیرون آمدن شعیب بن صالح تمیمی به یاری دین اسلام و مهدی ﷺ۱۷۹                                 |
|                                                                                                            |



÷

| <ul> <li>ظاهر شدن آتشی که شب بایستد و روز سیر کند و هر که را بیابد بخورد و ظاهر شدن آتش از</li> </ul>            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حجاز و رومان                                                                                                     |
| <ul> <li>بزرگ نمودن ماه ها بنحوی که مثلاً ماه یک شبه دو شبه یا بیشتر نماید و مقاتله نمودن ترک ها با</li> </ul>   |
| موالی در زمین عرب ۱۸۲                                                                                            |
| <ul> <li>سوار شدن زنها به چرخها و زینها مانند مردنماها و لباس بدننما پوشیدن زنها و سرهای</li> </ul>              |
| خود را مانند کو هان شتر بختی کردن و مستحقٌ لعن شدن آنها                                                          |
| <ul> <li>قبول نشدن نماز زنهایی که سر خود را مانند کوهان شتر ترتیب کنند و زن نباید از اعضای خود</li> </ul>        |
| جز سر انگشتان و مقداری از روی خود را ظاهر کند                                                                    |
| <ul> <li>در آخرالزمان امرای ستمکار و وزرای فاسق و قاضی های خیانتکار و فقهای دروغگو ظاهر</li> </ul>               |
| شوند                                                                                                             |
| <ul> <li>در آخرالزمان مردانی تازیانه دست گیرند مانند دم گاو</li> </ul>                                           |
| <ul> <li>و عمّال نادان زمام دار امور عامّه شوند و وظيفة اهل آن زمان با ايشان و موعظه نمو دن و حكمت</li> </ul>    |
| گفتن بالای منابر و عمل نکردن گویندگان به آن                                                                      |
| <ul> <li>قرآن و سلطان از هم جدا شوند و حکم به میل و خواهش خود به نفع خود کنند و هر که ایشان را</li> </ul>        |
| مخالفت کند بکشند و تکلیف اهل آن زمان ۱۸۸                                                                         |
| <ul> <li>کلام نبوی که فرمود: می ترسم بر امت خود از سه چیز: لغزش عالم و حکومت جائر و پیروی از</li> </ul>          |
| هوا و خواهش دل دل ۱۸۹                                                                                            |
| <ul> <li>اقبال و ادبار دین</li> </ul>                                                                            |
| <ul> <li>پوشیدن مردم لیاس های بافته بی درز را و زیاد شدن تجارت ها و مال و فاحشه و ریاست کردن</li> </ul>          |
| بچه و زیاد شدن زنا و جور و تعدّی سلطان و بسیاری کارهای زشت دیگر۱۹۱                                               |
| <ul> <li>ظاهر شدن معادن بسیار که در نزد آن ساکن نشوند مگر مردمان پست</li> </ul>                                  |
| <ul> <li>رذالت و پستی مردمان آخرالزمان</li> </ul>                                                                |
| <ul> <li>نوشتن چیزهایی غیر از کتاب خدا و کنده شدن کو مها از مکانهای خود و ظاهر شدن</li> </ul>                    |
| صنعتهای بزرگی که از پیش دیده نشده۱۹۴                                                                             |
| <ul> <li>ظاهر شدن اختراعات بزرگ که مقدّمهٔ قیام ساعت است و کندن کو مها پیش از قیام و بیان مؤلّف . ۱۹۵</li> </ul> |
|                                                                                                                  |

Scanned by CamScanner

44.

÷

| <ul> <li>ظهور خیانت و فحش در مردم و ظاهر شدن لباس هایی که زن ها بپوشند و هر چند لباس</li> </ul>              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| پوشيدهاند ، حکم برهنه دارند                                                                                  |
| <ul> <li>سلام کردن به یکدیگر از روی شناسایی و مساجد را راه عبور قرار دادن و برای خدا در آن سجده</li> </ul>   |
| تكردن و حكومت كردن كودكان بر پيران و غير اينها                                                               |
| <ul> <li>مقدس نشمارد خدا امتی را که پیشرو ایشان زن باشد و مالک روزی مردم شدن حکام ۱۹۸</li> </ul>             |
| <ul> <li>امارت کودکان و زیاد شدن سرهنگان و لشکریان و رشو، گرفتن و قطع رحم کردن و آدمکشی را</li> </ul>        |
| سبک شمردن و گرفتن قرآن را با سازها و غیره                                                                    |
| <ul> <li>تأیید کردن خدا دین خود را به دشمنان خود و ملعون بودن زنها و مردهایی که شبیه</li> </ul>              |
| يكديگر شوند                                                                                                  |
| <ul> <li>خروج گروهی از طرف مشرق که قاری قرآن باشند با ریش های تراشیده و آنها از دین خارجاند ۲۰۱</li> </ul>   |
| <ul> <li>خروج گروهی که قاری قرآن باشند و کشتن ایشان مسلمانان را و امر پیغمبر ﷺ به کشتن آنها ۲۰۲۰.</li> </ul> |
| <ul> <li>امر به ملازم خانه بودن در زمان فتنه و شخصاً به خود پرداختن</li> </ul>                               |
| <ul> <li>بیاید زمانی که هر که به عُشر آنچه مأمور شده عمل کند نجات یابد</li> </ul>                            |
| <ul> <li>زمانی که شمشیر کشیده شود در میان این امت، ادامه دارد تا قیام قائم ﷺ</li> </ul>                      |
| <ul> <li>به جان یکدیگر افتادن مسلمانان در آخرالزمان</li> </ul>                                               |
| <ul> <li>زمانی که حکومت به دست زن ها افتد ، مرگ بهتر است از زندگی</li> </ul>                                 |
| <ul> <li>خبر دادن جبرئیل به پیغمبر از فتنه های آخرالزمان</li> </ul>                                          |
| <ul> <li>زمانی که مسلمانان متکبر شدند، بدان بر خوبان مسلّط شوند</li> </ul>                                   |
| <ul> <li>مسلّط شدن تُرك بر بلاد عجم و قتل عام كردن ايشان فسقة اهل قبله را و فتح كردن ايشان</li> </ul>        |
| عراق را                                                                                                      |
| <ul> <li>گرفتن رأیها از مردم و پیروی هواها و گرفتن قرآن را با ساز و نوازها و خواندن قرآن بدون</li> </ul>     |
| ترس از خدا و قرآن را با سازها در یک جا قرار دادن و ملعون شدن ایشان و رغبت مردم بـه                           |
| آوازهای غنا و خودسر شدن عرب و اکتفاکردن مردها به مردها و زنها به زنها در فجور و                              |
| گرفتن سازها و آوازها و مجلس گرفتن زنان و سخنرانی کردن زنان در مجالس و بیان مفصّلی از                         |
| مؤلِّف در شرح این خبر خبر                                                                                    |

| • خبر نبوی ﷺ در حجّةالوداع در اشراط ساعت و صفات مردمان آخرالزمان                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>وصایای پیغمبر راجع به حالات اهل آخرالزمان</li> </ul>                                    |
| <ul> <li>خبر ابن مسعود از پیغمبر در علامات آخرالزمان</li> </ul>                                  |
| <ul> <li>خبر نبوی از جامع الاخبار در علامات آخرالزمان</li> </ul>                                 |
| • خبر دیگر از جامع الاخبار                                                                       |
| • خبر نبوي ديگر از جامع الاخبار                                                                  |
| <ul> <li>خبر دیگر از جامع الاخبار</li> </ul>                                                     |
| <ul> <li>خبر دیگر از جامع الاخبار</li> </ul>                                                     |
| <ul> <li>خبر دیگر از جامع الاخبار</li> </ul>                                                     |
| <ul> <li>خبر دیگر از جامع الاخبار</li> </ul>                                                     |
| <ul> <li>ظاهر شدن ده علامت پیش از ظهور</li> </ul>                                                |
| <ul> <li>ظاهر شدن دودی بین مشرق و مغرب که به مؤمنین حالت زکامی دست دهد و کفار</li> </ul>         |
| هلاک شوند                                                                                        |
| <ul> <li>مسخ شدن بعضی از علما به صورت میمون و خوک و برداشته شدن علم از میان مردم ۲۴۸</li> </ul>  |
| <ul> <li>کهنه شدن اسلام که مردم از آن جز کلمه «لا إله إلا الله» چیزی ندانند</li> </ul>           |
| وزيدن باد سختي كه مردم را به دريا ريزد ۲۵۱                                                       |
| <ul> <li>ظهور آتشی که نفوس و اموال مردم را بخورد</li> </ul>                                      |
| <ul> <li>سخن گفتن درندگان با بشر و سخن گفتن تازیانه و کفش مرد با مرد</li> </ul>                  |
| <ul> <li>هرج و مرج و خونریزی و بیبرکت شدن سال و ماه و هفته و روز و ساعت</li> </ul>               |
| • ظهور فتنه های پی در پی                                                                         |
| • ثابت ماندن در ایّام فتنه                                                                       |
| • امر به تعلُّم قرآن                                                                             |
| <ul> <li>فتنه ای واقع شود که عرب کشته های خود را در آتش اندازد</li> </ul>                        |
| <ul> <li>آبادانی بیت المقدس و خرابی یثرب و خروج ملحمه و فتح قسطنطنیته و خروج دجّال۲۵۹</li> </ul> |
| <ul> <li>نماند خانهای در عرب مگر این که فتنه در آن داخل شود و وقوع صلح در میان عرب</li> </ul>    |
| و بنیالاصفر                                                                                      |



MAY C

| جنگ عرب با اهل صليب                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>بروز سستی در مسلمانان و خیمه زدن مسلمانان روز ملحمه در غوطهٔ شام</li> </ul>                          |
| <ul> <li>محاصرة مسلمين در مدينه و ملعون بودن مرداني كه شبيه به زنان و زناني كه شبيه به</li> </ul>             |
| مردان شوند                                                                                                    |
| <ul> <li>در آخرالزمان بهتر مال مسلم گوسفند است</li> </ul>                                                     |
| واقع شدن زمین لرزهای در مسلمین که ده هزار یا سی هزار نفر کشته شوند۲۶۷                                         |
| <ul> <li>ملحق شدن قبایلی از مسلمانان به مشرکین و ادعای سینفر دروغگو به پیغمبری و جنگ کردن</li> </ul>          |
| مسلمانان با بنیالاصفر و فتح قسطنطنیّه به تکبیر                                                                |
| <ul> <li>ظهور خلافت در ارض مقدّسه نشانهٔ نزدیک شدن زلزله ها و بلاها و امرهای بزرگ و قیام</li> </ul>           |
| ساعت است                                                                                                      |
| <ul> <li>بالا رفتن قرآن از میان مسلمانان و رفتن علم از میان مردم</li> </ul>                                   |
| • رفتن قرآن از میان مردم و انتزاع علم به قبض علما                                                             |
| <ul> <li>ظهور جهل و کم شدن علم و ظهور زنا و زیاد شدن زنان و گم شدن مردان بحدی که هر یک مرد</li> </ul>         |
| قيّم پنجاه زن شود                                                                                             |
| <ul> <li>نیافتن مردم امامی راکه بر ایشان امامت کند و کم شدن آب فرات بقدری که گنجی یاکو هی از طلا</li> </ul>   |
| در آن ظاهر شود و نتوانند از آن بهره برند                                                                      |
| <ul> <li>ظاهر شدن ستونهای طلا و نقره در زمین و مردم نتوانند از آن فایده برند</li> </ul>                       |
| <ul> <li>تحقیقی از مؤلّف و زیاد شدن خطبای منابر و رکون علما به حکّام و اولیای امور و حرام کردن</li> </ul>     |
| حلال و حلال کردن حرام برای ایشان تا دینار و درهمها را برای ایشان حلال کنند و تجارت                            |
| كردن به قرآن                                                                                                  |
| <ul> <li>ظهور علاماتی چند که از آن جمله است دروغ گفتن خطبا و حقّ پیغمبر را برای بدان قرار دادن ۲۷۶</li> </ul> |
| <ul> <li>بیانی از مؤلف</li> </ul>                                                                             |
| <ul> <li>۱ اشعاری از مؤلّف</li> </ul>                                                                         |
| <ul> <li>بلند شدن صدایی در ماه رمضان که هفتاد هزار نفر بیهوش و هفتاد هزار نفر کر شوند ۲۷۸</li> </ul>          |
| <ul> <li>برداشته شدن قرآن از میان مردم در یک شب</li> </ul>                                                    |

نوائب الدهور في علائم الظهور (٢)

| ی از علامات که ظاهر شود ۲۸۰                                                                                            | • ذکر بسیار  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| مبر برای باطل کردن ساز و نوازها ۲۸۲                                                                                    | • بعثت پيغ   |
| ننههایی که در آخرالزمان ظاهر شود۲۸۳                                                                                    | • در بیان فت |
| ، پيغمبر از ظهور قائم و فتنه بنيعبّاس                                                                                  |              |
| ساعت از ارشاد دیلمی ۲۸۶                                                                                                | • علامات،    |
| ا و مداهنهٔ قرّاء و نفاق علما و تصديق نجوم و تكذيب قدر و ظهور بدعتها۲۸۹                                                |              |
| وء که هر که مطيع ايشان شود کافر شود و هر که مخالفت ايشان کند کشته شود ۲۹۰                                              | ۰ امرای سو   |
| نزده خصلت                                                                                                              | • ظهور پان   |
| رد میان عجز و فجور ، و کشته شدن علما ۲۹۴                                                                               | • تخيير م    |
| ج خصلت که سبب ظهور پنج بلا شود                                                                                         |              |
| سلام و ايمان و قرآن و خروج فتنه از علما و بازگشت آن به ايشان                                                           | • ضعفا،      |
| لاههای بینالمللی و ورود ترکها در بصره                                                                                  |              |
| ، خضاب جمالی                                                                                                           | • استعمال    |
| مه خصلت سبب توليد چهار بلا شود                                                                                         | • ظهور س     |
| ىبر شريف از مۇلف                                                                                                       | • شرح خ      |
| باندن دين هيچ صاحب ديني                                                                                                |              |
| شدن پول و جنس عراق از طرف عجم و ممنوع شدن پول و جنس شام از طرف روم۳۰۴                                                  |              |
| شدن دینار و درهم از عراق و اُردَبَ و دینار از مصر۳۰۵                                                                   |              |
| سريرة مردمان آخرالزمان                                                                                                 |              |
| دن سکته در آخرالزمان و فساد اخلاق مردم                                                                                 |              |
| شدن مردی به نام جهجاه و سلطانی که فتنه ها بر دربار او مانند خوابگاه شتران باشد. ۳۰۸                                    |              |
| به کسی ندهند مگر آن که دین او را بگیرند                                                                                |              |
| ، حواشی و اطرافیهای سلطان در آخرالزمان و امارت سفها و عـمل نکـردن بـه سـنّت<br>پینه                                    |              |
| زدن مردم موهای خود را در آخرالزمان و فساد اخلاق مردم و وقوع خسف و زمین لرزه و                                          |              |
| دن شیاطین قوای ناریهٔ خود را بر ضرر مردم ۲۱۰ مردم و وقوع حسف و رمین نزره و<br>دن شیاطین قوای ناریهٔ خود را بر ضرر مردم |              |
|                                                                                                                        |              |

Scanned by CamScanner

444

| <ul> <li>مردن نیکان و باقی ماندن بدان قوم</li> </ul>                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>بیرون آمدن آتشی که روز سیر کند و شب واقف باشد و هر که را بیاید بخورد</li> </ul>                     |
| <ul> <li>کسی که گرگ نباشد گرگان او را می خورند و قومی مانند گاو با زبان های خود غذا خورند و زیاد</li> </ul>  |
| شدن صاعقه ها                                                                                                 |
| <ul> <li>خسف و قذف و مسخ و سوار شدن زن ها بر زین ها و زیاد شدن زن ها بر زین ها و زیاد شدن زنان</li> </ul>    |
| خواننده و سازنده و نوازنده و رقّاصه و شهادت دروغ و بی نیاز شدن مردان به مردان و زنان به                      |
| زنان در فجور                                                                                                 |
| <ul> <li>مسخ شدن به صورت بوزینه ها و خوک ها و مسخ شدن شراب خوار ها</li> </ul>                                |
| <ul> <li>مسخ شدن اهل لهو و غنا و شاربین مسکرات</li> </ul>                                                    |
| <ul> <li>اختلاف و اضطراب در دین و سوختن خانهٔ خدا</li> </ul>                                                 |
| <ul> <li>ظهور خوف و ترس در مردم و ظاهر شدن دودی در میان مشرق و مغرب که تا چهل روز بماند</li> </ul>           |
| و مؤمن از آن زکام شود و کافر مبتلا شود ۳۱۹                                                                   |
| <ul> <li>علامات آخرالزمان به روایت محیی الدین عربی در مسامرات</li> </ul>                                     |
| <ul> <li>بیانی مفصل از مؤلف در شرح خبر نبوی ﷺ</li> </ul>                                                     |
| <ul> <li>خراب شدن شهر ها در آخرالز مان</li> </ul>                                                            |
| <ul> <li>۲۳۶</li> <li>ظهور فساد در شام</li> </ul>                                                            |
| <ul> <li>صبح مؤمن بودن و شام كافر شدن و برداشته شدن شمشير از ميان امّت پيغمبر تا زمان قيامت</li> </ul>       |
| صغرا و قیامت قائم نشود تا وقتی که مردم از دین فقط «الله، الله» گویند ۳۳۶ _ ۳۳۸                               |
| <ul> <li>ظاهر شدن ستونهای طلا و نقره در زمین</li> </ul>                                                      |
| <ul> <li>ظاهر شدن علامات پی در پی و عذاب ها</li> </ul>                                                       |
| <ul> <li>ترسانیدن هر پیغمبری قوم خود را از فتنهٔ دجّال</li> </ul>                                            |
| <ul> <li>هر که دجال را ببیند، برای دفع شرّ او آیات اوّل سورهٔ کهف را بخواند، و فتنه های دجّال ۳۴۲</li> </ul> |
| • داستان دجّال                                                                                               |
| <ul> <li>لفظ و نام دجال و شمهای از حالات او</li> </ul>                                                       |
| • قضایای عیسی و دجّال                                                                                        |
|                                                                                                              |

.

1

| تشريح بعضي از نكات خبر از مؤلّف راجع به طولاني شدن سالها و بُطوء فلكيّات و غيره و هر | • |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|
| یک سال بقدر ده سال شدن در زمان ظهور امام زمان                                        |   |
| خروج شخصی از قزوین به نام یکی از پیغمبران                                            |   |
| ظهور بواسير و سكته و جذام در مردم                                                    |   |
| علامات عامّه                                                                         |   |

399

بخش چهارم در احادیث علویّه

| <ul> <li>اقسام فتنه ها و ظهور معدن طلا در آخرالزمان</li> </ul>                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>خروج ترک ها و بعضی از صفات آنها</li> </ul>                                                               |
| <ul> <li>رفتن لشکر سفیانی به کوفه و مدینه و فتنهٔ آنها</li> </ul>                                                 |
| <ul> <li>مردن دو ثلث از مردم و ندای آسمانی بعد از خسف</li> </ul>                                                  |
| • بیانی از مؤلّف                                                                                                  |
| <ul> <li>فرار دادن شعیب بن صالح لشکر سفیانی را از کوفه و قیام مهدی ﷺ با دوازده یا پانزده هزار ۳۶۷</li> </ul>      |
| <ul> <li>متفرّق ساختن خدا جماعت اهل شام را به فرستادن متفرّق کنندهای</li> </ul>                                   |
| <ul> <li>فرورفتن لشکر سفیانی به زمین و ظهور مهدی و درخواست اهل شام از خلیفهٔ خود که با آن</li> </ul>              |
| حضرت بیعت کنند و قضایای دیگر ۳۷۰                                                                                  |
| • فتنه ها زیاد شود تا برسد به جایی که مردم «لا إله إلّا الله» نگویند                                              |
| <ul> <li>گرفتار شدن بنی عبّاس بطور ناگهانی و وصف ترک ها</li> </ul>                                                |
| <ul> <li>قیام قائمی از خراسان و غلبهٔ او بر اهل کوفه یا کرمان و ملتان و تصرّف کردن جزیرهٔ بنی کاوان را</li> </ul> |
| و قیام قائمی از آل محمّد به گیلان و ظهور پرچمهای ترک و خراب شدن بصره و قیام رئیس                                  |
| جمهوري در مصر و جبههبندي لشکرها و قتل يکي از رؤساي مهمّ جهان و قيام ديگري بـه                                     |
| خونخواهي و هلاکت کفّار                                                                                            |
| <ul> <li>شرح لغات و نکات حدیث از مؤلف</li> </ul>                                                                  |
| • ترجمهٔ ترک                                                                                                      |
| <ul> <li>مناطق ترکستان و ترکمان</li> </ul>                                                                        |

#### Scanned by CamScanner

~

| 4   | TAV. |
|-----|------|
| GD. | 1.11 |

| ۳۷۷                               | <ul> <li>ظهور سرخی در آسمان و قیام قیام کنندگان</li> </ul>           |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ~                                 | <ul> <li>تحقیق و بیانی از مؤلف</li> </ul>                            |
| 1                                 |                                                                      |
| ٨٠                                | <ul> <li>انقراض دولت بنی عبّاس از طرف خراسان</li> </ul>              |
| فهان و قم و سلوک او با اهل قم ۳۸۲ | <ul> <li>خروج خسنی از طبرستان و رفتن او به نیشابور و اص</li> </ul>   |
| . طبرستان و خراب شدن سیستان و محل | <ul> <li>وقوع اصطراب در خراسان و جنگ میان اهل گرگان و</li> </ul>     |
| امام زمان از قم و قضایای دیگر ۳۸۳ | امن بودن قم در آن زمان و بیرون آمدن بعضی از یاران                    |
| ۳۸۴                               | <ul> <li>بروز و ظهور وقايع مهمه و حوادث و فِتَن در بصره .</li> </ul> |
| ۳۸۶                               | <ul> <li>لغات حديث</li> </ul>                                        |
| ۳۸۸                               | • معنای حدیث                                                         |
| جاز و غیرہ                        | <ul> <li>فتنه های شرق و غرب و حوادث مهمه در عراق و ح</li> </ul>      |
| ۳۹۵                               | • لغات حديث                                                          |
| ۳۹۷                               | • معنای حدیث                                                         |
| ويه و حوادث و فتن مهمّه۴۰۱        | <ul> <li>جولان باطل و دولت حق و فتنهٔ امویه و مملکت کسر</li> </ul>   |
| ۴۰۲                               | • لغات حديث                                                          |
|                                   | • معنای حدیث                                                         |
| ¥•¥                               | <ul> <li>خطبة ۱۲۸ نهج البلاغه در ملاحم و وقايع بصره</li> </ul>       |
| ۴۰۵                               | <ul> <li>لغات و تحقیقاتی از مؤلف</li> </ul>                          |
| ۴۰۸                               | • ترجمهٔ خطبه                                                        |
| ¥•9                               | ۰ ، تحقیقاتی از مؤلف                                                 |
| *11                               | <ul> <li>خطبة ١٣٨ نهج البلاغه در ملاحم</li> </ul>                    |
| *11                               | • لغات خطبه                                                          |
| ¥1Y                               | • معنای خطبه                                                         |
|                                   | • خطبهٔ ۱۸۶ در ملاحم                                                 |
|                                   | <ul> <li>لغات و معنای خطبه</li> </ul>                                |
| ¥19                               | <ul> <li>قسمتى از خطبة لؤلؤه به روايت ابن شهر آشوب</li> </ul>        |

| 414                                          | <ul> <li>لغات خطبه و شرح آن</li> </ul>                                     |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
|                                              | • معنای خطبه                                                               |
|                                              | • از سخنان على 🍀 در ملاحم                                                  |
| ¥7¥                                          | <ul> <li>لغات خطبه و تحقیقاتی از مؤلّف</li> </ul>                          |
| 479                                          | • معنای خطبه                                                               |
| رأى ها از مردم و بر سر كارهاى عامّه آوردن    | <ul> <li>خطبة ملاحم و در أن است خبر دادن از گرفتن</li> </ul>               |
|                                              | ترکها و وزیر گرفتن از آنها و پشت سر انداخت                                 |
|                                              | آخرالزمان در پوشیدن لباسها و زینت کردن و مو                                |
| ه گردن با تکمهٔ طلایا نقره و کت پوشیدن و کمر | رفتن و صاف کردن صورت ها و بستن قلّاده ها ب                                 |
| ¥7V                                          | بستن و غير اينها و شرح و لغات خطبه                                         |
| ¥T9                                          | • معنای خطبه                                                               |
|                                              | وقايعي که در ممالک و شهرها رخ دهد                                          |
| ۴۳.                                          | • لغات خطبه                                                                |
| شديد                                         | <ul> <li>معنای خطبه و خرابی عراق و فتنه و خونریزی</li> </ul>               |
| طبه                                          | <ul> <li>وقوع فتنه در بعضی از ممالک و بلاد و لغات خ</li> </ul>             |
| fro_frf                                      | <ul> <li>معنای خطبه و خرابی بُلدان</li> </ul>                              |
| fro                                          | • شرح و لغات خطبه                                                          |
| رخ و سفيد و آمدن ملخ در وقت و غير وقت        | <ul> <li>معنای خطبه و این که پیش از قیام قائم مرگ س</li> </ul>             |
| frs                                          | آن بیاید                                                                   |
| نرب در شامات و خروج سفیانی۴۳۷                | <ul> <li>اختلاف شام و آمدن پرچمهای زرد از طرف ما</li> </ul>                |
| بهٔ شافعی در ملاحم و وقایع مهمّه ۴۳۸         | <ul> <li>خطبه از امیرالمؤمنین به روایت محمّد بن طلح</li> </ul>             |
| ۴۴·                                          | <ul> <li>شرح لغات خطبه</li> </ul>                                          |
| ***<br>***                                   | • ترجمهٔ خطبه                                                              |
| ۲۲۲                                          | <ul> <li>پايان جزء اول كتاب</li> </ul>                                     |
| r to                                         | <ul> <li>اشعار مؤلّف</li> <li>اشعار مؤلّف و تاريخ اتمام جزء اول</li> </ul> |
| ττ <b>ω</b>                                  | <ul> <li>نسبت من أف و تاريخ اتمام جزء اول</li> </ul>                       |

## Scanned by CamScanner

TAN JE

I

Sayyed Mohammad Hasan Tabatabai Mirjahani

Nawaib al-Duhur fi Alaim al-Zuhur

